
Franz-Josef Steinmetz 40g 

gangs der Geschichte des einzelnen offen und die absolute Zukunft die 
seligmachende, aber auch namenlos bleibende Unbegreiflichkeit Gottes ist. 
Wo aber in einem konkreten Menschen in der Geschichte das nicht mehr 
rückgängig zu machende, siegreiche Wort der Selbstzusage Gottes als der 
absoluten Zukunft der Geschichte gegeben ist und geglaubt wird, da ist 
jene Einheit von Gott und Mensch gegeben und geglaubt, die der christliche 
Glaube in der •hypostatischen Union" bekennt. 

Wer fragt, wie man den Nächsten bedingungslos lieben und seine eigene 
Existenz radikal für ihn einsetzen könne, wie solche Liebe auch durch den 
Tod nicht ungültig wird, ob man hoffen könne, im Tod nicht das Ende, son- 
dern die Vollendung in der absoluten Zukunft zu finden, die Gott genannt 
wird, der sucht mit dieser Frage, ob er es weiß oder nicht, Jesus. Wer diese 
dreifache Frage wirklich aufrechterhält und nicht verdrängt, hat es an sich 
nicht so schwer, die Antwort auf diese Frage in der Geschichte bei Jesus 
zu finden, wenn dieser ihm recht verkündet wird. Wenn er aber sich seine 
dreifache Frage durch Jesus und sein Leben in Tod und Auferstehung 
beantworten läßt, dann gewinnt er auch einen Verständniszugang zur tra- 
ditionellen Christologie, die zunächst so schwer verständlich erscheint, aber 
letztlich auch nichts anderes besagt, als daß in Jesus siegreich und unüber- 
holbar Gott sich selbst dem Menschen zugesagt hat als selige Antwort auf 
die dreifache Frage, die der Mensch nicht nur eventuell hat, die er im 
Grunde vielmehr selber ist. 

Danksagung unter Illusions-Verdacht 

Gedanken zu einem scheinbar neuen Problem 

Franz-Josef Steinmetz SJ, München 

•In neuen Sprachen zu reden", ist nach Auskunft des Neuen Testamentes 
nicht nur nicht verboten, sondern geradezu ein Zeichen dafür, daß man gläu- 
big geworden ist (vgl. Mk 16,17). Insofern wird man im Bereich des Christ- 
lichen eine Rede nicht allein schon deshalb ablehnen, weil sie uns •neu" 
oder •unerhört" vorkommt. Gefährlich wäre es trotzdem, wollte man allern 
Neuen ohne weiteres und ohne kritische Prüfung nachlaufen. Vor solcher 
Gefahr zu warnen, sieht sich das Neue Testament ebenso veranlaßt (vgl. 



Danksagung unter lllusions-Verdacht 409 

1 Thess 5, 21; 1 Jo 4, 1; 2 Tim 3, 7. 14). Es dürfte gut sein, sich an beides zu 
erinnern, bevor wir unser Thema beginnen. 

Es geht dabei zwar um ein zentrales und traditionelles Problem, um 
Danksagung und Dankbarkeit gegenüber Gott. Aber es geht um ganz neue 
Töne, die m. E. erst in jüngster Zeit im Stimmengewirr der zeitgenössischen 
Theologie zu hören sind. Lassen wir sie zunächst einfach auf uns wirken. 

•Wir können nichts tun als klagen" 

•Die Gebete der Kirche, nach der Predigt, am Beginn jeder Bibelstunde, 
beginnen meist mit einem breit ausgeführten ,Wir danken dir...'. Es 
scheint, daß auch hier eine Sprache erklingt, die uns nichts sagt. Das dort 
vorausgesetzte Wir ist die Gemeinschaft der Beschenkten, ihre Befriedi- 
gung strahlt sich als Dankbarkeit in die Welt hinaus", so meint Dorothee 
Solle in einem Aufsatz zum Thema •Wir wissen nicht, was wir beten sol- 
len". Und sie fährt fort: •Folgt man den Berichten der Synoptiker, so fällt 
auf, daß Jesus nicht halb so fromm war wie seine Kirche. Erstaunlich, wie 
wenig er lobt, preist und dankt, sich also der höheren Formen des Betens be- 
dient, wie häufig und wie selbstverständlich er hingegen bittet. Jesus war- 
tet, die Kirche hat. Jesus bittet, wir danken"1. 

Die Alternativen, die im vorstehenden Abschnitt aufgestellt werden, 
sind jedenfalls für katholische Ohren ungewohnt. Daß hier nicht etwa Un- 
dank proklamiert werden soll, ist klar. Daß aber eine deutliche Abwertung 
des Dankgebetes oder wenigstens eine scharfe Kritik an den herkömmlichen 
Formen christlicher Danksagung vorliegt, ist ebenso offensichtlich. Es heißt 
nämlich abschließend: •Wir können nicht mehr kultisch beten, innerhalb 
einer Religion, wir können nicht mehr fürbitten, weil es darum geht, uns 
Gott zu sagen. Dieses Sagen kann nicht dankend, sondern nur bittend ge- 
schehen und seufzend. Wir können nichts tun als klagen"2. In einem etwas 
später erschienenen Buch spinnt die gleiche Autorin diese Gedanken noch 
etwas weiter aus: •Armut und Verlangen gehören zum Gebet, darum ist 
nicht das Danken, das so schnell die wirkliche Welt aus den Augen verliert, 
das, was für Jesus charakteristisch ist und ihn und seine Freunde von der 
Frömmigkeit der religiosi unterscheidet, sondern nun gut egoistisch, näm- 
lich weltlich, hungrig, erotisch - das Bitten"3. Und schließlich: •Wo das 
Ich sich nur Gott gegenüber weiß, da hat es gut beten, fromm sein, loben 
und danken; je tiefer es sich aber einläßt auf diese Welt mit ihrem Hunger, 
ihren Verkrüppelungen und Ängsten allerorts, um so mehr wird das Gebet 
dem Jesu ähneln, nämlich Bitte sein. Ein Erntedankfest, begangen ohne 

1 Die Wahrheit ist konkret, Ölten 1967, 111. 
2 A.a.O. 116. 
3 Atheistisch an Gott glauben, Ölten 1968, 113 f. 



Franz-Josef Steinmetz 410 

das Bewußtsein, daß zwei Drittel aller Menschen nicht satt werden, ist eine 
christliche Heuchelei"4. 

Noch erheblich schärfer ist die Ablehnung der herkömmlichen Danksa- 
gung bei jüngeren Autoren, die im Anschluß an den Deutschen Katholiken- 
tag in Essen ihre Ansichten in einem Sammelbändchen der Fischer-Bücherei 
veröffentlichten. Sie berufen sich u. a. auf den südamerikanischen Revo- 
lutions-Theologen Camilo Torres, der sich einmal etwa so ausgedrückt ha- 
ben soll: •Ich habe aufgehört, die Messe zu feiern, um besser diese Näch- 
stenliebe im zeitlichen, wirtschaftlichen und sozialen Bereich verwirklichen 
zu können. Wenn mein Nächster nichts mehr gegen mich hat, wenn die Re- 
volution verwirklicht würde, will ich wieder die Messe feiern, wenn Gott es 
erlaubt"5. Abgesehen von der Frage, wie Camilo Torres seinen Ausspruch 
selbst verstanden wissen wollte (ich kann mir vorstellen, daß er ganz per- 
sönlich und nicht so grundsätzlich gemeint war), den •Kritischen Katholi- 
ken" geht es offenbar - damit ist nur ein Minimum ihrer Forderungen an- 
gedeutet - um eine grundsätzliche Alternative: liturgische Danksagung ist 
abzulehnen, solange das Paradies auf Erden nicht allgemein geworden ist. 
•Kirchliche Verkündigung und Unterweisung suggerieren in ihrer theatra- 
lischen oder schein-individuellen Art die Existenz einer heilen und ge- 
rechten Welt, jenseits von Gut und Böse . . . Die christliche Verkündigung 
ist der Tummelplatz biblischer Sprachspiele; der Ort, von dem aus ein 
seichtes, unvermitteltes Wort ohne Resonanz in die Welt gestoßen wird"6. 

Dankbarkeit und Danksagung sind zumindest problematisch geworden. 
Zu diesem Ergebnis kommt auch A. Röper in einem Aufsatz, der sich frei- 
lich in seiner ganzen Art und Tendenz von den bisher angeführten Zitaten 
unterscheidet. Immerhin heißt es bei ihr trotzdem, •die Dankgebete sollten 
sich auf einer bescheideneren Ebene halten; die welche sie verfassen, sollten 
sich überlegen, was sie selbst zu leisten imstande sind. Ich denke zum Bei- 
spiel an Weihnachten, Ostern und Pfingsten. Will man den kirchlichen 
Gebeten, die an diesen Tagen den Gläubigen in den Mund gelegt werden 
(oder den Predigten, die sie zu hören bekommen), Glauben schenken, dann 
müßten alle, die die Messe feiern bzw. mitfeiern, von einem wahren Dan- 
kesjubel erfüllt sein. Ist es aber nicht vielmehr so, daß man nicht .mit- 
kommt', sich als hilflos gegenüber dem erfährt, das einen ,an sich' mit Ju- 
bel erfüllen könnte, müßte und sollte?"7 A. Röper will sich einerseits damit 

4 A.a.O. 114. 
5 Kritischer Katholizismus. Argumente gegen die Kirckengesellschaft. Hrsg. v. Ben van 
Onna und Martin Stankowski, Frankfurt 1969, 122. 
8 A. a. 0. 33. 
7 Zum Problem der Dankbarkeit gegen Gott, in: Entschluß. Monatsschrift für aktives 

Christentum 27 (1971) 57. 



Danksagung unter Illusions-Verdacht 411 

begnügen, die Welt zu einem Auftrag Gottes an den Menschen zu erklären, 
der an der Gestaltung der Welt mitarbeiten soll, damit das darin herr- 
schende Unglück und Leid verringert würden. Die Leidenden selbst hätten 
ihre Aufgabe erfüllt, •wenn sie die Welt, die sie als leidvoll erfahren, so 
auszuhalten versuchten, daß es nicht auf eine Anklage, einen Protest gegen 
den Schöpfer dieser so geschaffenen Welt hinausliefe, sondern auf ein zwar 
mühsames, aber doch ehrliches Ja zu diesem"8. Ihr Fazit? •Ein solches Aus- 
halten der Welt wäre zwar kein jubelnder Lobpreis, keine jubelnde Dank- 
barkeit. Aber mit demselben Recht, mit dem behauptet wird, Gott verlange 
Dankbarkeit und Lobpreis unabhängig davon, als was der Betreffende die 
Welt erfährt, könnte auch behauptet werden, Gott sei mit einem Ja zufrie- 
den, das der Mensch sich abquält und abringt, denn im einen wie im ande- 
ren Fall weiß man nichts Sicheres"8. 

Das sind zweifellos neuartige Töne. Sie spiegeln eine zumindest verbrei- 
tete Stimmung. Es fällt heute vielen Menschen schwer, zu verstehen, was 
das eigentlich heißen soll, Gott dankbar zu sein. Es erscheint ihnen ange- 
sichts ihrer Unheils-Situation zu paradox, auch noch Danke-Schön sagen zu 
sollen. Oder es wird ihnen, wie es Dietrich Bonhoeffer einmal formulierte, 
•gar nicht bewußt, daß der Mensch unendlich mehr empfängt, als er gibt, 
und daß Dankbarkeit das Leben erst reich macht. Man überschätzt leicht 
das eigene Wirken und Tun in seiner Wichtigkeit gegenüber dem, was 
man nur durch andere geworden ist"10. Jedenfalls scheint die auffällige 
Abnahme der liturgischen Frömmigkeit u. a. auch damit zusammenzuhän- 
gen, daß in ihr die Eucharistie, die Danksagung, zu stark zum Ausdruck 
kommt. Klage- und Protestliturgien, die zum sozialen Handeln aufrufen, 
finden größeren Anklang11. 

Als Stimmungs-Hintergrund, von dem sich freilich die soeben vorgetra- 
gene Kritik an der herkömmlichen Dankbarkeit noch deutlich unterschei- 
det, ist wohl Bertolt Brechts •Großer Dankchoral" besonders geeignet. Er 
sei daher an dieser Stelle ebenfalls angeführt12: 

Lobet die Nacht und die Finsternis, die euch umfangen! 
Kommet zuhauf 
Schaut in den Himmel hinauf: 
Schon ist der Tag euch vergangen. 

8 A.a. 0.58. 
9 A. a. O. 59. 

10 Zitiert bei J. Zink, Wie wir beten können, Stuttgart 1970, 182. 
11 Politisches Nachtgebet. 
12 Zitiert in F. Hahn, Bibel und moderne Literatur, Große Lebensfragen in Textverglei- 
chen. Stuttgart 1966, 115 f. 



Franz-Josef Steinmetz 419 

Lobet das Gras und die Tiere, die neben euch leben und sterben! 
Sehet, wie ihr 
Lebet das Gras und das Tier 
Und es muß auch mit euch sterben. 

Lobet den Baum, der aus Aas aufwächst jauchzend zum Himmel! 
Lobet das Aas 
Lobet den Baum, der es fraß 
Aber auch lobet den Himmel. 

Lobet von Herzen das schlechte Gedächtnis des Himmels! 
Und daß er nicht, 
Weiß euren Nam' noch Gesicht 
Niemand weiß, daß ihr noch da seid. 

Lobet die Kälte, die Finsternis und das Verderben! 
Schauet hinan: 
Es kommet nicht auf euch an 
Und ihr könnt unbesorgt sterben. 

•Bleibt wach im Dank gegen Gott" (Kol 4, 2) 

Wer von der traditionellen kirchlichen Liturgie oder auch von der üblichen 
Theologie her denkt, kann den Klang solcher Worte zum Thema •Dank- 
sagung" nicht anders als fremdartig oder gar als schrillen Mißton empfin- 
den. Man rufe sich nur wieder jene bekannte Akklamation in Erinnerung, 
die in jeder hl. Messe vorkommt, ob sie nun als Requiem, in der Fasten- 
und Advents-Zeit oder am Ostertag gefeiert wird. Fast in jeder Präfation 
heißt es, es sei geziemend und heilsam, würdig und recht, Gott immer und 
überall zu danken. Das ist vom Wortlaut her zumindest mehr als eine an- 
dere Tonart, es ist ein lauter Widerspruch zu dem, was im ersten Teil un- 
serer Überlegungen skizziert wurde. 

Was zunächst die Behauptung betrifft, Lobpreis und Dank spiele bei Je- 
sus selbst - im Unterschied zu seiner Kirche - nur eine geringe Rolle, so ist 
nicht allein der theologische Ansatz einigermaßen schief, sondern die Be- 
hauptung selbst sachlich unkorrekt. Auch die Synoptiker lassen Jesus zu 
wiederholten Malen danken oder preisen13. •Ich preise dich, Vater, Herr 

13 Vgl. J. Jeremias, Neutestamentliche Theologie 1. Die Verkündigung Jesu. Gütersloh 
1971, 185 f.: •Wir dürfen vermuten, daß der Dank im Leben und Gebetsleben Jesu 
beherrschend gewesen ist." 



Danksagung unter Illusions-Verdacht 413 

über Himmel und Erde", heißt es bei Mt 11,25, •daß du dies vor den Wei- 
sen und Klugen verborgen gehalten hast, um es den Einfältigen zu enthül- 
len" (vgl. Lk 10, 21). Von den geheilten zehn Aussätzigen erwartet Jesus 
Dankbarkeit gegenüber Gott und spricht gewissermaßen sein Bedauern 
darüber aus, daß nur ein einziger •Gott die Ehre gegeben hat" (Lk 17, 18). 
Anerkennung, Lobpreis und Dank für empfangene Wohltaten erscheint als 
grundlegender religiöser Akt. In den Berichten über die Brotvermehrung 
heißt es ausdrücklich, •er dankte" (Mk 8, 6; Mt 15, 36), •er sagte den Lob- 
spruch" (Mt 14, 19; Mk 6, 41; Lk 9, 16; Mk 8, 7). Danksagen ist schließlich 
für die Berichte vom letzten Abendmahl charakteristisch (Mt 26,27; Mk 
14, 23; Lk 22, 19). Und erst nachdem sie den Lobgesang gesungen hatten, 
gehen Jesus und seine Jünger hinaus zum ölberg (Mt 26, 30). 

Der große Apostel und Theologe der Danksagung freilich ist Paulus. 
Hier sei zunächst nur an die Hauptlinien seines Denkens erinnert14. Nach 
seiner Ansicht ist es Gottes Wille in Christus Jesus, in allem dankbar zu 
sein (1 Thess 5, 18). Es gehört zu den fundamentalsten Akten der Anerken- 
nung Gottes, daß ihm •Ehre und Dank" erwiesen wird (Rom 1, 21). Pau- 
lus nimmt die Mühsal seines Apostolates im Grunde auf sich, •damit die 
Gnade, je mehr Menschen in den Dank gegen Gott einstimmen, nur immer 
größer werde zu Gottes Verherrlichung" (2 Kor 4, 15). Ja, für die Rettung 
des Paulus aus verzweifelter Lage soll vielfältiger Dank aus dem Munde 
vieler Beter zu Gott emporsteigen (2 Kor 1, 11). Der Apostel fragt sich so- 
gar: •Wie können wir Gott gebührenden Dank abstatten für all die Freude, 
die uns vor Gott euretwegen erfüllt" (1 Thess 3, 9). Mit anderen Worten: 
Danken erscheint bei Paulus zunächst als selbstverständliche Pflicht, ja ge- 
radezu als Motiv apostolischer Arbeit. 

Interessant ist weiterhin der Gedanke, daß Wohltätigkeit geübt werden 
soll, damit Gott durch Dankgebete verherrlicht werde (2 Kor 9, 11). Paulus 
regt in Korinth eine Sammlung für Jerusalem an, und diese Kollekte hat 
eigentlich zwei Wirkungen: sie lindert die Not in Jerusalem und führt dazu, 
daß die Menschen Gott danken. •Denn der Dienst dieser Spende ist ja nicht 
nur dazu da, dem Mangel der Heiligen abzuhelfen, sondern auch dazu, daß 
er überreichlich vermehrt wird durch die vielen Dankgebete zu Gott" 
(9, 12). Der Dank gegen Gott und die Dankbarkeit gegen die Mitmenschen 
sind untrennbar miteinander verflochten (9, 14 f). 

Danksagung ist für das menschliche Leben so entscheidend, daß der 
Wert unseres Handelns letztlich von ihr abhängt. •Alles, was Gott ge- 
schaffen hat, ist gut; nichts ist verwerflich, was man mit Dank gegen Gott 

14 Vgl. Joh. Bapt. Bauer, Bibeltheologisch.es Wörterbuch I, Graz - Wien - Köln 1962, 
176-180. 



Franz-Josef Steinmetz 414 

zu sich nimmt" (1 Tim 4, 4). Auch die Speisenfragen der Starken und 
Schwachen in Rom (Rom 14, 6) und die Frage nach dem Genuß des Opfer- 
fleisches in Korinth (1 Kor 10, 30) werden unter Verweis auf das wesent- 
liche Element der Danksagung geklärt. Danksagung dispensiert zwar nicht 
ohne weiteres von liebevoller Rücksichtnahme, aber sie bleibt entscheidend: 
•Wenn ich etwas mit Dank gegen Gott genieße, warum sollte ich mich dann 
verlästern lassen, einer Sache wegen, für die ich doch das Dankgebet spre- 
che?" (10, 30). 

Wenn etwas für die Existenz des Christen wesentlich ist, dann sicher die 
Danksagung (Kol 3,17). Ein Christ muß sich nach Auskunft des Neuen Te- 
stamentes •überreich an Danksagung erweisen" (Kol 2, 7), weil auch die 
Gaben Gottes überfließend sind (2 Kor 9, 14; 1 Tim 1, 14; Eph 2, 7; Phil 
4, 7; 2 Kor 7, 4; Eph 3, 19; 2 Kor 12, 7). Nicht als ob die Bittgebete durch 
Christus überflüssig geworden wären, wie man es von der absoluten End- 
zeit erhoffen darf (vgl. Offb. 4, 9; 7, 12; 11, 17); aber - und hier zeigt sich 
sozusagen ein entscheidender Notenschlüssel für die Christlichkeit unseres 
Betens: die Bittgebete sollen stets mit Danksagung verbunden sein (Phil 
4, 6; Kol 4, 2). Die eschatologische Heilszeit hat schon begonnen. Das Ge- 
bet des neuen Äons ist das Dankgebet. 

Freilich gilt es gleichzeitig zu beachten, was mit Recht ein neueres Bibel- 
Lexikon bemerkt: Christlicher Dank •ist immer vom Bewußtsein getragen, 
auch weiterhin in der Bewährung zu stehen und damit in der Gefahr, das 
Erreichte wieder zu verlieren. So verbindet sich dem freudigen Dank die 
hoffnungsvolle Bitte, auch die Vollendung des Werkes der Erlösung zu 
erleben"15. Fast noch deutlicher formuliert diesen Aspekt H. Schürmann, 
wenn er schreibt: •Für die Zwischenzeit, ,bis der Herr kommt' (1 Kor 
11,26), wird es charakteristisch bleiben, daß es kein gedenkendes Preisen 
gibt ohne das Element der Bitte (als Epiklese und Fürbitte), das - außer 
bei der Prolepse des endgültigen Dankes (Offb 11,17 f.) - immer wieder 
mit dem neutestamentlichen Danken eng verbunden ist (vgl. Rom 1,10; 
Eph 1,16 f.; Phil 1,3 f.; 1 Thess 1,2 f.)"16. Aber prinzipiell läßt sich un- 
möglich bezweifeln, daß Dankbarkeit von Anfang an ein wesentlicher 
Grundzug in den christlichen Gemeinden ist, sowohl in der liturgischen 
Gemeinschaft als auch im persönlichen Leben. Die gleiche Einstellung 
findet sich bei den sogenannten Kirchenvätern und bei späteren Theologen 
bis hinein in die unmittelbare Neuzeit, wie sich mit Hilfe entsprechender 
Lexika unschwer nachweisen und überblicken läßt17. Nicht als ob dort die 

15 Praktisches Bibellexikon, Hrsg. v. A. Grabner-Haider, Freiburg 1969, sp. 183. 
18 L. Th. K. III, sp. 159. 
17 Beispielhaft Dictionnaire de Spiritualite, Paris 1937, Tom I, 178-185. 



Danksagung unter Illusions-Verdacht 415 

Problematik von Danksagung und Dankbarkeit unbekannt wäre oder 
übersehen würde, aber sie scheint nur ein geringes Gewicht zu haben und 
führt auf jeden Fall nur noch mehr zu der Überlegung, wie man die Men- 
schen trotz dieser Schwierigkeiten zu der nötigen Danksagung erziehen 
könne. So war es nur konsequent, wenn in katholischen Grundschulen 
früher der Kanon •Dein Lob soll immerdar in meinem Munde sein" zur 
weit verbreiteten Pflichtübung des Musikunterrichtes zählte. Der Kontra- 
Punkt, der nun in jüngster Zeit dazu gespielt wird, ist offenbar mehr als 
eine Ergänzung. Er scheint die Gesetze klassischer Theologen-Harmonie 
nicht mehr beachten zu wollen. Was will er erreichen? 

Auf der Suche nach Eindeutigkeit 

Sind die Worte richtig gewählt? Ist es •das Danken, das so schnell die 
wirkliche Welt aus den Augen verliert", wie man uns entgegenhält? Müs- 
sen wir wirklich •unser Bewußtsein" ständig auffüllen mit •Hunger", 
•Verkrüppelungen" und •Ängsten allerorts"? Lernen wir von Paulus! 
Gewiß, auch er schreibt, die Fröhlichen sollten sich so verhalten, als freuten 
sie sich nicht (1 Kor 7,30). Doch sagt er ebenso ausdrücklich, die Weinen- 
den dürften, ja sollten sich so verhalten, als weinten sie nicht (ebd.). Ja, er 
gebietet: •Freuet euch mit den Fröhlichen, weinet mit den Weinenden" 
(Rom 12,15). Aus dieser Überlegung heraus dürfen wir zunächst hart blei- 
ben: •Auch eine eheliche Umarmung, vollzogen ohne das Bewußtsein, daß 
Millionen vereinsamt und verwitwet sind, wäre eine pseudo-christliche 
Gedankenlosigkeit." Wer die Wahrheit konkret sagen will, sollte auch 
konkret bleiben und sich nicht in unmenschliche Abstraktheiten verlieren. 

Die Sache, um die es wohl vor allem geht, nannte man früher: Selbst- 
gefälligkeit, Selbstzufriedenheit. Man vergißt, man übersieht die anderen, 
man denkt nur an sich, an sein Wohlsein, an seine wohlgefüllte Geldbörse. 
Das gab es und das gibt es, und es dürfte nicht sein, sagt das Gleichnis vom 
reichen Prasser (Lk 16) und die Geschichte vom barmherzigen Samariter 
(Lk 10). Dankgebete können zur gefährlichen Formel werden, wenn nicht 
echte Dankesgesinnung den Blick von sich weg zu Gott und zum Elend des 
Nächsten lenkt, mahnt weiterhin das Gleichnis vom Pharisäer und vom 
Zöllner (Lk 18,9-14). Hier heißt es aufmerken und kritisch sein, hier wol- 
len wir unsere Überlegungen fortsetzen. 

Warum geht eigentlich der dankbare Pharisäer nicht gerechtfertigt aus 
dem Tempel? Seine Worte entsprachen doch durchaus einer frommen 
jüdischen Formel, entsprachen sogar einem Psalm: •Ich sitze nicht bei 
Menschen, die Unrecht tun, mit den Trugvollen habe ich keine Gemein- 
schaft. Ich hasse die Versammlung der Frevler, bei dem Gottlosen weile ich 
nicht. Ich wasche meine Hände in Unschuld, und ich schreite, Herr, um 



Franz-Josef Steinmetz 416 

deinen Altar" (Ps 26). Worte garantieren noch nicht die rechte Gesinnung. 
Das ist immer wieder - gerade bei unserem Thema - das eigentliche Pro- 
blem. Der Pharisäer hat die Gerechtigkeit Gottes verfehlt, weil er sie für 
sich allein beansprucht hat. Selbst Worte eines Gott preisenden Psalms 
(vgl. besonders seinen letzten Vers) sind ihm zum Fallstrick geworden. Es 
ist wie im Gleichnis von den verlorenen Söhnen (Lk 15,11-32). •Die Auf- 
nahme des verlorenen Sohnes im Vaterhaus hat für den zu Hause geblie- 
benen Sohn die notwendige Konsequenz, als Sohn des Vaters zürn Bruder 
des Bruders zu werden. Entzieht er sich der Bruderschaft mit dem Verlore- 
nen, der zurückgekehrt ist, so entfremdet er sich damit jetzt dem Vater, 
dem er so lange treu gedient hat. Es gibt das Reich Gottes als Rettung der 
Verlorenen nicht anders als so, daß eben die Zugehörigkeit zum Reich 
Gottes in der Liebe zum Verlorenen ihr neues Maß empfängt"18. 

Ist das im Grunde die neue Sprache, die sich zum Problem der Dankbar- 
keit Gehör verschaffen will, wir müßten ihr unser Ohr leihen. Hätten dann 
aber nicht noch andere Worte fallen sollen? Uns scheint das zumindest 
wünschenswert, wenn nicht sogar notwendig. Nur kann es dabei keine Ein- 
deutigkeit geben. Was nämlich den Pharisäer zum Heuchler macht, sind 
(leider?) nicht seine Worte. Daher bleibt das Problem der Unterscheidung 
immer akut - aber für beide Seiten, für den, der dankt, und für den, der 
bittet. 

•Gib jedem, der dich bittet" (Lk 6, 30) 

Wenn ich richtig sehe, haben unsere Gesprächspartner - natürlich je auf 
verschiedene Weise - bei ihrer Polemik jedoch nicht bloß das gedan- 
kenlose und das pharisäische Dankgebet im Auge. Sie kritisieren auch nicht 
nur die Überschwenglichkeit, Verstaubtheit und Unwahrhaftigkeit gewis- 
ser Gebetsformulare. 

Die Spitze der Polemik stößt tiefer. Sie fragt nach der Möglichkeit von 
Danksagung überhaupt und sie sieht im Dankgebet als solchem eine Gefahr 
für den christlichen Realismus schlechthin. Greifen wir noch einmal zwei 
bezeichnende Formulierungen auf. D. Solle: •Wir können nichts tun als 
klagen." Etwas weniger radikal A. Röper: •Gott sei mit einem Ja zufrie- 
den, das der Mensch sich abquält und abringt." Natürlich legen beide gro- 
ßen Wert darauf, daß unsere Welt als ein Auftrag angesehen wird, damit 
wir mitarbeiten, um das darin herrschende Unglück und Leid zu verrin- 
gern. Das soll keineswegs verkannt werden. Eigentümlich ist jedoch beiden 
eine ungewöhnliche starke Akzentuierung der negativen Phänomene un- 

18 Das Neue Testament. Übersetzt und kommentiert von U. Wilckens. Hamburg-Köln- 
Zürich 1970, 269. 



Danksagung unter Illusions-Verdacht 417 

serer Welt, die da etwa heißen: Hunger, Verkrüppelung, Angst, Katastro- 
phe, Erdbeben, Überschwemmungen. Man hat stellenweise den Eindruck, 
sie tun das, was man früher der kirchlichen Predigt vorgeworfen hat: sie 
machen unsere Erde zum Jammertal. Fragt man warum, so scheint die Ant- 
wort zu lauten: weil die Kirche in ihren Lobgesängen jetzt zu unkritisch ist 
und uns eine zu schöne, heile und satte Welt vorgaukelt, die in Wirklich- 
keit nicht existiert. 

Nun denke man nicht, wir wollten hier einen Brücken-Schlag im Sinne 
eines billigen Ausgleichs versuchen. Güte und Mängel, Glanz und Elend 
menschlichen Lebens lassen sich wahrhaftig nicht statistisch gegeneinander 
verrechnen. Infolgedessen kann es auch kein stabiles Gleichgewicht von 
Lob und Klage, von Dank und Bitte geben. Die menschliche Natur ist nun 
einmal äußerst labil und vielfachen Schwankungen unterworfen. Es wäre 
unmenschlich, diese Schwankungen zu verbieten und unehrlich, sie nicht 
wahrhaben zu wollen. Aber es ist etwas anderes, in solchem Sinne reali- 
stisch zu sein, oder schließlich doch nach einer Seite regelrecht umzukippen. 
Das Recht auf Einseitigkeit sei niemandem verwehrt. Es gibt Situationen, 
wo man nicht anders als einseitig sein kann, wo man um der Wiederher- 
stellung des nötigen Gleichgewichts wegen sogar einseitig sein muß. Aus 
einer situationsbedingten Einseitigkeit hingegen ein Prinzip zu machen, 
heißt sicher, der Wirklichkeit nicht gerecht werden. Das wäre zumindest der 
Fall, wollte jemand Danksagung oder Dankbarkeit grundsätzlich ab-, Bitte 
und Klage indessen unterscheidungslos aufwerten19. Die Frage sei hier nur 
angedeutet, das eventuell fällige Urteil mögen sich die Autoren selbst spre- 
chen. 

Man wird vielleicht einwenden, man wolle sich auf das Problem einer 
Danksagung an Gott beschränken, der Dank allgemein, also auch die 
Dankbarkeit gegenüber einem Menschen, stehe nicht zur Debatte, solle kei- 
neswegs abgewertet werden. Lassen sich diese verschiedenen Aspekte wirk- 
lich trennen? Wenn unsere Welt so beschaffen ist, daß wir eigentlich nur 
klagen können, dann können auch die Menschen untereinander sich nur 
beklagen, und von der bittenden Klage bis zur drohenden Anklage ist dann 
nur ein kleiner Schritt. Es gibt keine unvermittelte Gotteserfahrung. Men- 
schen sind beteiligt beim Zustandekommen von Katastrophen, sind mitver- 
antwortlich bei Hunger und Elend, sind ausschlaggebend bei Krieg und 
Unglück. Ohne ihre Vermittlung gibt es anderseits nicht Freude und Glanz, 
Zufriedenheit, Geborgenheit, Glück und Liebe. Gründe also in Fülle, auch 
Menschen gegenüber zu bitten und zu fordern, zu jammern und zu klagen. 

19 Vgl. dazu E. Kunz, Christentum ohne Gott? Frankfurt 1971, 151. 



Franz-Josef Steinmetz 418 

Anlaß aber ebenso ihnen zu danken, sie zu loben, ihnen Beifall und Aner- 
kennung auszusprechen. Alles freilich zu seiner Zeit, und gewiß mal so, 
mal so. Heißt das Gefälle jedoch eindeutig Klage, ist der Kreislauf des 
Lebens in Gefahr. Es entsteht Enttäuschung und Resignation. Es gibt 
schließlich nur noch Forderung, Unruhe, Unzufriedenheit, Klage. Der 
ohnehin äußerst labile Kreislauf der Liebe verwandelt sich in das Tohu- 
wabohu auseinanderstrebender Egoismen. 

Eine mögliche Lösung sehe ich nicht etwa in einem ausgewogeneren Ur- 
teil über das Welt-Ganze, auch nicht etwa in der Empfehlung größerer Be- 
scheidenheit und Selbstgenügsamkeit nach dem Motto: Contend estote (seid 
zufrieden) mit Eurem Kommißbrote! (Abraham a Sancta Clara). Eine bes- 
sere Lösung bringt m. E. ein Vers des Lukas-Evangeliums aus der soge- 
nannten Feldrede (die bei Mt Bergpredigt heißt). Er lautet: •Tut Gutes 
und leiht, wo ihr nichts zurückzuerhalten hoffen könnt. So wird großer 
Lohn auf euch warten, und Söhne des Höchsten werdet ihr sein. Denn er ist 
gütig gegen alle, die undankbar und böse sind" (Lk 6,35). Diese Lösung 
kommt etwas überraschend und ist wahrscheinlich auch nicht auf Anhieb 
als solche erkennbar. Sie bedarf einer Erläuterung. Aber andere Lösungen 
sind auf die Dauer kaum ausreichend. 

Die Feldrede bei Lukas spricht die Christen zunächst durchaus im Blick 
auf ihre eigene arme, notvolle und bedrängte Lage an. Selig sind sie, weil 
Gott ihre gegenwärtige Not mit dem Anbruch der eschatologischen Heils- 
zeit radikal beseitigen wird (6, 21-23). Fluchworte hingegen gelten denen, 
die wegen ihres eigenen Reichtums, Ansehens und Vermögens mit dieser 
bösen Weltzeit zufrieden sind (6, 24-26). Von dieser Umkehrung der Lage 
hatte schon Maria im •Magnificat" gesungen (1, 46-55). Nun geht diese 
Verheißung durch Jesus Christus in Erfüllung. Das Tun seiner Jünger hat 
sich dieser Wahrheit anzupassen: sie sollen die Feinde lieben, allen Bitten- 
den als großmütig Gebende begegnen, Gutes tun, ohne dafür Gutes zu er- 
warten. Interessant ist, daß im Text des Lukas dabei mehrfach vom Dank 
und Undank die Rede ist (im Unterschied zu Matthäus, der vom Lohn 
spricht). So heißt es in 6,32: •Wenn ihr nur liebt, die euch lieben, was solltet 
ihr dafür besonderen Dank (%ä.Qig) erhalten?". In 6, 33: •Wenn ihr nur de- 
nen Gutes tut, die euch Gutes tun, was solltet ihr dafür besonderen Dank 
(xctQig) erhalten?" Entsprechend verweist Lk 6, 35 auf die Güte Gottes, die 
sich auch auf die Undankbaren richtet. Matthäus spricht in der Parallele 
von Gottes Sonne, die über Gerechte und Ungerechte aufgeht (5, 45). Lukas 
sieht also das Problem christlichen Lebens deutlich unter dem Aspekt der 
überströmenden Charis. Er sprengt den Horizont unserer klagenden Not 
auf, er zieht uns heraus aus dem Sog des fordernden Bittens hinein in den 
Raum der schenkenden Gnade. Gott überwindet uns durch seine Charis 



Danksagung unter Illusions-Verdacht 419 

und durch uns auch die übrigen Undankbaren, bis alle in Danksagung 
(e^xaQiatia) leben. 

Über den ethischen Anspruch solcher Rede wäre freilich noch manches zu 
sagen. Hier ging es nur um diesen einen Aspekt. Wer bloß bittend und 
klagend aufschaut zum Spender alles Guten, wird sich mit Danksagung 
und Lobpreis schwer tun. Er muß dauernd fürchten, daß ihm auch noch 
das Wenige, was er schon hat, genommen wird oder abhanden kommt. Wer 
hingegen die Großmut Gottes mitzuvollziehen sucht, wird bald manches 
finden, das ihm Dankesworte in den Mund legt. 

In der Schule des Paulus 

Wie solcher Dank- und Lobpreis20 aussehen könnte und wie er christlich 
verantwortet wird, sei nun mit Hilfe einiger Texte aus den Paulusbriefen 
illustriert. Es ist bekannt, daß der Apostel Paulus seine Briefe fast immer 
mit einer Danksagung an Gott beginnt (nur der Galaterbrief bildet eine 
Ausnahme). Diese Einleitungen haben schon oft Beachtung gefunden21. 
Man hat sich gefragt, ob und wieweit Paulus von einem orientalischen oder 
griechischen Brauch abhängig sei, ob es sich bei der Danksagung um bloße 
Höflichkeitsformeln handele, ob sie vielleicht hier und da (angesichts von 
Mißständen in einer Gemeinde) vor allem als Ironie zu interpretieren sei. 
Uns interessiert hier weniger die Form als der Inhalt. Wir möchten sehen, 
wie Paulus die christliche Danksagung motiviert, wie er sie sozusagen ver- 
antwortet. 

Beginnen wir mit dem wohl ältesten Dokument des Neuen Testamentes, 
dem ersten Thessalonicherbrief. In dankbarem Rückblick auf die Zeit seines 
missionarischen Wirkens, wenn auch zugleich in Sorge um seine junge Ge- 
meinde in ihrer gegenwärtigen Verfolgungssituation erlaubt sich Paulus 
folgende Einleitung: •Wir danken Gott immerfort im Blick auf euch alle, 
wenn wir in unserer Fürbitte an euch denken. Unablässig haben wir im Ge- 
dächtnis, wie sich euer Glaube im Werk, eure Liebe im Einsatz und eure 
Hoffnung auf unseren Herrn Jesus Christus in der Geduld vor Gott, unse- 
rem Vater erwiesen hat" (1, 2 f). 

Lehrreich ist schon, wie der Apostel den Dank an Gott mit der gratulie- 
renden Anerkennung der Gemeinde in Saloniki kombiniert. Es wird zwar 

20 Das Hebräische kennt übrigens kein eigenes Wort für »danken«, Lob- und Danklieder 
lassen sich höchstens nach sachlichen Gesichtspunkten unterscheiden. Außerdem gibt es das 
vielschichtige Wort •barak", das sowohl preisen als auch segnen bedeutet. Diese Eigen- 
tümlichkeit erlaubt im Hebräischen und im Griechischen ein Wortspiel, das sich zwar noch 
im Lateinischen, nicht aber im Deutschen wiedergeben läßt. Berühmtes Beispiel ist Eph 
1,3: Benedictus Deus, qui benedixit nos in omni benedictione. Vgl. dazu H. Schlier, Der 
Brief an die Epheser, Düsseldorf 51965, 42 ff. 
21 Vgl. B6da Rigaux, Paulus und seine Briefe, München 1964, 171 f. 



Franz-Josef Steinmetz 420 

immer wieder behauptet, daß in der Bibel weit öfter vom Dank gegen Gott 
als vom Dank gegen Menschen die Rede sei. Schaut man allerdings genau 
hin, so wird klar, daß dabei alles andere als ein vertikal-individualistischer 
Aufblick zu Gott propagiert wird. Bezeichnend ist etwa die Geschichte vom 
aussätzigen Samariter, der, wie er sah, daß er geheilt war, Gott preisend 
zurücklief, aber dem Menschen Jesus zu Füßen fiel und ihm dankte (Lk 
17, 15). Typisch ebenso die Art und Weise, wie Paulus in seinen Briefen 
vorangeht. Er lobt gewissermaßen Gott und die Gemeinde zugleich. Ihre 
aus dem Glauben heraus entstandenen Werke, ihre einsatzfreudige Liebe 
sind Grund seiner Anerkennung, aber auch Motiv seines Dankes gegen 
Gott. Das Bewußtsein, daß Gott der Ursprung alles Guten ist, läßt den 
Apostel in seinem Dank niemals einfach beim Menschen stehenbleiben. 

Bemerkenswert ist weiterhin, daß nicht bloß die werktätige Liebe der 
Thessalonicher Anlaß für dankbares Gedenken ist, sondern ebenso ihre 
•Hoffnung" und •Geduld". Sie sind keine Selbstverständlichkeiten, keine 
Belanglosigkeiten, kein bloßes •noch-nicht-am-Ziel-sein". Sie sind - auch 
wenn wir uns schwer tun, solche Haltung zu bejahen - schon ein ausreichen- 
des Motiv zur Danksagung. Zugleich wird freilich deutlich, daß Fürbitte 
und Dank miteinander verbunden sind. Paulus dankt •immerfort", aber er 
tut es während der Fürbitte. Es scheint mir nicht ausgeschlossen, daß er so 
etwas wie unser •Memento" während der Eucharistiefeier meint. Jeden- 
falls findet er Gründe genug, Bitte und Dank als Einheit zu formulieren. 

Besonders herzlich gestaltet er seine Einleitung im Brief an die Philip- 
per, obwohl dieser Brief aus einer Gefangenschaft kommt (auch wenn wir 
nicht absolut sicher angeben können, wo sich Paulus nun gerade aufhält). Er 
meint: •Ich danke meinem Gott für euch, immer wenn ich an euch denke 
und in allen meinen Gebeten für euch alle eure Namen nenne. Mit Freude 
danke ich ihm dafür, daß ihr vom ersten Tage an bis heute miteinander am 
Fortgang der Heilsbotschaft teilhabt, und ich habe das gewisse Vertrauen: 
Gott wird das gute Werk, das er in euch angefangen hat, zur Vollendung 
führen bis zum Tage Jesu Christi. Und es ist recht, daß meine Gedanken 
für euch alle in diese Richtung gehen" (Phil 1, 3-7). Bei aller Verwandt- 
schaft dieser Verse mit dem vorher zitierten aus dem Thessalonicherbrief 
zeigt sich doch auch ein neues Motiv. Es ist die Zuversicht, daß Gott das 
begonnene Werk vollenden wird. Ohne dieses Vertrauen wäre christliche 
Danksagung ständig von der Furcht bedroht, daß sie sich gewissermaßen 
zu früh gefreut habe, daß sie, wie es das Sprichwort verbietet, •den Tag 
vor dem Abend gelobt" hätte. Nun weiß man zwar: mit der Gemeinde in 
Philippi hat den Apostel eine besondere Liebe verbunden (vgl. 4, 10 ff; 2 
Kor 11,9). Abwegig wäre es jedoch, wollte man deshalb vermuten, Paulus 
habe einfach von den guten Qualitäten der Philipper auf ihre glückliche 



Danksagung unter Illusions-Verdacht 421 

Vollendung bei der Parusie geschlossen. Liest man die der Danksagung 
folgenden Verse, dann wird erst recht klar, daß auch die Gemeinde in 
Philippi noch des Bittgebetes bedarf. Aber es ist wirklich zuversichtliches 
Gebet, das die in Mt 7, 9-11; Mk 11, 23; Lk 18, 1 ff usw. versprochenen 
Gebetserhörungen zumindest der Sache nach sehr wörtlich nimmt und sich 
infolgedessen zu gleichzeitiger Danksagung berechtigt weiß. Ohne solche 
Zuversicht freilich erscheint Dank und Lobpreis vielfach als zu schwach 
fundiert, so daß nicht zu Unrecht immer wieder die kritische Frage an uns 
gerichtet wird, wie wir denn solchen Lobgesang eigentlich verantworten 
können. Die Antwort kann letztlich nur heißen: wir können es nicht ohne 
Gott-Vertrauen. Motive aber gibt es genug. 

Wiederum andere Aspekte bringen die Korintherbriefe in unsere Über- 
legung hinein. Im ersten lautet die Passage, auf die es hier ankommt: •Im- 
merfort danke ich Gott euretwegen. Er hat euch in Christus Jesus seine 
Gnade verliehen. So seid ihr durch ihn in allem reich geworden, in aller 
Rede wie in aller Erkenntnis ... So leidet ihr keinerlei Mangel an irgend- 
einer Gnadengabe, in Erwartung der künftigen Erscheinung unseres Herrn 
Jesus Christus" (1, 4-7). Das sind freilich für unsere nüchternen und miß- 
trauischen Ohren recht überschwengliche Worte. In einer Zeit, in der zu- 
weilen lautstärker vom Elend der christlichen Botschaft als von ihrer Herr- 
lichkeit gesprochen und geschrieben wird, in der man uns weismachen will, 
das Neue Testament sei durch und durch ein Manifest der Unmenschlich- 
keit und ein Produkt neurotischer Spießer22, bedarf es vielleicht einiger 
Anstrengung, um den Enthusiasmus des Paulus nachzuvollziehen. Wer 
ein lediglich pubertäres Verhältnis zur christlichen Botschaft hat, wird sie 
nicht als Motiv einer Danksagung verstehen. Aber sie kann es selbstver- 
ständlich auch heute noch sein, obwohl vielleicht nicht in dem gleichen 
Maße und auf die gleiche Weise wie für Paulus, weil eben die Zeiten und 
die Kulturen sich geändert haben. Ausgeschöpft ist der Reichtum der Gnade 
Jesu Christi gewiß noch nicht. Je mehr wir ihn erkennen würden, um so 
eher würden wir vermutlich die überschwengliche Freude des Paulus ver- 
stehen, würden selbst wieder froh und dankbar darüber sein, daß die 
christliche Botschaft zu uns gekommen ist. Oder wäre es uns wirklich lieber, 
wir hätten nie davon gehört? 

Mir persönlich sagt die Einleitung des zweiten Korintherbriefes beson- 
ders viel. Sie ist ein eigentlicher Lobpreis und wendet sich unmittelbar 
an Gott. Die Korinther befinden sich wie Paulus in großer Bedräng- 
nis, Paulus hat sogar Furchtbares erlebt, so daß er keinen Ausweg mehr 

22 Vgl. J. Kahl, Das Elend des Christentums oder Plädoyer für eine Humanität ohne Gott. 
Reinbek bei Hamburg 1968. 



Franz-Josef Steinmetz 422 

sah(l, 8). Trotzdem schreibt er vorher: •Gepriesen sei Gott der Vater un- 
seres Herrn Jesus Christus, der Vater des Erbarmens und Gott allen Tro- 
stes, der uns in all unserer Bedrängnis tröstet. So können wir wiederum 
andere in all ihrer Bedrängnis mit eben dem Trost trösten, mit dem wir 
selbst von Gott getröstet werden. Denn wie die Leiden Christi in Fülle 
auf uns gekommen sind, so wird uns durch Christus auch in Fülle Trost zu- 
teil" (1, 3-5). Um die Wahrheit dieser Aussage zu erfassen, bedarf es na- 
türlich einer größeren Lebenserfahrung. Vielleicht wird ein noch sehr 
junger Mensch, der sich gerade in einer Phase tiefer Depression befindet, 
die Behauptung, Gott würde uns in all unserer Bedrängnis trösten, als 
leere Phrase oder gar als gezielte Lüge beiseite schieben. Aber gerade in 
solchen Passagen (und nicht bei historischen Quisquilien, die im Grunde 
gar keinen theologischen Inhalt haben) wird die Frage nach der Wahrheit 
der Bibel akut. Ist das, was Paulus hier schreibt, wahr und in welchem 
Sinne? Galt es nur für ihn? Gilt es auch für uns? Welchen Trost meint er 
eigentlich? Es wird vieles davon abhängen, wie unsere eigene Lebens- 
erfahrung in dieser Hinsicht aussieht; es wird aber ebenso darauf ankom- 
men, daß wir unser subjektives Urteil korrigieren lassen durch Worte des 
Glaubens und der Hoffnung, wie sie uns etwa Paulus in diesem Zusam- 
menhang zuruft. Ohne Glaube an Gottes Wirken in der Vergangenheit 
und ohne Hoffnung auf die noch ausstehende Zukunft wird dankender 
Lobpreis kaum zustande kommen. 

Diesen Beispielen paulinischer Danksagung wäre freilich noch mancher- 
lei an die Seite zu stellen. Worte des Dankes finden sich nicht bloß in den 
Einleitungen seiner Briefe, auch ihr Text selbst ist häufig von dankbaren 
Ausrufen unterbrochen. Ein ganzes Bündel von Motiven des Lobens und 
Preisens wird vor unseren Augen ausgebreitet und doch auch wieder zu- 
sammengefaßt in der oft wiederkehrenden Formel •Dank durch Christus" 
(Rom 1, 8; Kol 3, 17; Eph 5, 20). Der Dank kehrt schließlich auf dem Weg 
zu Gott zurück, den seine Gaben zu uns Menschen genommen haben. 

Merkwürdig ist vor allem das Wort •allezeit" bzw. •immer" (jtdvTots), 
das sich in diesen Formeln findet (1 Thess 1,2; 2 Thess 1,3; 1 Kor 1,4; Phil 
1, 3; Kol 1, 3; Phm 4). Paulus dankt •immer". Im zweiten Thessalonicher- 
brief meint er sogar: •Wir schulden Gott immerwährenden Dank" (1, 3). 
Angesichts der vielfachen Bedrängnisse, Leiden, Enttäuschungen, Bitter- 
keiten seines und unseres Lebens, erscheint ein solches Wort vermutlich 
eher als Höhepunkt einer •kühnen" Clownerie oder wie eine •unver- 
schämte" Komödie, die es trotz allem versteht, dem so dunklen Dasein nicht 
bloß Schatten-, sondern auch Lichtseiten abzugewinnen. Aber was soils? Ist 
christliches Beten schon deshalb völlig absurd? 



Danksagung unter Illusions-Verdacht 423 

Auch ein Clown kommt den Zuschauern zunächst einfach lächerlich und 
töricht vor. Vielleicht erst allmählich spüren sie seine Weisheit und Über- 
legenheit. Durch ihn gelingt ein Blick in eine andere Welt, die die unsere 
angreift, ihre Regeln und Perspektiven durcheinanderbringt. Daß es mit 
dem Christentum irgendwie ähnlich ist, sollte man nicht schamhaft ver- 
heimlichen. Schon Paulus schrieb an die Korinther: •Zum Schaustück sind 
wir geworden für die Welt, für Engel und Menschen: Wir sind Toren um 
Christi willen" (4, 9 f). Von ihm stammt auch das provozierende Wort: 
•Gottes ,Unsinn' ist weiser als die Menschen" (1 Kor 1, 25). In manchen 
Perioden ihrer Geschichte hat die Theologie freilich das Empfinden für 
diese •komische" Seite ihrer Botschaft verloren. Heute scheint sie sich wie- 
der neu auf sie zu besinnen. •Die Welt ist wichtig", meint z. B. Harvey Cox 
(der über den Verdacht, ein weltflüchtiger Denker zu sein, gewiß erhaben 
ist), •aber nicht in einem letzten Sinn. Gleich dem Clown kann der Glau- 
bende .. . sich über die eigene Lächerlichkeit lustig machen"23. Das bedeutet 
keineswegs, er würde die Dinge dieser Welt einfach nicht ernst nehmen 
oder sie gar als •unreal" betrachten. Er behauptet •nicht eine Schattenwelt, 
eine Welt der Täuschungen, sondern... geht von zwei Weltzeiten aus, 
einer vergehenden und einer kommenden, die nicht ohne Beziehung zuein- 
ander gesehen oder in ihrem Eigentlichen mit letztem Ernst aufgefaßt 
werden können"24. Wir leben vielmehr •zwischen ihnen" und daher stets 
auch in einer Hoffnung, vielleicht in einer sehr wenig geformten Hoffnung, 
in einer Hoffnung auf Hoffnung oder gar, wie es Paulus einmal sagte, ge- 
gen alle Hoffnung (Rom 4, 18). Solche Hoffnung aber wird ausreichen, um 
Danksagung und Lobpreis christlich zu verantworten, obwohl mehr gesagt 
werden kann und vielleicht sogar müßte26. 

Soll alles beim alten bleiben? - Selbstverständlich nicht. (Muß das nach 
diesen Zeilen noch eigens betont werden?) Christsein heißt ständige Um- 
kehr, auch zu Weihnachten, auch an hohen Feiertagen. Das berechtigt nicht 
bloß zur Kritik, sondern fordert sie. Christsein heißt ebenso: •Sorgt euch 
um nichts, sondern worum ihr zu bitten habt, das laßt in Gebet und Fürbitte 
mit Dank vor Gott kommen" (Phil 4, 6). Solche Weisung ist nicht selbstver- 
ständlich. Wenn auch sie wieder neu in Frage gestellt wird, so ist das jeder- 
manns gutes Recht. Nicht weil die Frage neu zur Sprache kommt, sondern 

29 Das Fest der Narren. Das Geläditer ist der Hoffnung letzte Waffe. Stuttgart - Berlin 
1970, 197. 
24 A. a. 0.199. 
25 Vgl. J. Sudbrack, Pastorale. Dienst am geistlichen Leben. Mainz 1971, S. 54: »Christli- 
ches Gebet kann überhaupt nicht gültig vollzogen werden ohne dieses zweckfreie Stehen 
vor Gott«. 



Josef Sudbrack 434 

weil die Antwort reichlich einseitig ausfiel, versuchten wir ihr ebenfalls kri- 
tisch zu begegnen. Wo hört hier das •Alte" auf und wo beginnt das 
•Neue"? - Es ist noch gar nicht so lange her - man denke an die sogenannte 
liturgische Bewegung -, daß eucharistische Haltung in einer einseitig bit- 
tenden und flehenden Kirche als modern galt. Man konnte die positiven 
Aspekte des christlichen Glaubens nicht genug betonen. Auch das ist, wie 
man sieht, aus verständlichen Gründen wieder fragwürdig geworden. 
Gibt es eine dritte, eine andere Möglichkeit, vielleicht eine wirklich neue 
Sprache? - Sie kann wohl nur heißen: Bescheidenheit, im Wissen um die 
Relativität menschlichen Handelns und Sprechens. 

Faszination aus dem Osten 
Josef Sudbrack SJ, München 

G. Szczesny •hält (in seinem Buch: Die Antwort der Religionen) den Men- 
schen für ein Wesen, das nicht aufhören wird, Fragen zu stellen, die nur 
ein Glaube beantworten kann"1. Das ist keine Liebeserklärung an die 
großen Glaubensgemeinschaften der Menschheitsgeschichte. Im Gegenteil! 
Die •Glaubensfachleute" der klassischen Religionen werden ironisiert als 
Besitzer des Schlüssels der Weisheit, als fraglose Verwalter der Wahrheit, 
als Menschen, die aufgehört haben zu suchen. 

Nun, man braucht nicht sehr belesen zu sein, um diese Ironie zu ent- 
waffnen oder ihr doch nachzuweisen, daß sie höchstens auf Randerschei- 
nungen des Christentums zutrifft2. Um K. Rahner, einen der apostrophier- 
ten •Glaubensfachleute" zu Wort kommen zu lassen: •Der Inhalt der 
christlichen Verkündigung besteht in der offengehaltenen Frage nach der 
absoluten Zukunft und in sonst eigentlich nichts"3. Oder in der Sprache 
eines evangelischen Theologen: •Der Glauben ist nicht der Lückenbüßer 
des Denkens; er operiert vielmehr mit Asymmetrien und Erwartungen, mit 

1 eine umfrage mit 31 fragen von Gerhard Szczesny bei •glaubensfachleuten" der großen 
bekenntnisgemeinschaflen, hinduismus, buddhismus, Judentum, katholizismus, Protestan- 
tismus, islam, Hamburg-Reinbeck 1971, zur Einführung 5. 
2 Einige Zeugnisse habe ich gesammelt in Abwesenheit Gottes, Einsiedeln 1971. 
3 Schriften zur Theologie IX, Einsiedeln 1970, 525. 




