Josef Sudbrack 424

weil die Antwort reichlich einseitig ausfiel, versuchten wir ihr ebenfalls kri-
tisch zu begegnen. Wo hért hier das ,Alte* auf und wo beginnt das
»Neue“? — Es ist noch gar nicht so lange her — man denke an die sogenannte
liturgische Bewegung —, daf} eucharistische Haltung in einer einseitig bit-
tenden und flehenden Kirche als modern galt. Man konnte die positiven
Aspekte des christlichen Glaubens nicht genug betonen. Auch das ist, wie
man sicht, aus verstindlichen Griinden wieder fragwiirdig geworden.
Gibt es eine dritte, eine andere Méglichkeit, vielleicht eine wirklich neue
Sprache? — Sie kann wohl nur heifien: Bescheidenheit, im Wissen um die
Relativitit menschlichen Handelns und Sprechens.

Faszination aus dem Osten
Josef Sudbrack SJ, Miinchen

G. Szczesny ,hilt (in seinem Buch: Die Antwort der Religionen) den Men-
schen fiir ein Wesen, das nicht aufhoren wird, Fragen zu stellen, die nur
ein Glaube beantworten kann“!. Das ist keine Liebeserklirung an die
grofien Glaubensgemeinschaften der Menschheitsgeschichte. Im Gegenteil!
Die ,Glaubensfachleute® der klassischen Religionen werden ironisiert als
Besitzer des Schliissels der Weisheit, als fraglose Verwalter der Wahrheit,
als Menschen, die aufgehért haben zu suchen.

Nun, man braucht nicht sehr belesen zu sein, um diese Ironie zu ent-
waffnen oder ihr doch nachzuweisen, daf sie hochstens auf Randerschei-
nungen des Christentums zutrifft*. Um K. Rahner, einen der apostrophier-
ten ,Glaubensfachleute“ zu Wort kommen zu lassen: ,Der Inhalt der
dhristlichen Verkiindigung besteht in der offengehaltenen Frage nach der
absoluten Zukunft und in sonst eigentlich nichts“3. Oder in der Sprache
eines evangelischen Theologen: ,Der Glauben ist nicht der LiickenbiifRer
des Denkens; er operiert vielmehr mit Asymmetrien und Erwartungen, mit

! eine umfrage mit 31 fragen von Gerhard Szczesny bei ,glaubensfachleuten® der groflen
bekenntnisgemeinschafien, hinduismus, buddhismus, judentum, katholizismus, protestan-
tismus, islam, Hamburg-Reinbeck 1971, zur Einfiihrung 5.

2 Einige Zeugnisse habe ich gesammelt in Abwesenkeit Gottes, Einsiedeln 1971.

3 Sahrifien zur Theologie 1X, Einsiedeln 1970, 525.



Faszination aus dem Osten 425

Fragen und Unsicherheiten. Ohne ihn wire die Welt logisch perfekt, aber
geschichtlich tot“4.

Echte Fragen (und nicht nur lappische Anfragen) vernimmt man aber
nur von dort, wohin man sich engagiert, von woher man Begeisterung
und Faszination verspiirt. Solche Fragen treffen ins eigene Leben, stéren
auf und verhelfen (sollen verhelfen!) zur erneuten Selbstbesinnung.

Fragen tber Fragen

Solche Fragen aber werden dem Christen immer stirker von den 6stlichen
Religionen gestellt. Fiir den Nicht-Spezialisten ist es fast unmoglich, sich
ein Urteil iiber diese Welt zu bilden: , Wir haben kein Bezugssystem, das
geeignet ist, ihnen (den Ostlichen Erlebnissen) den rechten Inhalt zu
geben“s. Aber auch Fr. Heiler hat recht: ,Es gibt keine wirklich religiose
Meditationsweise, auch keine kontemplative und ekstatische Erfahrung
auflerchristlicher Frommer, welche sich nicht auch in der Geschichte der
christlichen Mystik . . . in vielen Beispielen finde“®. Das macht die Schwie-
rigkeit aus: Gleichheit oder jedenfalls Ahnlichkeit bei offensichtlicher Un-
gleichheit; Ubereinstimmung bei deutlicher Divergenz. Man wiirde es sich
darum zu leicht machen, wollte man einem Bericht wie diesem Liicken und
Schiefheiten in der Beurteilung ostlicher Religiositit nachweisen. Hat
z. B. der Kreis um den O.-W.-Barth-Verlag recht, wo qualifizierte
Autoren (wie Graf Diirckheim, E.Herrigel, U. v. Mangoldt, R. Panik-
kar, E. Benz, Sri Aurobindo, Ph. Kapleau, D. T. Suzuki) die Begegnung
zwischen Asien und dem christlichen Abendland pflegen, wenn er in den
Boom der fernéstlichen Meditation voll einsteigt? Was bedeutet dies alles
fir den Christen? Hat Enomiya-Lassalle recht, wenn er den Hohepunkt
der Zen-Erleuchtung, das Satori, ,grundsitzlich als ein natiirliches Ge-
schehen® betrachtet?” Oder mufl man von ,anonymen® oder ,potentiel-
len“ Christen sprechen, wie H. Dumoulin es mit M. Schmaus vorzieht?®
Kann man — weiterhin mit H. Dumoulin® — die Unterscheidung von west-
licher und ostlicher Welthaltung unter ,Dualismus“ und ,ganzheitliche
Denkweise“, oder unter ,abstrakt® und ,konkret® subsumieren? Oder
verwechselt Dumoulin nicht die von J. A. Cuttat beschriebene ,einsame
Tiefe, einsam in bezug auf Gott, und deshalb einsam in bezug auf den

4 H.-D. Bastian, Theologie der Frage, Miinchen 1969, 285.

5 H. Sundén, Die Religion und die Rollen, Eine psychologische Untersuchung der From-
migkeit, Berlin 1966, 416.

¢ Kontemplation in der christlichen Mystik, Eranos-Jahrbuch 1, 1933, 274.

7 Zen-Buddhismus, Koln 1966, 400.

8 Christlicher Dialog mit Asien, Freiburg 1970, 62. 85. 109.

* Ebd. 18. 21 ff.



Josef Sudbrack 426

Nichsten® mit Ganzheit'?, Weltflucht und Absage an die vielfzltige Wirk-
lichkeit mit Einheit und Geschlossenheit? Dumoulin selbst hat die »ganz-
heitliche” 6stliche Denkweise einmal folgendermafien umschrieben: ,Alle
Religionen suchen irgendwie Erlosung vom Leiblichen, und dazu einen
klassischen buddhistischen Text zitiert: ,Zerbrochen ist der Korper, zer-
stort das Bewuftsein, die Empfindungen sind dahingeschwunden alle-
samt, zur Ruhe gekommen sind die Bildkrifte, das Erkennen ist unter-
gegangen“!!. Darf man sich — wie es beliebt ist — einfachhin auf Erfahrung
berufen und die eine gegen die andere stellen? Das Argument der Eigen-
erfahrung ist immer diktatorisch; es disqualifiziert den Gesprichspartner
und schneidet ihm alle Argumentationsméglichkeiten ab. Uberdies scheint
mir die Trumpfkarte der Erfahrung lingst in die Hand der Drogen-
apostel iibergegangen zu sein. T. Leary, R. Gelpke oder A. D. Boult brin-
gen Drogenerfahrungen, die im Phinomen nicht vom Satori zu unter-
scheiden sind! Kann man heute noch ,,die von Religionskriegen verunstal-
tete, blutbefleckte abendléndische Kirchengeschichte® gegen die ,religiose
Friedensmission“ des Buddhismus ausspielen?'? H. Cox schrieb in seiner
Stadt ohne Gott*: ,Nehru regiert ein Land, in dem religiose Bruder-
kimpfe mehr Blut gekostet, als irgendwo sonst in der Welt . . .“. Schon
1893 vor dem Weltparlament der Religionen in Chikago, einer der ersten
groflen Begegnungen der Religionen, verkiindete der begeistert emp-
fangene Hindubotschafter: ,Keine Religion der Erde verkiindet die Wiirde
des Menschen in so erhabenen Tonen wie der Hinduismus, und keine Reli-
gion der Erde tritt die Armen und die Niedrigen so mit Fiilen wie der
Hinduismus“**, Oder sind Zen und Yoga nur subtilere psychosomatische
und gymnastische Ubungen, wie z. B. fiir den Benediktiner J. M. Décha-
net? Sollte man aber dann nicht — aufler in neurotischen Fillen, die vor
den Arzt gehoren — zuerst einmal auf das Wandern, das Schwimmen oder
auf Gymnastik hinweisen?

Aber es gibt auch andere, warnende Stimmen: Ist es nicht, wie H. U.
v. Balthasar schreibt, ein verhdngnisvolles ,gemeinsames Erbe vom fer-
nen Asien bis zum Neuplatonismus: religioses Denken unter dem doppel-
ten Vorzeichen des Impersonalen (daher Tendenz zur Identitit) und des
Weltverhingnisses (daher die Neigung, Schuld mit Endlichkeit gleichzu-
setzen)“?®s Sieht J. Ratzinger nicht mit Recht den zentralen Unterschied

18 Die geistige Bedeutung Asiens und des Abendlandes fiireinander, Miinchen 1961, 18.
1 Gstliche Meditation und christliche Mystik, Freiburg 1966, 61 f.

12 Dumoulin, 65.

13 Stuitgart 1968, 102.

¢ Dazu mein Buch, Meditation: Theorie und Praxis, Wiirzburg 1971.

15 Kosmische Liturgie, Einsiedeln 1961, 188.



Faszination aus dem Osten 427

in der christlichen Botschaft der Liebe? ,Die ganze positive Religiositat ist
(fiir die asiatische Geisteshaltung) also nur Vorletztes, das Letzte kann
nur sein die Negation, das reine Nein als Freiwerden vom Vorletzten und
Eingehen in das Letzte.“!® Wer die negative Spiritualitdt der christlichen
Mystik mit den asiatischen religiosen Bemithungen gleichsetzt, vergifit,
dafl alle christliche Verneinung auf dem Argernis der Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus beruht, also auf einem uniibersteigbaren, positi-
ven und gar geschichtlichen Faktum!’. H. U. v. Balthasar zeigt, dafl auf
diesem ,Objektivismus, der dem katholischen Prinzip (im Gegensatz zur
protestantischen Innerlichkeit und zu jeder Form der auflerchristlichen
Mystik) eigen ist, . . . das Ernstmachen mit der Ekstasis der Liebe aus sich
selbst heraus“ beruht. Teilhard de Chardin ist einer der groflen Warner
vor jeglicher Vermischung: ,Unter dieser Gleichférmigkeit der Ober-
fliche . . . verbirgt sich eine tiefe Gegensitzlichkeit (oder sogar eine grund-
legende Irreduzibilitit), die aus der Mischung zweier symmetrischer, dabei
aber ,antipodialer’ Wege ... entstanden ist.“ De Lubac referiert dar-
iiber: , Auf der einen (6stlichen) Seite ,Entspannung und Ausdehnung®; auf
der anderen (westlichen) ,Anspannung und Zentration’. Auf der einen
Seite ,Auflésung der Individuen in eine diffuse Unermeflichkeit’; auf
der anderen Seite ,Paroxysmus dessen, was in jedem einzelnen Element
das am meisten Unmittelbare ist*“!8, Christliche Mystik aber ist die ,héhere
und personalisierte Form der Mystik des Westens“. Trotz aller Humanis-
men war fir Teilhard die ostliche Mystik ,unter ihren verschiedensten
Erscheinungsformen letzten Endes immer eine ,Mystik ohne Liebe. Un-
verstindlich ist, wo H. Dumoulin bei dem Franzosen ,cine bestiirzende
Ahnlichkeit seiner Weltsicht mit den ferndstlichen Denkweisen® finden
kann'®. Der Religionsphinomenologe Gruehn®® hat den Gegensatz von
christlichem und buddhistischem Weltbild auch empirisch herausgearbei-
tet. P. L. Berger, der mit seinem religiosen Bestseller Auf den Spuren
der Engel. Die moderne Gesellschaft und die Wiederentdeckung der

18 Dqs neue Volk Gottes, Diisseldorf 1969, 368.

17 Auf keinen Fall stimmt es z. B., daf8 die Eckhartdeutung des Japaners Shizuteru Ueda
,mit erstaunlicher Sicherheit... sich in die Erfahrungswelt Eckharts versetzt“ habe (H.
‘Waldenfels in: Hochland 60 [1967] 68); im Gegenteil, es ist itberhaupt nicht erstaunlich,
daB der japanische Professor iiber die Ahnlichkeit in Sprache und Metaphysik die dahin-
terliegende Grundverschiedenheit des Christentums M. Eckharts von der buddhistischen
Zen-Meditation iibersah. Dazu die grundsitzlichen Uberlegungen in Meditation: Theorie
und Praxis.

18 Teilhard der Chardins religiose Welt. Freiburg 1969, 225 . Weitere Zeugnisse von
Teilbard in: Meditation: Theorie und Praxis.

1 Dialog, 80; vgl. die Texte bei A. Haas, Teilhard de Chardin-Lexikon 11, Freiburg 1971,
226-230.

2 Die Frommigkeit der Gegenwart, Konstanz 21960, 133 ff.



Josef Sudbrack 428

Transzendenz®* die heutige Soziologie auf ihre christlichen Fiifle zu stellen
versucht, formuliert scharf: , Jeder Versuch, Christentum und Buddhismus
zu mischen, (ist) ein klarer Beweis fiir die Unkenntnis einer oder beider
Religionen. Ich halte sie fiir geradezu entgegengesetzt.“ Letztlich geht der
Buddhismus ndmlich am ,Paradox des Menschen“ vorbei, wie de Lubac
in einem wichtigen Aufsatz?® zeigt. Und Th. W. Adorno variiert das
Wort des Religionswissenschaftlers und Zen-Freundes E. Benz iiber den
»Zen-Snobismus®, wenn er den ,erstaunlich konsumfihigen Zen-Bud-
dhismus“ unter die ,restaurativen Philosophien von Leutzutage® und den
»kitschigen Exotismus kunstgewerblicher Weltanschauungen® einordnet®.

Christliche Frommigkeitsgeschichte im Dialog mit dem Osten

Aber die Fragen bleiben; sie werden nur noch dringlicher durch die ver-
schiedenen Stellungnahmen. Das Konzil und die wachsende Begeisterung
fir ostliche Meditationsmethoden weisen uns — wie H. Dumoulin aus-
fihrlich zeigt — auf den Weg der Begegnung. Nur muf in dieser Begeg-
nung das Wissen und die Erfahrung des eigenen Auftrags wachsen. Es
darf nicht enden in Vergessen und Uberbordwerfen des eigenen Erbes.
Die Lehrmeisterin Geschichte hat den Weg der Begegnung schon lingst
gebahnt.

Seit eh und je schon ist man den ostlichen Einfliissen auf das Christen-
tum nachgegangen. H. R. Schlette bictet eine Zusammenfassung®: ,, Augu-
stinus sagt, die Platoniker (und dahinter der Osten) briuchten nur weni-
ges von dem lhrigen zu verdndern, um Christen werden zu kénnen. Dieses
wenige bedeutet jedoch nicht weniger als schlechthin alles . . . Damit weist
das Problem der Metamorphose bzw. der Akkommodation des ,Anderen
uns im Grunde wieder zuriick auf das klare Verstindnis des ,Eigenen‘.

Uber indische Einfliisse auf die jiidische, apokalyptische Literatur zur
Zeit des Neuen Testaments, die um die Jahrhundertwende von einigen
Forschern proklamiert wurden, 1afit sich nur vorsichtig urteilen®. Aber
bei der alexandrinischen Schule des 2. und 3. Jahrhunderts (Ammonios
Sakkas, Klemens, Origenes) stimmen die Gelehrten {iberein, daf} sich die
Faden iiber den Neuplatonismus, iiber Plotinos bis nach Indien spannen.

21 Frankfurt 1970, 115.

22 Le paradoxe de Uhomme ignoré des Gents. Memorial Albert Gelin, 1961, 397-414.

2 Negative Dialektik, Frankfurt 1966, 74. Man darf anch einen anderen grofien Vertreter
des humanen Marxismus zitieren, E. Bloch, Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1967, 1342:
»Doch vom Unaussprechlichen der Mystik ist (Buddha mit seiner Lehre) schon deshalb
verschieden, weil Verziickung vor dem ,Jauteren Nichts* bei Plotin, den Sufis, Meister Eck-
hart ekstatisch ist und Nirwana dagegen die Kiihle selbst.*

2 Indisches bei Plotin, in Festschrift Sohngen, Miinchen 1962, 171-192.

2 Vgl. M. Hengel, Judentum und Hellenismus, Tiibingen 1969, 331; 467 ff.



Faszination aus dem Osten 429

Mit der Legende von Barlaam und Josaphat ist Buddha sogar (als beide
zugleich) in den christlichen Heiligenkalender aufgenommen worden.

Aber um die Lehre geht es nicht in erster Linie. Hier ist mit G. Rosen-
kranz festzuhalten: ,Daf8 er (der Mensch) sich, wie Gott ihm zugute
Mensch ward, in der leidvollen Welt seinem Nachsten in Liebe verbinde,
anstatt in einer Scheinwelt, deren Uberwindung keine Bindung gestattet,
auf den Erweis von Freundlichkeit beschrankt zu sein, stellt sie (die
christliche Botschaft) ihn unter das Kreuz. Es geht im Gegeniiber von Bud-
dhismus und biblischer Botschaft, von Erlésung von der Welt (Buddhis-
mus) und Erlésung mit der Welt (Christentum) niemals um eine ,Achsen-
verlagerung® o. 4., sondern um eine Wendung von 180 Grad“*.

Primir faszinieren die oOstlichen Religionen durch ihre Meditations-
methoden und Gebetserfahrungen. Auch in den origenistischen Streitig-
keiten des 5. und 6. Jahrhunderts ging es um Methoden des Gebets, die
der 6stlichen Weisheit {iberraschend (erschreckend?) dhnlich sind: um die
Methode einer Gnosis, die iiber die Liebe hinausgreift; um die Abgeschie-
denheit von dufleren Einfliissen; um die Unsiindlichkeit, die der Mensch
auf Erden erreichen kann; um die ,Erfahrung der sinnenhaften und gei-
stigen Leere, die als ,Nicht-Erfahrung® den Menschen mit dem All ver-
eint; um das Einswerden mit Gott durch die Riickkehr ins eigene Selbst.
,In der gottlichen Einheit, wohinein uns die letzte Gnosis einsenkt, sind
alle Gegensitze verschwunden, sind die unterscheidenden Worte aus-
geldscht, die Gestalt dieser Welt mit ihren Gegensitzen geht voriber . . A
beschreibt es I. Hausherr?; es geht um die leerwerdende, die ,nackte®
Wesensschau, wo der Mensch so sehr Gott ahnlich wird (in der Gnade,
meinte noch Origenes), daf} er bei einem Schiiler des Euagrios Pontikos mit
Gott verschmilzt.

Auf der Gegenseite gleichsam, im Messalianismus, der noch starker im
Kreuzfeuer der Kirchenviter stand, tauchen dhnliche Phanomene auf: dies-
mal ist die Weltsicht nicht intellektuell, sondern emotional und aszetisch
eingefirbt. Hier werden Geistbesitz und Geisterfahrung zum Kriterium;
das ,grofle Gnadengeschenk Gottes“ (das ,Charisma maximum® wie das
Satori im Zen) bildet ein durch Aszese und Konzentration herbeigezwun-
genes? Erlebnis; der Mensch geht ein in den Stand des Weisen und Sin-
delosen. Die Werke, das Tun werden abgelegt; der Mensch ist im Grunde
jetzt schon bei seinem letzten Ziel. Gregor von Nyssa oder Diadochos von

28 Religion in Geschichte und Gegenwart, 8. Aufl., T 1489.

27 Les lecons d’un contemplativ, Paris 1960, 160 f.

28 Die mystische Vorstellung von ,Gott-Zwingen“ kehrt in iiberraschend gleichlautenden
Anweisungen in Zen-Biichern wie dem Ph. Kapleaus wieder.



Josef Sudbrack 430

Photike hatten die grofite Miihe, aus diesen Ideen das christliche Anlie-
gen herauszuschilen.

Dazwischen — so kénnte man sagen — schwingen die Gebetsmethoden,
die spiter als Hesychasmus systematisiert und gelehrt wurden: also metho-
disches Leerwerden von Sinnen- und Geistesvorstellungen; rhythmisieren-
des Beten; karperliche Konzentrationsiitbungen wie die ,Nabelschau®;
und als einigendes Band der Riickzug aus der Geschiftigkeit der Welt.
Hausherr schreibt: ,Der ganze Komplex des christlichen Einsiedlerlebens —
von einer nur dufierlichen Flucht vor den Menschen bis zur hohen mysti-
schen Ausschaltung der Gedanken.“

Uberall in der christlichen Frommigkeitsgeschichte, wo diese Methoden
in den Vordergrund traten, zeigten sich auch die Randgefahren des intel-
lektuellen All-Eins-Werdens mit dem Absoluten oder des emotionalen
Erlebnisses, das die Messalianer suchten. Das war zur Zeit Meister Fck-
harts so; mit ihm zusammen in Paris lebte z. B. Marguerite Porete; ihr
»Mirouer des simples ames“ (,Spiegel der einfachen Seelen) besteht — auf
volkstiimlichem Niveau — aus Gedanken, die man auch bei Ecdkhart findet.
Gottfried von Fontaines gab dem Buch die kirchliche Bestétigung; aber
1310 wird Marguerite als Ketzerin auf dem Scheiterhaufen hingerichtet.
Neben ihrer ,evagrianischen“ Mystik findet sich in den Nonnengeschichten
des Spitmittelalters vieles, was man messalianisch deuten muf. Als Igna-
tius von Loyola immer wieder durch die Inquisition verhért wurde, wit-
terte man sicherlich nicht zu Unrecht Ideen, die offen zum ,Messalianis-
mus“ waren. In der ,querelle mystique“ (H.Bremond) des 17. und
18. Jahrhunderts, der groflen Zeit franzésischer Spiritualitit, findet man
wiederum all die Fragen, die A. Guillaumont in den origenistischen Strei-
tigkeiten bei Euagrios Pontikos beschrieben hat. Fiir unsere Zeit ist es
wahrhaftig nicht schwer, die Parallelen weiter zu ziehen.

Gerade diese Parallelen warnen uns aber vor schnellem Aburteilen.
Wieviel Grofies wire der Kirche verlorengegangen, hitte sie sich gegen die
neuplatonischen (und dahinterstehend — zweifellos — 6stlichen) Einfliisse
gesperrt! Und wieviel Grofles ist dem Christentum tatséichlich verloren-
gegangen, weil z. B. der origenistische Uberlieferungsstrom in Mifkredit
geriet; weil ein Meister Eckhart nach seiner Verurteilung beinahe aus der
Geschichte ausradiert wurde (Kartiusermonche waren es, die sein Erbe
tradierten!). Nicht darum also kann es in der Konfrontation mit dem
Osten gehen; nicht um ein schnelles Nein, aber auch nicht um ein schnelles
Ja; nicht um Handeschitteln, aber auch nicht um Mauerbau.

Es geht nicht einmal um fertige Antworten. Man sollte lieber sagen, es
geht um die stindige Bereicherung des eigenen Christentums, um Fragen
und in ihnen um Einsichten, Erkenntnisse und Erfahrungen, die jede echte



Faszination aus dem Osten 431

Begegnung mit sich bringt. Nicht danach, ob dieses oder jenes falsch oder
richtig ist, sollte man fragen, sondern danach, was dies fiir das eigene
Christentum besagt. Aber das erfordert vom Christen ein Wissen um den
eigenen Glauben und — mehr noch — die Erfahrung, dafl dieser Glaube
Sicherheit und Kraft fiir das eigene Leben gibt. Man konnte auch sagen:
Eine Begegnung der Christen mit der ostlichen Geistigkeit erfordert die
Meditation des eigenen Glaubens; je tiefer die Fragen eindringen, je offe-
ner der Dialog werden soll, desto mehr miissen sie auf einem meditierten
und gelebten Glauben aufruhen.

» Yoga: Unsterblichkeit und Freiheit“ (Mircea Eliade)

Aber wie gesagt: Es ist schwer, in die Welt des Ostens einzudringen und
sich nicht auf modischen Neben- oder ideologischen Irr-wegen zu verlau-
fen. Wer sich einmal in das Uberangebot der Literatur vertieft hat, weifi:
ein Buch gelesen zu haben, heifit die meisten anderen auch schon kennen.
Eine Ausnahme, nach dem Urteil der Fachleute die alles iiberragende
Ausnahme bildet der ruméanisch-amerikanische Religionsforscher Eliade®.
Mir ist nichts bekannt, was nur anndhernd mit seiner wissenschaftlichen
Grundlichkeit und seiner spirituellen Tiefe vergleichbar ist.

Das Buch ist dem Gonner, Maharajah Sir Manindra Chandra Nandi
von Kassimbazaar, und dem Guru, Surendranath Dasgupta, gewidmet.
Wie selten treffen Erfahrung und umfassendes Wissen zusammen. Uber
siebenhundert Arbeiten weist die Bibliographie aus. Sie reicht von indi-
schen und japanischen Texten bis zu christlichen Parallelen (z. B. nach
Arbeiten von Festugiére OP und Hausherr SJ) und psychologischen Inter-
pretationen (besonders C. G. Jung).

Das Thema ,yoga“ fithrt nach Indien; dorthin blicken der japanische
Zen ebenso wie die islamische Mystik als auf ihr Vaterland. Selbst in den
griechischen Legenden begegnet Sokrates einem indischen Weisen, ,der ihm
durch seine Kenntnis géttlicher Dinge weit iiberlegen war“%; selbst dort
gelten die ,Propheten des Orients“ als unerreichbar in ihrer Weisheit
tber Gott. ,Das Wort yoga bezeichnet allgemein jede Askesetechnik, jede
Methode der Meditation® (12). Den vielfiltigen Verastelungen, dem
Verhiltnis zum Brahmanismus der Veden (Eliade zeigt die ,Verinner-
lichung des Ritus“) und der Upanishaden (die im Gegensatz zur yogischen
Askese und meditativen Technik ,auf der Linie der Metaphysik und der
Kontemplation liegen“), den geschichtlichen Etappen (Sieg des yoga im
Jahrtausend um Christi Geburt; Hinwendung zum Konkreten im indischen

2 Yoga: Unsterblichkeit und Freiheit, Zirich 1960.
30 Hengel, 468.



Josef Sudbrack 432

Mittelalter usw.), dem genaueren Verhiltnis zur Zen-Methode usw. kann
nicht nachgegangen werden. Nur eines: Im Gegensatz zum Schamanismus
ist yoga kein ,verzweifeltes Bemiihen . . . um den ekstatischen Flug*, also
um das Hinaustreten aus dem Ich, sondern ,das Ziel des klassischen yoga
bleibt die vollkommene Autonomie, die Enstase® (das Wort scheint von
P. Rousselot SJ geprigt zu sein), das Hineinnehmen der ganzen Wirk-
lichkeit in das groflere Selbst (348). Die acht klassischen Stufen, die ,Glie-
der des yoga“ (nach Patafijali, 56 ff.) halten sich durch alle Abwandlun-
gen durch: 1) yama, die Bezihmung: nicht toten, nicht liigen, nicht stehlen
usw.; 2) niyama, die Disziplinen: sexuelle Enthaltsamkeit, Sauberkeit,
Heiterkeit, das Studium der Yoga-Metaphysik usw. All dies dient noch der
Konzentration. Stérungen werden iiberwunden durch ,Einpflanzung des
entgegengesetzten Gedankens®. Die dritte Stufe, 4sana, aber ist schon
eigentlicher Yoga: die kérperliche Haltung (Lotussitz u. 4.): ,Das Wesent-
liche ist, daf} das 4sana dem Korper eine starre Festigkeit gibt und zu glei-
cher Zeit die physische Anstrengung auf ein Minimum reduziert.“ Darauf
folgt das ,prindydma“, die Disziplinierung des Atems, also das Beherr-
schen des Ein- und Ausatmens und das Verharren im Nicht-Atmen. Dies
fihrt zur pratyhéra, zur ,Fahigkeit, die Empfindungstitigkeit aus der
Gewalt der dufleren Objekte zu befreien“ (78). Die Sinne ruhen, aber sie
sind lebendig in sich selbst und ihre psychische Kraft bleibt voll erhalten;
das ,Erkennen® spielt sich im eigenen Innenraum ab; er hat in sich selbst,
ohne dufieres Objekt, die ganze Wirklichkeit.

In den drei letzten Stufen (samyama) wird die physiologische Technik
zum ,Geistigen® — oder wie man es auch nennen mag — iiberschritten. dhi-
rand fixiert das Denken auf einen einzigen Punkt, bringt den psychomenta-
len Fluf zum Stillstand; der Yogi wird sich ,,des Bewufitseins bewuft*; dies
ist zeitlos, ist der Lotus des Herzens, der Zustand innerer Helle. Eng damit
zusammen hangt die nidchste Stufe, das dhyina. Ein Text schreibt, es wird
erreicht, indem man die Konzentration des dhirani ,auf das Zwolffache
verlangert®. Die die Zeit iibersteigende Konzentration wird zum Zustand.
Ein Kommentar zum genannten Text interpretiert: ,Kontinuum innerer
Anstrengung zur Assimilierung des Gegenstandes der Meditation, frei
von jeder anderen Anstrengung und Assimilierung anderer Gegenstande®.

Auf der hochsten Stufe, dem saméidhi, entsteht ,eine reale Xoinzidenz
zwischen der Erkenntnis des Objektes und dem Objekt der Erkenntnis®
(87). Das ist nach Eliade keine Hypnose oder Vorspiegelung. Der Yogi
erreicht tatsichlich eine Wirklichkeitsstufe, wo die Sache, der Begriff, das
Wort mit dem Denken zusammenfallen. ,Das Denken (ist) von der An-
wesenheit des ,Ich‘ befreit, denn der Erkenntnisakt kommt nicht mehr zu-
stande; das Denken ist dieses Objekt“ (91). ,Das Denken vermischt sich



Faszination aus dem Osten 433

nun mit diesen infinitesimalen Energiekernen, die das wahre Fundament
des physischen Universums bilden® (92 {.). ,Es ist die Enstase totaler Leere
ohne sinnlich erfaflbaren Gehalt und ohne intellektuelle Struktur . .. Das
;menschliche’ Bewufitsein ist aufgehoben, das heifdt es funktioniert nicht
mehr, da seine konstitutiven Elemente in der Ursubstanz aufgegangen
sind . .. Der Yogi (ist) tatsdchlich das ganze Sein ... Was sind die ,Got-
menschen’. . . anders als der ,geometrische’ Ort, wo Gottliches und Mensch-
liches, Sein und Nichtsein, Ewigkeit und Tod, Ganzes und Teil zusammen-
fallen?“ (103 f£.).

Der Zen-Buddhismus Japans leitet sich von einer Ausformung dieser
Grundkonzeption ab, die A. Conze den ,Buddhismus der Weisheit® ge-
nannt hat. Dort spielt die spekulative Meditation eine grofiere Rolle als
die aszetischen Praktiken. Ein typischer Text soll auch dies noch illustrie-
ren: ,Und nun, tber die Vorstellung der Formen hinausgehend, der Vor-
stellung der Beriihrung (Empfindung) ein Ende machend, seinen Geist von
den deutlichen Ideen befreiend und denkend: ,Der Raum ist unendlich’,
kommt der bhikkhu an und wohnt er in der Region der Unendlichkeit des
Raumes. Indem er nun iiber die Region der Unendlichkeit des Raumes
hinausgeht und denkt: ,Das Bewufitsein ist unendlich’, kommt er an und
bleibt in der Region der Unendlichkeit des Bewufitseins. Dann, indem er
uber die Region der Unendlichkeit des Bewufltseins hinausgeht und denkt:
,Nichts ist’, kommt er an und bleibt in der Region der Nichtexistenz von
irgend etwas. Schliefllich, indem er iiber die Region der Nichtexistenz von
irgend etwas hinausgeht, kommt der bhikkhu an und bleibt in einem Gei-
steszustand, der weder Vorstellung ist noch Fehlen einer Vorstellung . ..
Wabhrlich, sobald der bhikkhu aus sich selbst diese Ideen gehabt hat, schrei-
tet er von Stufe zu Stufe und so weiter, bis er zu der héchsten Idee gelangt.
Und wenn er dort angekommen ist, sagt er sich: ,Denken ist das Schlech-
tere, nicht denken ist besser. Wenn ich denke, forme ich. Es kann sein, daf§
diese Ideen verschwinden und andere entstehen, die grob sind. Deshalb
will ich nicht mehr denken, nicht mehr formen. Und er denkt nicht mehr
und formt nicht mehr. Und da er nicht mehr denkt und nicht formt. schwin-
den die Ideen, die er hatte, ohne dafl grobere entstehen. Er hat den Still-
stand verwirklicht (181 £.).

Meditation ist Metaphysik

Der westliche und ich denke jeder moderne Mensch vermutet hinter sol-
chen Beschreibungen zuerst einmal Traume, hypnotische oder taschenspie-
lerische Kunststiicke oder schlichtweg Irrtum und Betrug. Doch wer sich
ernsthaft mit irgendeiner Form des Buddhismus oder des Yoga beschiftigt,
kommt zur Einsicht, dafl mehr vorliegt. Sinnenhaft wahrnehmbare Tat-



Josef Sudbrack 434

sachen belegen die Echtheit der geistigen Erfahrung. Es ist z. B. historisch
belegt, dafl Yogis den Atem oder die Herztitigkeit willentlich verzogern,
wie es sonst nur an der Schwelle des Todes vorkommt; Herzensschau, Rei-
sen durch fremde Welten im Trancezustand, magische Hitze, Immunitat
gegen Schmerz, Abbrechen des psychomentalen Flusses, Eindringen in die
Welt des Un- und Unterbewufiten oder Beherrschung der sexuellen
Reflexe werden glaubhaft berichtet.

Allerdings sind ~ ebenso wie im Zen-Buddhismus®! — die dufleren Pha-
nomene fur den echten Yogi nur eine Versuchung, sich von dem eigent-
lichen Ziel (wenn man iiberhaupt von ,Ziel“ sprechen darf) abbringen zu
lassen. Eliade nennt das Ziel Freiheit, aber nicht im Sinne der westlichen,
personlichen Freiheit, sondern als Freiwerden von allem Nacheinander,
Nebeneinander, von allem Betroffensein und von allem Engagement.
» Wenn der ,Befreite’ handelt, so nicht in dem Bewufitsein des ,ich handle’,
sondern des ,man handelt‘; mit anderen Worten, er zieht nicht mehr das
Selbst in einen psychosomatischen Prozef hinein“ (40). Dieser Freie ,hat
nichts zu befiirchten, denn sein Tun hat keine Konsequenzen fiir ihn selber
und insofern keine Grenzen mehr*.

»Je mehr der Mensch leidet, je stirker er also mit dem Kosmos verbun-
den ist, desto mehr steigt in ihm die Sehnsucht nach Befreiung® (19). Wo
er leidet, entwidkelt er noch Eigendasein, sein ,Selbstbewufitsein“ (31).
Individuum sein heifit doch im Leid stehen ... Die Befreiung geschieht,
wenn ,man ignoriert, dafl es Leiden ist“ (42). ,Zu sagen ,ich leide’, ,ich
will, ,ich hasse’, ,ich erkenne’, und zu denken, daf} dieses ,ich’ sich auf den
Geist bezieht, heifit in Illusionen leben“ (35). ,Aber die Losung des
samkhya wirft den Menschen aus der Menschlichkeit hinaus, denn sie ist
nur durch Zerstérung der menschlichen Personlichkeit zu verwirklichen.
Die von Patafijali vorgeschlagenen Yoga-Praktiken verfolgen dasselbe
Ziel“ (42). ,Alles ist Schmerz, alles ist ephemer®, nur Oberflache, sagte
Buddha (19); deshalb mufl alles verlassen werden; und so gelangt man
zur Freiheit auch vom , Ich“. Auch ,die Hoffnung verlidngert und vergro-
fert das Elend des Menschen; gliicklich ist allein, wer alle Hoffnung ver-
loren hat“ (87).

Woas hinter diesen Erfahrungen an Realitdt steht, darf den Ubenden
nicht kiimmern. Die ostlichen Meister weigern sich, dariiber zu sprechen;
denn man wiirde ,gleichsam einen Schirm aufrichten zwischen dem Men-
schen und der absoluten Realitdt® (172), die erfahrene Einheit wiirde

8t Ph. Kapleau, Die Drei Pfeiler des Zen, Lehre ~ Ubung — Erleuchtung, Ziirich, 1969,
71 f.; iiber dieses, wie mir scheint wichtigste Buch {iber den japanischen Zen habe ich in:
Meditation: Theorie und Praxis a. a. Q. berichtet.



Faszination aus dem Osten 435

durch ihr Aussprechen zuriickgeworfen in die leidvolle Welt. Nur die
Erfahrung selbst, oder etwas noch Tieferes, Unaussprechliches trigt.

Auf diesen Hohepunkt, ,wo wir begreifen, dafl das Selbst frei, ewig
und untitig ist, ... (wo) alles, was uns widerfdhrt, Schmerzen, Gefiihle,
Wollungen, Gedanken, nicht mehr zu uns“ gehéren (36), zielen die Metho-
den. Auch ,der Hathayoga (also der buddhistische Weg, der aut korper-
liche Praktiken Wert legt) kann und darf nicht mit einer Gymnastik ver-
wechselt werden® (238). Noch deutlicher wehrt der Zen-Meister Ph. Kap-
leau sich gegen jede westliche Vereinnahmung des japanischen Zen. Er
spricht vom ,Pseudo-zen . . ., das kaum mehr als ein den Verstand kitzeln-
der Zeitvertreib fur Intellektuelle und ein Spielzeug fir ,Beatniks® ist*
(19). Im wahren, geiibten Zen aber, so berichtet er nach dem Kommentar
des Meisters Yasutani Roshi, sind alle Meinungen hinderlich: ,Wenn sie
philosophische Begriffe oder religiése Glaubensanschauungen, Ideen oder
Theorien irgendwelcher Art hegen, so sind sie ein Gespenst, denn sie wer-
den unausweichlich davon festgehalten® (121). ,Ideologien, Glaubens-
anschauungen, Meinungen und Standpunkte werfen jene Schatten, die uns
das Licht der Wahrheit verdunkeln® (60).

Die Methoden wollen eben von Anfang an — wie einige herablassende
Urteile Kapleaus tber das Christentum zeigen — Selbstzweck sein, wollen
den Menschen ,aus der Knechtschaft aller und jeglicher Gedankenformen,
Visionen, Dinge und Vorstellungen befrei(en), wie heilig und erhaben sie
auch sein mogen, und in einen Zustand vollkommener Leere versetz(en),
aus dem allein heraus er eines Tages seines eigenen wahren Wesens oder
des Wesens des Weltalls innewerden kann“. Denn Zazen (die Methode)
ist mehr ,als ein Mittel, Erlenchtung zu erlangen. Es ist vielmehlir selbst
schon die Vergegenwartigung des uns innewohnenden wahren Wesens®
(80). Die Methode ist schon das Ziel. Oder wie es Eliade beschreibt: Die
Methode fithrt zur Befreiung des ,Denkens von der Anwesenheit des
Jch'“ (91). Die normalen ,psychischen Tatsachen* erweisen sich ,vom
metaphysischen Standpunkt aus als falsch®, die ,Personlichkeit” wird auf-
gegeben (431.). Die Meditationsmethode ist schon Wirklichkeitsdeutung,
ist schon Metaphysik; und ,die Metaphysik wird Soteriologie“ (21). Die
Meditation ist Selbstbefreiung; aber als Befreiung vom Selbst auch Be-
freiung von der Welt mit ihren Sorgen und Anliegen, Befreiung von dem,
was das christliche Abendland als Hocdhstes erkannte, von der Person.

Wer sich mit ernst zu nehmenden 6stlichen Texten beschaftigt, kann tiber
die Einheit von korperlicher, geistiger Methode und dieser Auflésung der
Person nicht im Zweifel sein: ,Die soteriologischen Losungen mogen dem
abendlindischen Menschen, fiir welchen die Personlichkeit trotz allem die
Sdule jeder Moral und Mystik bleibt, ,pessimistisch’ erscheinen. Doch fiir



Josef Sudbrack 436

Indien ist das Hochste nicht so sehr das Heil der Personlichkeit als das
Erlangen der absoluten Freiheit ... Aus der Tatsache, daf} diese Freiheit
in der gegenwartigen menschlichen Verfassung nicht erworben werden
kann und daf} die Personlichkeit das Leiden und das Drama herbeifiihrt,
geht klar hervor, dafl die menschliche Verfassung und die ,Personlichkeit’
geopfert werden muf3“32.

Oder wie es in einem wichtigen Aufsatz von D. T. Suzuki, dem ersten
und auch grofiten Apostel des Zen fiir die westliche Welt, tiber ,Kreuzi-
gung und Erleuchtung® heifit: ,Das personliche Ich wird im Westen stark
betont. Im Osten gibt es kein Ich. Das Ich ist nicht-existent, und daher gibt
es kein Ich, das man kreuzigen konnte“3.

»Einsame und wechselseitige Innerlichkeit” (J.-A. Cuttat)

Der Dialog mit Asien darf nur auf einer solchen grundsitzlichen Basis
gefithrt werden. Niemand betont das mehr als der Dialogpartner. Bud-
dhismus, verharmlost als modische Philosophie, Yoga-Praktik, entschirft
zur gymnastischen Ubung, oder Zen-Meditation, die indifferent gegen
christliche oder nicht-christliche Weltanschauung sein soll, entsprechen auf
keinen Fall dem, was die Yogis und die Zen-Meister lehren und leben.

Der Schweizer J.-A. Cuttat gilt — nach christlichem wie buddhistischem
Urteil — als einer der wenigen, der sich diesem Dialog gewachsen zeigte.
Da sein Hauptwerk, ,Expérience chrétienne et spiritualité orientale“, in
Kirze unter dem Titel ,Asiatische Gottheit — christlicher Gott“ in deut-
scher Sprache erscheinen wird, geniigen an dieser Stelle einige Hinweise.
Denn die Auseinandersetzung, die weder ,synkretistisch“ (alles ist das-
selbe), noch ,exklusivistisch® (aus dem Dialog wird Apologetik) betrieben
werden darf, braucht Erfahrung, braucht Kontakt, braucht Meditation,
kann nicht zum Resiimee verkiirzt werden.

Die wichtigste Erkenntnis des Christen in diesem Dialog sollte sein der
»salutaire rappel®, die heilsame Erinnerung (230) an die spirituelle Di-
mension des menschlichen Lebens. In einer Zeit, wo Technik und Natur-
wissenschaft, psychologische und soziologische Manipulation den Menschen
iiberschwemmen, ist nichts notwendiger als das. Die moderne Sehnsucht
nach Bewufitseinserweiterung durch die Droge klingt zusammen mit jahr-
tausendealter asiatischer Tradition.

32 Eliade, 33.

33 Der westliche und éstliche Weg, Frankfurt 1971, 121. 128: ,Dafl Christus aufrecht am
Kreuz starb, wihrend Buddha liegend verschied ~ symbolisiert das nicht den fundamen-
talen Unterschied in mehr als einer Hinsicht zwischen Buddhismus und Christentum?*“ Zur
Lehre Suzukis vgl. Rzepkowski, H., Das Menschenbild bei Daisetz Teitaro Suzuki, St.
Augustin 1971.



Faszination aus dem Osten 437

Aber hier schon trennen sich die Wege wie zwei Kurven, die sich in ihrer
engsten Anniherung am kriftigsten abstofien. Teilhard spricht von ,sym-
metrisch“ und zugleich ,antipodial“. Was Kapleau vom Zen-Buddhismus
schreibt, bestitigt Cuttat, namlich ,die Tendenz des Zen, im von ihm er-
fahrenen Zusammenfall der Gegensétze die letzte und zugleich unsere
tiefste Realitit zu sehen® (102); im Gegensatz also zu Nikolaus von Kues,
einem Verehrer Meister Eckharts, der im Zusammenfall der Gegensitze
ein stammelndes Bemithen des Menschen sah, Gottes Wirklichkeit aus-
zudriicken. Im Zen aber fallen ,definitiv die Gegensatzpaare: gut und
schlecht, wahr und falsch (Sein und Nichtsein, fiigt Eliade hinzu) zusam-
men — im dufersten Gegensatz zur monotheistischen Weltsicht® des Chri-
stentums (102).

In einem Kapitel iiber ,,Bhakti’, ,Maitri und Liebe‘: Gegensatz und
Ubersteigen* bringt Cuttat die oft gerithmte und noch éfters mifiverstan-
dene buddhistische Giite auf die Formel: ,In beiden ,Fahrzeugen® (Rich-
tungen) des Buddhismus muf} das Ich meines Nachsten, das ebenso unbe-
stindig ist wie mein eigenes, nicht ebenso sehr, sondern — wie Lehre und
Leben zeigen —~ ebenso wenig geliebt werden wie das eigene Ich“ (228). Ein
Beispiel kann es erliutern: ,Einen eifrigen Jnini bedriickte der Tod seiner
Frau; er gestand seinem jesuitischen Freund: ,Ich beneide euch Christen
in meinem Schmerz.¢ ,}Warum?‘ ,Die Seelenwanderung!‘, rief der Hindu.
Die Uberzeugung, daf} seine Frau irgend etwas von einem anderen gewor-
den sei, schien ihm unertriglich. Der Schmerz seiner Liebe hatte ihm das
unsterbliche Wesen der Person enthiillt. , Jemand lieben heifit ihm sagen:
Du wirst nicht sterben‘ (G. Marcel)“ (114).

Von diesem Gegensatz (einsam — wechselseitig), der sich gerade in der
letzten ,Innerlichkeit“ zeigt, 148t sich alles weitere verstehen. Die asiati-
sche Meditation offenbart eine ,echte, hochgeistige Tiefe, aber es ist eine
einsame Tiefe, einsam in bezug auf Gott und deshalb einsam in bezug auf
den Nachsten®. Fiir den Christen aber ist das Du des Nachsten und das Du
Gottes ein Letztes, das nicht mehr zu iberbieten ist.

Auch im moralischen Handeln treffen sich Christen und Buddhisten auf
weite Strecken; und wiederum wird genau hier der Gegensatz sichtbar.
Moral, sittliches Tun, Gut-sein ist in Yoga wie Zen ein Weg zur Lrleuch-
tung, ein notwendiger Durchgang zu ,Unsterblichkeit und Freiheit®. Fiir
das Christentum ist es das Letzte, Uniiberbietbare. Die christliche Mystik
wufte immer, dafl ihre Erlebnisse der Einheit mit Gott nur zweitrangig
sind gegeniiber dem Handeln nach Gottes Gebot.

Und auch der dritte, von Cuttat aufgezeigte Unterschied liegt auf glei-
cher Ebene! Asiens spirituelle Ethik will ein , Tun von der Welt weg, ein



Josef Sudbrack 438

;wunschloses Handeln‘“; biblische Ethik verlangt ,ein Tun zur Welt hin,
was sie in Ostlicher Sicht als weltlich erscheinen 1af3t*.

Gottes Du

Diskussionen, die nur die Oberfliche einer tieferen Erfahrung bilden, las-
sen sich nicht in Kurzformeln zusammenfassen. Aber das Abschreiten der
berichteten und auch der eigenen Erfahrungen zeigt Wege, die um so weiter
auseinandergehen, je tiefer man in die christliche und buddhistische Welt-
sicht eindringt. Das ,wenige“, das nach Augustinus trennt, hat Schlette mit
Redht als ,alles“ gedeutet.

Der Unterscheidungsfaktor aber, der beide Wege auseinanderstreben
1afit — bei aller Gemeinsamkeit und bei allen iibereinstimmenden Interes-
sen — lautet in klassischer Terminologie: Person. Das menschliche Du gilt
als hochste Erfahrung der eigenen Identitit; und auch Gott wird als ein
solches , Ich“ gedeutet, das dem Menschen als »,Du“ gegeniibersteht. Maa
weif}, dafl auch solche Worte nur Sinndeutungen sind; man hat unter ihnen
oft genug Schiefes und Falsches verstanden; man hat mit ihnen hantiert, als
hitte man den Schliissel zur Welt in der Hand. Die $stliche Erfahrung er-
schiittert in heilsamer Weise unsere westliche und auch christliche Selbst-
sicherheit. Sie lehrt uns, daf} selbst Gottes Du grofler und anders ist, als
kluge Theologen es sich vorstellen. Sie lehrt uns, dafl auch das Gebet zu
Gott und zu seinem Sohn nur ein stammelnder Versuch sein kann, etwas ins
Wort zu bringen, das Menschenwort iibersteigt. (Als Meister Eckhart dar-
uber predigte, prigte er den modern klingenden Terminus: worten!) Sie
lehrt uns, dafl wir selbst mit den klassischen Gebeten der Kirche nur unter-
wegs sind auf der Suche nach dem, den wir im Vertrauen auf Jesus Chri-
stus: Du Gott! zu nennen wagen. Ein Christentum, das in dieser Mitte sei-
ner Botschaft nicht immer wieder sich anfragen 148t, begeht Verrat an sich
selbst.

Aber diese Erfahrungen sollten uns auch auf etwas anderes aufmerksam
machen — auf das eigene christliche Erbe. ,Im selben ,Abgrund des Her-
zens', wo der Yogi oder Buddha den Sieg des Geistes iiber das Fleisch ju-
belnd feiert . . ., da ruft der hesychastische Ménch noch flehender: ,Herr Je-
sus Christus, Sohn Gottes, eleison me, erbarme dich meiner “3. P. Enomiya-
Lassalle hat in einem schénen Aufsatz eine Sehnsucht des Ostens nach Per-
sonalismus® vorsichtig angedeutet. Wir sollten dieses christliche Erbe nicht
leichtsinnig aufs Spiel setzen. Aber die Frage bleibt. Im evangelischen
Raum gibt es eine intensive Diskussion um das , Beten®. Es dreht sich — kurz

% Cuttat, Christliche und Asiatische Spiritualitit, Hochland 59 (1967) 222.
% Gibt es in der Mystik eine Solidaritit zwischen Ost und West? Kairos 4, 1962, 189-212.



Faszination aus dem Osten 439

prizisiert — um die Vorstellung von Gott. Ist das biblische ,Du“ zu Gott
nicht doch nur Mythologie, also fiir den Menschen unserer Zeit unzumut-
bar? Wer die Diskussion von H. Gollwitzer mit H. Braun, und ihre Fort-
setzung zwischen H. Ott und G. Otto (und zwischen vielen anderen) ver-
folgt hat, weifs, daB es hier nicht nur um Nebensachlichkeiten geht. Es gibt
fiir das Christentum keine wichtigere Frage.

Lehrt uns aber nicht gerade das Gesprach mit Asien, dafl das Christen-
tum aus dieser Zumutung des ,Du Gottes“ besteht — oder es hort auf, zu
bestehen und wird zu einem der vielen Ableger des Buddhismus? Wenn
hier Erfahrung ins Spiel gebracht werden soll, dann hat doch auch die
christliche Tradition einiges Gewicht. Wir miissen uns aber gerade deshalb
fragen lassen: Was bedeutet unser Du zu Gott? Sind wir nicht viel eher
unterwegs dorthin als schon am Ziel? Vielleicht gibt es auch viele Wege
dorthin; und vielleicht ist einer der ganz groflen Wege der des Buddhis-
mus? Alle christliche Gebetsmethode aber muf} sich an diesem Ziel und an
dem Auftrag der Schrift messen. Jesus Christus ist derjenige, der aus dem
absoluten Vertrauen zur Giite und Freiheit des Vaters lebte; wer diese
Mitte aus seinem Leben entfernen will, entfernt den ganzen Jesus Christus.
Eine christliche Gebetslehre, die sich nicht hieran mifit, gerat in die Gefahr,
zur reinen Methode und zum bloflen Funktionieren zu werden. Sie kommt
in den Strudel, der die eigene Person zu verschlingen droht; iibrig bleibt
dann nur noch die zum Selbstzweck gewordene Methode von Ruhig- und
Leer-Werden, die Metaphysik des ,méaya“, des ,Gewebes der kosmischen
Illusion® (Eliade 11).

Im Christentum aber ist Liebe und nicht Leer-Werden das Ziel. Teil-
hard de Chardin schrieb 1952 erstaunt: ,Seltsam die Faszination von einer
Haltung, die so schwach von der Liebe Gottes gezeichnet ist“ (Haas 228).
Aber Blaise Pascal hat recht: ,Die Wahrheit aufier der Liebe ist nicht Gott,
sie ist ein Gotze!“ (Cuttat 367).





