
Josef Sudbrack 434 

weil die Antwort reichlich einseitig ausfiel, versuchten wir ihr ebenfalls kri- 
tisch zu begegnen. Wo hört hier das •Alte" auf und wo beginnt das 
•Neue"? - Es ist noch gar nicht so lange her - man denke an die sogenannte 
liturgische Bewegung -, daß eucharistische Haltung in einer einseitig bit- 
tenden und flehenden Kirche als modern galt. Man konnte die positiven 
Aspekte des christlichen Glaubens nicht genug betonen. Auch das ist, wie 
man sieht, aus verständlichen Gründen wieder fragwürdig geworden. 
Gibt es eine dritte, eine andere Möglichkeit, vielleicht eine wirklich neue 
Sprache? - Sie kann wohl nur heißen: Bescheidenheit, im Wissen um die 
Relativität menschlichen Handelns und Sprechens. 

Faszination aus dem Osten 
Josef Sudbrack SJ, München 

G. Szczesny •hält (in seinem Buch: Die Antwort der Religionen) den Men- 
schen für ein Wesen, das nicht aufhören wird, Fragen zu stellen, die nur 
ein Glaube beantworten kann"1. Das ist keine Liebeserklärung an die 
großen Glaubensgemeinschaften der Menschheitsgeschichte. Im Gegenteil! 
Die •Glaubensfachleute" der klassischen Religionen werden ironisiert als 
Besitzer des Schlüssels der Weisheit, als fraglose Verwalter der Wahrheit, 
als Menschen, die aufgehört haben zu suchen. 

Nun, man braucht nicht sehr belesen zu sein, um diese Ironie zu ent- 
waffnen oder ihr doch nachzuweisen, daß sie höchstens auf Randerschei- 
nungen des Christentums zutrifft2. Um K. Rahner, einen der apostrophier- 
ten •Glaubensfachleute" zu Wort kommen zu lassen: •Der Inhalt der 
christlichen Verkündigung besteht in der offengehaltenen Frage nach der 
absoluten Zukunft und in sonst eigentlich nichts"3. Oder in der Sprache 
eines evangelischen Theologen: •Der Glauben ist nicht der Lückenbüßer 
des Denkens; er operiert vielmehr mit Asymmetrien und Erwartungen, mit 

1 eine umfrage mit 31 fragen von Gerhard Szczesny bei •glaubensfachleuten" der großen 
bekenntnisgemeinschaflen, hinduismus, buddhismus, Judentum, katholizismus, Protestan- 
tismus, islam, Hamburg-Reinbeck 1971, zur Einführung 5. 
2 Einige Zeugnisse habe ich gesammelt in Abwesenheit Gottes, Einsiedeln 1971. 
3 Schriften zur Theologie IX, Einsiedeln 1970, 525. 



Faszination aus dem Osten 425 

Fragen und Unsicherheiten. Ohne ihn wäre die Welt logisch perfekt, aber 
geschichtlich tot"4. 

Echte Fragen (und nicht nur läppische Anfragen) vernimmt man aber 
nur von dort, wohin man sich engagiert, von woher man Begeisterung 
und Faszination verspürt. Solche Fragen treffen ins eigene Leben, stören 
auf und verhelfen (sollen verhelfen!) zur erneuten Selbstbesinnung. 

Fragen über Fragen 

Solche Fragen aber werden dem Christen immer stärker von den östlichen 
Religionen gestellt. Für den Nicht-Spezialisten ist es fast unmöglich, sich 
ein Urteil über diese Welt zu bilden: •Wir haben kein Bezugssystem, das 
geeignet ist, ihnen (den östlichen Erlebnissen) den rechten Inhalt zu 
geben"5. Aber auch Fr. Heiler hat recht: •Es gibt keine wirklich religiöse 
Meditationsweise, auch keine kontemplative und ekstatische Erfahrung 
außerchristlicher Frommer, welche sich nicht auch in der Geschichte der 
christlichen Mystik ... in vielen Beispielen fände"6. Das macht die Schwie- 
rigkeit aus: Gleichheit oder jedenfalls Ähnlichkeit bei offensichtlicher Un- 
gleichheit; Übereinstimmung bei deutlicher Divergenz. Man würde es sich 
darum zu leicht machen, wollte man einem Bericht wie diesem Lücken und 
Schiefheiten in der Beurteilung östlicher Religiosität nachweisen. Hat 
z. B. der Kreis um den O.-W.-Barth-Verlag recht, wo qualifizierte 
Autoren (wie Graf Dürckheim, E. Herrigel, U. v. Mangoldt, R. Panik- 
kar, E. Benz, Sri Aurobindo, Ph. Kapleau, D. T. Suzuki) die Begegnung 
zwischen Asien und dem christlichen Abendland pflegen, wenn er in den 
Boom der fernöstlichen Meditation voll einsteigt? Was bedeutet dies alles 
für den Christen? Hat Enomiya-Lassalle recht, wenn er den Höhepunkt 
der Zen-Erleuchtung, das Satori, •grundsätzlich als ein natürliches Ge- 
schehen" betrachtet?7 Oder muß man von •anonymen" oder •potentiel- 
len" Christen sprechen, wie H. Dumoulin es mit M. Schmaus vorzieht?8 

Kann man - weiterhin mit H. Dumoulin9 - die Unterscheidung von west- 
licher und östlicher Welthaltung unter •Dualismus" und •ganzheitliche 
Denkweise", oder unter •abstrakt" und •konkret" subsumieren? Oder 
verwechselt Dumoulin nicht die von J. A. Cuttat beschriebene •einsame 
Tiefe, einsam in bezug auf Gott, und deshalb einsam in bezug auf den 

4 H.-D. Bastian, Theologie der Frage, München 1969, 235. 
5 H. Sunden, Die Religion und die Rollen, Eine psychologische Untersuchung der Fröm- 
migkeit, Berlin 1966, 416. 
6 Kontemplation in der christlichen Mystik, Eranos-Jahrbudi 1, 1933, 274. 
7 Zen-Buddhismus, Köln 1966, 400. 
8 Christlicher Dialog mit Asien, Freiburg 1970, 62. 85. 109. 
» Ebd. 18. 21 ff. 



Josef Sudbrack 426 

Nächsten" mit Ganzheit10, Weltflucht und Absage an die vielfältige Wirk- 
lichkeit mit Einheit und Geschlossenheit? Dumoulin selbst hat die •ganz- 
heitliche" östliche Denkweise einmal folgendermaßen umschrieben: •Alle 
Religionen suchen irgendwie Erlösung vom Leiblichen", und dazu einen 
klassischen buddhistischen Text zitiert: •Zerbrochen ist der Körper, zer- 
stört das Bewußtsein, die Empfindungen sind dahingeschwunden alle- 
samt, zur Ruhe gekommen sind die Bildkräfte, das Erkennen ist unter- 
gegangen"11. Darf man sich - wie es beliebt ist - einfachhin auf Erfahrung 
berufen und die eine gegen die andere stellen? Das Argument der Eigen- 
erfahrung ist immer diktatorisch; es disqualifiziert den Gesprächspartner 
und schneidet ihm alle Argumentationsmöglichkeiten ab. Überdies scheint 
mir die Trumpfkarte der Erfahrung längst in die Hand der Drogen- 
apostel übergegangen zu sein. T. Leary, R. Gelpke oder A. D. Boult brin- 
gen Drogenerfahrungen, die im Phänomen nicht vom Satori zu unter- 
scheiden sind! Kann man heute noch •die von Religionskriegen verunstal- 
tete, blutbefleckte abendländische Kirchengeschichte" gegen die •religiöse 
Friedensmission" des Buddhismus ausspielen?12 H. Cox schrieb in seiner 
Stadt ohne Gott13: •Nehru regiert ein Land, in dem religiöse Bruder- 
kämpfe mehr Blut gekostet, als irgendwo sonst in der Welt ...". Schon 
1893 vor dem Weltparlament der Religionen in Chikago, einer der ersten 
großen Begegnungen der Religionen, verkündete der begeistert emp- 
fangene Hindubotschafter: •Keine Religion der Erde verkündet die Würde 
des Menschen in so erhabenen Tönen wie der Hinduismus, und keine Reli- 
gion der Erde tritt die Armen und die Niedrigen so mit Füßen wie der 
Hinduismus"14. Oder sind Zen und Yoga nur subtilere psychosomatische 
und gymnastische Übungen, wie z. B. für den Benediktiner J. M. Decha- 
net? Sollte man aber dann nicht - außer in neurotischen Fällen, die vor 
den Arzt gehören - zuerst einmal auf das Wandern, das Schwimmen oder 
auf Gymnastik hinweisen? 

Aber es gibt auch andere, warnende Stimmen: Ist es nicht, wie H. U. 
v. Balthasar schreibt, ein verhängnisvolles •gemeinsames Erbe vom fer- 
nen Asien bis zum Neuplatonismus: religiöses Denken unter dem doppel- 
ten Vorzeichen des Impersonalen (daher Tendenz zur Identität) und des 
Weltverhängnisses (daher die Neigung, Schuld mit Endlichkeit gleichzu- 
setzen)"?15 Sieht J. Ratzinger nicht mit Recht den zentralen Unterschied 

10 Die geistige Bedeutung Asiens und des Abendlandes füreinander, München 1961, 18. 
11 östlidie Meditation und christliche Mystik, Freiburg 1966, 61 f. 
12 Dumoulin, 65. 
13 Stuttgart 1968, 102. 
14 Dazu mein Buch, Meditation: Theorie und Praxis, Würzburg 1971. 
15 Kosmische Liturgie, Einsiedeln 1961, 188. 



Faszination aus dem Osten 427 

in der christlichen Botschaft der Liebe? •Die ganze positive Religiosität ist 
(für die asiatische Geisteshaltung) also nur Vorletztes, das Letzte kann 
nur sein die Negation, das reine Nein als Freiwerden vom Vorletzten und 
Eingehen in das Letzte."16 Wer die negative Spiritualität der christlichen 
Mystik mit den asiatischen religiösen Bemühungen gleichsetzt, vergißt, 
daß alle christliche Verneinung auf dem Ärgernis der Menschwerdung 
Gottes in Jesus Christus beruht, also auf einem unübersteigbaren, positi- 
ven und gar geschichtlichen Faktum17. H. U. v. Balthasar zeigt, daß auf 
diesem •Objektivismus, der dem katholischen Prinzip (im Gegensatz zur 
protestantischen Innerlichkeit und zu jeder Form der außerchristlichen 
Mystik) eigen ist, ... das Ernstmachen mit der Ekstasis der Liebe aus sich 
selbst heraus" beruht. Teilhard de Chardin ist einer der großen Warner 
vor jeglicher Vermischung: •Unter dieser Gleichförmigkeit der Ober- 
fläche ... verbirgt sich eine tiefe Gegensätzlichkeit (oder sogar eine grund- 
legende Irreduzibilität), die aus der Mischung zweier symmetrischer, dabei 
aber ,antipodialer' Wege ... entstanden ist." De Lubac referiert dar- 
über: •Auf der einen (östlichen) Seite ,Entspannung und Ausdehnung'; auf 
der anderen (westlichen) ,Anspannung und Zentration'. Auf der einen 
Seite ,Auflösung der Individuen in eine diffuse Unermeßlichkeit'; auf 
der anderen Seite ,Paroxysmus dessen, was in jedem einzelnen Element 
das am meisten Unmittelbare ist'"18. Christliche Mystik aber ist die •höhere 
und personalisierte Form der Mystik des Westens". Trotz aller Humanis- 
men war für Teilhard die östliche Mystik •unter ihren verschiedensten 
Erscheinungsformen letzten Endes immer eine ,Mystik ohne Liebe'". Un- 
verständlich ist, wo H. Dumoulin bei dem Franzosen •eine bestürzende 
Ähnlichkeit seiner Weltsicht mit den fernöstlichen Denkweisen" finden 
kann19. Der Religionsphänomenologe Gruehn20 hat den Gegensatz von 
christlichem und buddhistischem Weltbild auch empirisch herausgearbei- 
tet. P. L. Berger, der mit seinem religiösen Bestseller Auf den Spuren 
der Engel. Die moderne Gesellschaft und die Wiederentdeckung der 

16 Das neue Volk Gottes, Düsseldorf 1969, 368. 
17 Auf keinen Fall stimmt es z. B., daß die Eckhartdeutung des Japaners Shizuteru Ueda 
•mit erstaunlicher Sicherheit... sich in die Erfahrungswelt Eckharts versetzt" habe (H. 
Waidenfels in: Hochland 60 [1967] 68); im Gegenteil, es ist überhaupt nicht erstaunlich, 
daß der japanische Professor über die Ähnlichkeit in Sprache und Metaphysik die dahin- 
terliegende Grundverschiedenheit des Christentums M. Eckharts von der buddhistischen 
Zen-Meditation übersah. Dazu die grundsätzlichen Überlegungen in Meditation: Theorie 
und Praxis. 
18 Teilhard der Char dins religiöse Welt. Freiburg 1969, 225 f. Weitere Zeugnisse von 
Teilhard in: Meditation: Theorie und Praxis. 
19 Dialog, 30; vgl. die Texte bei A. Haas, Teilhard de Chardin-Lexikon II, Freiburg 1971, 
226-230. 
20 Die Frömmigkeit der Gegenwart, Konstanz 21960, 133 ff. 



Josef Sudbrack 428 

Transzendenz*1 die heutige Soziologie auf ihre christlichen Füße zu stellen 
versucht, formuliert scharf: •Jeder Versuch, Christentum und Buddhismus 
zu mischen, (ist) ein klarer Beweis für die Unkenntnis einer oder beider 
Religionen. Ich halte sie für geradezu entgegengesetzt." Letztlich geht der 
Buddhismus nämlich am •Paradox des Menschen" vorbei, wie de Lubac 
in einem wichtigen Aufsatz22 zeigt. Und Th. W. Adorno variiert das 
Wort des Religionswissenschaftlers und Zen-Freundes E. Benz über den 
•Zen-Snobismus", wenn er den •erstaunlich konsumfähigen Zen-Bud- 
dhismus" unter die •restaurativen Philosophien von heutzutage" und den 
•kitschigen Exotismus kunstgewerblicher Weltanschauungen" einordnet23. 

Christliche Frömmigkeitsgeschichte im Dialog mit dem Osten 

Aber die Fragen bleiben; sie werden nur noch dringlicher durch die ver- 
schiedenen Stellungnahmen. Das Konzil und die wachsende Begeisterung 
für östliche Meditationsmethoden weisen uns - wie H. Dumoulin aus- 
führlich zeigt - auf den Weg der Begegnung. Nur muß in dieser Begeg- 
nung das Wissen und die Erfahrung des eigenen Auftrags wachsen. Es 
darf nicht enden in Vergessen und Überbordwerfen des eigenen Erbes. 
Die Lehrmeisterin Geschichte hat den Weg der Begegnung schon längst 
gebahnt. 

Seit eh und je schon ist man den östlichen Einflüssen auf das Christen- 
tum nachgegangen. H. R. Schlette bietet eine Zusammenfassung24: •Augu- 
stinus sagt, die Platoniker (und dahinter der Osten) brauchten nur weni- 
ges von dem Ihrigen zu verändern, um Christen werden zu können. Dieses 
wenige bedeutet jedoch nicht weniger als schlechthin alles . . . Damit weist 
das Problem der Metamorphose bzw. der Akkommodation des ,Anderen' 
uns im Grunde wieder zurück auf das klare Verständnis des .Eigenen'." 

Über indische Einflüsse auf die jüdische, apokalyptische Literatur zur 
Zeit des Neuen Testaments, die um die Jahrhundertwende von einigen 
Forschern proklamiert wurden, läßt sich nur vorsichtig urteilen25. Aber 
bei der alexandrinischen Schule des 2. und 3. Jahrhunderts (Ammonios 
Sakkas, Klemens, Origenes) stimmen die Gelehrten überein, daß sich die 
Fäden über den Neuplatonismus, über Plotinos bis nach Indien spannen. 

21 Frankfurt 1970, 115. 
22 Le paradoxe de l'homme ignore des Gents. Memorial Albert Gelin, 1961, 397-414. 
23 Negative Dialektik, Frankfurt 1966, 74. Man darf auch einen anderen großen Vertreter 
des humanen Marxismus zitieren, E. Bloch, Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1967, 1342: 
•Doch vom Unaussprechlichen der Mystik ist (Buddha mit seiner Lehre) schon deshalb 
verschieden, weil Verzückung vor dem .lauteren Nichts' bei Plotin, den Sufis, Meister Eck- 
hart ekstatisch ist und Nirwana dagegen die Kühle selbst." 
24 Indisdies bei Plotin, in Festschrift Söhngen, München 1962, 171-192. 
25 Vgl. M. Hengel, Judentum und Hellenismus, Tübingen 1969, 331; 467 ff. 



Faszination aus dem Osten 429 

Mit der Legende von Barlaam und Josaphat ist Buddha sogar (als beide 
zugleich) in den christlichen Heiligenkalender aufgenommen worden. 

Aber um die Lehre geht es nicht in erster Linie. Hier ist mit G. Rosen- 
kranz festzuhalten: •Daß er (der Mensch) sich, wie Gott ihm zugute 
Mensch ward, in der leidvollen Welt seinem Nächsten in Liebe verbinde, 
anstatt in einer Scheinwelt, deren Überwindung keine Bindung gestattet, 
auf den Erweis von Freundlichkeit beschränkt zu sein, stellt sie (die 
christliche Botschaft) ihn unter das Kreuz. Es geht im Gegenüber von Bud- 
dhismus und biblischer Botschaft, von Erlösung von der Welt (Buddhis- 
mus) und Erlösung mit der Welt (Christentum) niemals um eine ,Achsen- 
verlagerung' o. ä., sondern um eine Wendung von 180 Grad"26. 

Primär faszinieren die östlichen Religionen durch ihre Meditations- 
methoden und Gebetserfahrungen. Auch in den origenistischen Streitig- 
keiten des 5. und 6. Jahrhunderts ging es um Methoden des Gebets, die 
der östlichen Weisheit überraschend (erschreckend?) ähnlich sind: um die 
Methode einer Gnosis, die über die Liebe hinausgreift; um die Abgeschie- 
denheit von äußeren Einflüssen; um die Unsündlichkeit, die der Mensch 
auf Erden erreichen kann; um die •Erfahrung" der sinnenhaften und gei- 
stigen Leere, die als •Nicht-Erfahrung" den Menschen mit dem All ver- 
eint; um das Einswerden mit Gott durch die Rückkehr ins eigene Selbst. 
•In der göttlichen Einheit, wohinein uns die letzte Gnosis einsenkt, sind 
alle Gegensätze verschwunden, sind die unterscheidenden Worte aus- 
gelöscht, die Gestalt dieser Welt mit ihren Gegensätzen geht vorüber 
beschreibt es I. Hausherr27; es geht um die leerwerdende, die •nackte" 
Wesensschau, wo der Mensch so sehr Gott ähnlich wird (in der Gnade, 
meinte noch Origenes), daß er bei einem Schüler des Euagrios Pontikos mit 
Gott verschmilzt. 

Auf der Gegenseite gleichsam, im Messalianismus, der noch stärker im 
Kreuzfeuer der Kirchenväter stand, tauchen ähnliche Phänomene auf: dies- 
mal ist die Weltsicht nicht intellektuell, sondern emotional und aszetisch 
eingefärbt. Hier werden Geistbesitz und Geisterfahrung zum Kriterium; 
das •große Gnadengeschenk Gottes" (das •Charisma maximum" wie das 
Satori im Zen) bildet ein durch Aszese und Konzentration herbeigezwun- 
genes28 Erlebnis; der Mensch geht ein in den Stand des Weisen und Sün- 
delosen. Die Werke, das Tun werden abgelegt; der Mensch ist im Grunde 
jetzt schon bei seinem letzten Ziel. Gregor von Nyssa oder Diadochos von 

26 Religion in Geschichte und Gegenwart, 3. Aufl., I 1489. 
27 Les legons d'un contemplativ, Paris 1960, 160 f. 
28 Die mystische Vorstellung von •Gott-Zwingen" kehrt in überraschend gleichlautenden 
Anweisungen in Zen-Büchern wie dem Ph. Kapleaus wieder. 



Josef Sudbrack 43g 

Photike hatten die größte Mühe, aus diesen Ideen das christliche Anlie- 
gen herauszuschälen. 

Dazwischen - so könnte man sagen - schwingen die Gebetsmethoden, 
die später als Hesychasmus systematisiert und gelehrt wurden: also metho- 
disches Leerwerden von Sinnen- und Geistesvorstellungen; rhythmisieren- 
des Beten; körperliche Konzentrationsübungen wie die •Nabelschau"; 
und als einigendes Band der Rückzug aus der Geschäftigkeit der Welt. 
Hausherr schreibt: •Der ganze Komplex des christlichen Einsiedlerlebens - 
von einer nur äußerlichen Flucht vor den Menschen bis zur hohen mysti- 
schen Ausschaltung der Gedanken." 

Überall in der christlichen Frömmigkeitsgeschichte, wo diese Methoden 
in den Vordergrund traten, zeigten sich auch die Randgefahren des intel- 
lektuellen All-Eins-Werdens mit dem Absoluten oder des emotionalen 
Erlebnisses, das die Messalianer suchten. Das war zur Zeit Meister Eck- 
harts so; mit ihm zusammen in Paris lebte z. B. Marguerite Porete; ihr 
•Mirouer des simples ames" (•Spiegel der einfachen Seelen") besteht - auf 
volkstümlichem Niveau - aus Gedanken, die man auch bei Eckhart findet. 
Gottfried von Fontaines gab dem Buch die kirchliche Bestätigung; aber 
1310 wird Marguerite als Ketzerin auf dem Scheiterhaufen hingerichtet. 
Neben ihrer •evagrianischen" Mystik findet sich in den Nonnengeschichten 
des Spätmittelalters vieles, was man messalianisch deuten muß. Als Igna- 
tius von Loyola immer wieder durch die Inquisition verhört wurde, wit- 
terte man sicherlich nicht zu Unrecht Ideen, die offen zum •Messalianis- 
mus" waren. In der •quereile mystique" (H. Bremond) des 17. und 
18. Jahrhunderts, der großen Zeit französischer Spiritualität, findet man 
wiederum all die Fragen, die A. Guillaumont in den origenistischen Strei- 
tigkeiten bei Euagrios Pontikos beschrieben hat. Für unsere Zeit ist es 
wahrhaftig nicht schwer, die Parallelen weiter zu ziehen. 

Gerade diese Parallelen warnen uns aber vor schnellem Aburteilen. 
Wieviel Großes wäre der Kirche verlorengegangen, hätte sie sich gegen die 
neuplatonischen (und dahinterstehend - zweifellos - östlichen) Einflüsse 
gesperrt! Und wieviel Großes ist dem Christentum tatsächlich verloren- 
gegangen, weil z. B. der origenistische Uberlieferungsstrom in Mißkredit 
geriet; weil ein Meister Eckhart nach seiner Verurteilung beinahe aus der 
Geschichte ausradiert wurde (Kartäusermönche waren es, die sein Erbe 
tradierten!). Nicht darum also kann es in der Konfrontation mit dem 
Osten gehen; nicht um ein schnelles Nein, aber auch nicht um ein schnelles 
Ja; nicht um Händeschütteln, aber auch nicht um Mauerbau. 

Es geht nicht einmal um fertige Antworten. Man sollte lieber sagen, es 
geht um die ständige Bereicherung des eigenen Christentums, um Fragen 
und in ihnen um Einsichten, Erkenntnisse und Erfahrungen, die jede echte 



Faszination aus dem Osten 431 

Begegnung mit sich bringt. Nicht danach, ob dieses oder jenes falsch oder 
richtig ist, sollte man fragen, sondern danach, was dies für das eigene 
Christentum besagt. Aber das erfordert vom Christen ein Wissen um den 
eigenen Glauben und - mehr noch - die Erfahrung, daß dieser Glaube 
Sicherheit und Kraft für das eigene Leben gibt. Man könnte auch sagen: 
Eine Begegnung der Christen mit der östlichen Geistigkeit erfordert die 
Meditation des eigenen Glaubens; je tiefer die Fragen eindringen, je offe- 
ner der Dialog werden soll, desto mehr müssen sie auf einem meditierten 
und gelebten Glauben aufruhen. 

•Yoga: Unsterblichkeit und Freiheit" (Mircea Eliade) 

Aber wie gesagt: Es ist schwer, in die Welt des Ostens einzudringen und 
sich nicht auf modischen Neben- oder ideologischen Irr-wegen zu verlau- 
fen. Wer sich einmal in das Überangebot der Literatur vertieft hat, weiß: 
ein Buch gelesen zu haben, heißt die meisten anderen auch schon kennen. 
Eine Ausnahme, nach dem Urteil der Fachleute die alles überragende 
Ausnahme bildet der rumänisch-amerikanische Religionsforscher Eliade29. 
Mir ist nichts bekannt, was nur annähernd mit seiner wissenschaftlichen 
Gründlichkeit und seiner spirituellen Tiefe vergleichbar ist. 

Das Buch ist dem Gönner, Maharajah Sir Manindra Chandra Nandi 
von Kassimbazaar, und dem Guru, Surendranath Dasgupta, gewidmet. 
Wie selten treffen Erfahrung und umfassendes Wissen zusammen. Über 
siebenhundert Arbeiten weist die Bibliographie aus. Sie reicht von indi- 
schen und japanischen Texten bis zu christlichen Parallelen (z. B. nach 
Arbeiten von Festugiere OP und Hausherr SJ) und psychologischen Inter- 
pretationen (besonders C. G. Jung). 

Das Thema •yoga" führt nach Indien; dorthin blicken der japanische 
Zen ebenso wie die islamische Mystik als auf ihr Vaterland. Selbst in den 
griechischen Legenden begegnet Sokrates einem indischen Weisen, •der ihm 
durch seine Kenntnis göttlicher Dinge weit überlegen war"30; selbst dort 
gelten die •Propheten des Orients" als unerreichbar in ihrer Weisheit 
über Gott. •Das Wort yoga bezeichnet allgemein jede Askesetechnik, jede 
Methode der Meditation" (12). Den vielfältigen Verästelungen, dem 
Verhältnis zum Brahmanismus der Veden (Eliade zeigt die •Verinner- 
lichung des Ritus") und der Upanishaden (die im Gegensatz zur yogischen 
Askese und meditativen Technik •auf der Linie der Metaphysik und der 
Kontemplation liegen"), den geschichtlichen Etappen (Sieg des yoga im 
Jahrtausend um Christi Geburt; Hinwendung zum Konkreten im indischen 

29 Yoga: Unsterblichkeit und Freiheit, Zürich 1960. 
30 Hengel, 468. 



Josef Sudbrack 432 

Mittelalter usw.), dem genaueren Verhältnis zur Zen-Methode usw. kann 
nicht nachgegangen werden. Nur eines: Im Gegensatz zum Schamanismus 
ist yoga kein •verzweifeltes Bemühen ... um den ekstatischen Flug", also 
um das Hinaustreten aus dem Ich, sondern •das Ziel des klassischen yoga 
bleibt die vollkommene Autonomie, die Enstase" (das Wort scheint von 
P. Rousselot SJ geprägt zu sein), das Hineinnehmen der ganzen Wirk- 
lichkeit in das größere Selbst (348). Die acht klassischen Stufen, die •Glie- 
der des yoga" (nach Patanjali, 56 ff.) halten sich durch alle Abwandlun- 
gen durch: 1) yama, die Bezähmung: nicht töten, nicht lügen, nicht stehlen 
usw.; 2) niyama, die Disziplinen: sexuelle Enthaltsamkeit, Sauberkeit, 
Heiterkeit, das Studium der Yoga-Metaphysik usw. All dies dient noch der 
Konzentration. Störungen werden überwunden durch •Einpflanzung des 
entgegengesetzten Gedankens". Die dritte Stufe, äsana, aber ist schon 
eigentlicher Yoga: die körperliche Haltung (Lotussitz u. ä.): •Das Wesent- 
liche ist, daß das äsana dem Körper eine starre Festigkeit gibt und zu glei- 
cher Zeit die physische Anstrengung auf ein Minimum reduziert." Darauf 
folgt das •pränäyäma", die Disziplinierung des Atems, also das Beherr- 
schen des Ein- und Ausatmens und das Verharren im Nicht-Atmen. Dies 
führt zur pratyähära, zur •Fähigkeit, die Empfindungstätigkeit aus der 
Gewalt der äußeren Objekte zu befreien" (78). Die Sinne ruhen, aber sie 
sind lebendig in sich selbst und ihre psychische Kraft bleibt voll erhalten; 
das •Erkennen" spielt sich im eigenen Innenraum ab; er hat in sich selbst, 
ohne äußeres Objekt, die ganze Wirklichkeit. 

In den drei letzten Stufen (samyama) wird die physiologische Technik 
zum •Geistigen" - oder wie man es auch nennen mag - überschritten, dhä- 
ranä fixiert das Denken auf einen einzigen Punkt, bringt den psychomenta- 
len Fluß zum Stillstand; der Yogi wird sich •des Bewußtseins bewußt"; dies 
ist zeitlos, ist der Lotus des Herzens, der Zustand innerer Helle. Eng damit 
zusammen hängt die nächste Stufe, das dhyäna. Ein Text schreibt, es wird 
erreicht, indem man die Konzentration des dhäranä •auf das Zwölf fache 
verlängert". Die die Zeit übersteigende Konzentration wird zum Zustand. 
Ein Kommentar zum genannten Text interpretiert: •Kontinuum innerer 
Anstrengung zur Assimilierung des Gegenstandes der Meditation, frei 
von j eder anderen Anstrengung und Assimilierung anderer Gegenstände ". 

Auf der höchsten Stufe, dem samädhi, entsteht •eine reale Koinzidenz 
zwischen der Erkenntnis des Objektes und dem Objekt der Erkenntnis" 
(87). Das ist nach Eliade keine Hypnose oder Vorspiegelung. Der Yogi 
erreicht tatsächlich eine Wirklichkeitsstufe, wo die Sache, der Begriff, das 
Wort mit dem Denken zusammenfallen. •Das Denken (ist) von der An- 
wesenheit des ,Ich' befreit, denn der Erkenntnisakt kommt nicht mehr zu- 
stande; das Denken ist dieses Objekt" (91). •Das Denken vermischt sich 



Faszination aus dem Osten 433 

nun mit diesen infinitesimalen Energiekernen, die das wahre Fundament 
des physischen Universums bilden" (92 f.). •Es ist die Enstase totaler Leere 
ohne sinnlich erfaßbaren Gehalt und ohne intellektuelle Struktur .. . Das 
,menschliche' Bewußtsein ist aufgehoben, das heißt es funktioniert nicht 
mehr, da seine konstitutiven Elemente in der Ursubstanz aufgegangen 
sind. .. Der Yogi (ist) tatsächlich das ganze Sein ... Was sind die ,Got- 
menschen'... anders als der .geometrische' Ort, wo Göttliches und Mensch- 
liches, Sein und Nichtsein, Ewigkeit und Tod, Ganzes und Teil zusammen- 
fallen?" (103 f.). 

Der Zen-Buddhismus Japans leitet sich von einer Ausformung dieser 
Grundkonzeption ab, die A. Conze den •Buddhismus der Weisheit" ge- 
nannt hat. Dort spielt die spekulative Meditation eine größere Rolle als 
die aszetischen Praktiken. Ein typischer Text soll auch dies noch illustrie- 
ren: •Und nun, über die Vorstellung der Formen hinausgehend, der Vor- 
stellung der Berührung (Empfindung) ein Ende machend, seinen Geist von 
den deutlichen Ideen befreiend und denkend: ,Der Raum ist unendlich', 
kommt der bhikkhu an und wohnt er in der Region der Unendlichkeit des 
Raumes. Indem er nun über die Region der Unendlichkeit des Raumes 
hinausgeht und denkt: ,Das Bewußtsein ist unendlich', kommt er an und 
bleibt in der Region der Unendlichkeit des Bewußtseins. Dann, indem er 
über die Region der Unendlichkeit des Bewußtseins hinausgeht und denkt: 
,Nichts ist', kommt er an und bleibt in der Region der Nichtexistenz von 
irgend etwas. Schließlich, indem er über die Region der Nichtexistenz von 
irgend etwas hinausgeht, kommt der bhikkhu an und bleibt in einem Gei- 
steszustand, der weder Vorstellung ist noch Fehlen einer Vorstellung . . . 
Wahrlich, sobald der bhikkhu aus sich selbst diese Ideen gehabt hat, schrei- 
tet er von Stufe zu Stufe und so weiter, bis er zu der höchsten Idee gelangt. 
Und wenn er dort angekommen ist, sagt er sich: ,Denken ist das Schlech- 
tere, nicht denken ist besser. Wenn ich denke, forme ich. Es kann sein, daß 
diese Ideen verschwinden und andere entstehen, die grob sind. Deshalb 
will ich nicht mehr denken, nicht mehr formen.' Und er denkt nicht mehr 
und formt nicht mehr. Und da er nicht mehr denkt und nicht formt, schwin- 
den die Ideen, die er hatte, ohne daß gröbere entstehen. Er hat den Still- 
stand verwirklicht" (181 f.). 

Meditation ist Metaphysik 

Der westliche und ich denke jeder moderne Mensch vermutet hinter sol- 
chen Beschreibungen zuerst einmal Träume, hypnotische oder taschenspie- 
lerische Kunststücke oder schlichtweg Irrtum und Betrug. Doch wer sich 
ernsthaft mit irgendeiner Form des Buddhismus oder des Yoga beschäftigt, 
kommt zur Einsicht, daß mehr vorliegt. Sinnenhaft wahrnehmbare Tat- 



Josef Sudbrack 434 

Sachen belegen die Echtheit der geistigen Erfahrung. Es ist z. B. historisch 
belegt, daß Yogis den Atem oder die Herztätigkeit willentlich verzögern, 
wie es sonst nur an der Schwelle des Todes vorkommt; Herzensschau, Rei- 
sen durch fremde Welten im Trancezustand, magische Hitze, Immunität 
gegen Schmerz, Abbrechen des psychomentalen Flusses, Eindringen in die 
Welt des Un- und Unterbewußten oder Beherrschung der sexuellen 
Reflexe werden glaubhaft berichtet. 

Allerdings sind - ebenso wie im Zen-Buddhismus31 - die äußeren Phä- 
nomene für den echten Yogi nur eine Versuchung, sich von dem eigent- 
lichen Ziel (wenn man überhaupt von •Ziel" sprechen darf) abbringen zu 
lassen. Eliade nennt das Ziel Freiheit, aber nicht im Sinne der westlichen, 
persönlichen Freiheit, sondern als Freiwerden von allem Nacheinander, 
Nebeneinander, von allem Betroffensein und von allem Engagement. 
•Wenn der ,Befreite' handelt, so nicht in dem Bewußtsein des ,ich handle', 
sondern des ,man handelt'; mit anderen Worten, er zieht nicht mehr das 
Selbst in einen psychosomatischen Prozeß hinein" (40). Dieser Freie •hat 
nichts zu befürchten, denn sein Tun hat keine Konsequenzen für ihn selber 
und insofern keine Grenzen mehr". 

•Je mehr der Mensch leidet, je stärker er also mit dem Kosmos verbun- 
den ist, desto mehr steigt in ihm die Sehnsucht nach Befreiung" (19). Wo 
er leidet, entwickelt er noch Eigendasein, sein •Selbstbewußtsein" (31). 
Individuum sein heißt doch im Leid stehen . . . Die Befreiung geschieht, 
wenn •man ignoriert, daß es Leiden ist" (42). •Zu sagen ,ich leide', ,ich 
will', ,ich hasse', ,ich erkenne', und zu denken, daß dieses ,ich' sich auf den 
Geist bezieht, heißt in Illusionen leben" (35). •Aber die Lösung des 
sämkhya wirft den Menschen aus der Menschlichkeit hinaus, denn sie ist 
nur durch Zerstörung der menschlichen Persönlichkeit zu verwirklichen. 
Die von Patafijali vorgeschlagenen Yoga-Praktiken verfolgen dasselbe 
Ziel" (42). •Alles ist Schmerz, alles ist ephemer", nur Oberfläche, sagte 
Buddha (19); deshalb muß alles verlassen werden; und so gelangt man 
zur Freiheit auch vom •Ich". Auch •die Hoffnung verlängert und vergrö- 
ßert das Elend des Menschen; glücklich ist allein, wer alle Hoffnung ver- 
loren hat" (37). 

Was hinter diesen Erfahrungen an Realität steht, darf den Übenden 
nicht kümmern. Die östlichen Meister weigern sich, darüber zu sprechen; 
denn man würde •gleichsam einen Schirm aufrichten zwischen dem Men- 
schen und der absoluten Realität"  (172), die erfahrene Einheit würde 

81 Ph. Kapleau, Die Drei Pfeiler des Zen, Lehre - Übung - Erleuchtung, Zürich, 1969, 
71 f.; über dieses, wie mir scheint wichtigste Buch über den japanischen Zen habe ich in: 
Meditation: Theorie und Praxis a. a. 0. berichtet. 



Faszination aus dem Osten 435 

durch ihr Aussprechen zurückgeworfen in die leidvolle Welt. Nur die 
Erfahrung selbst, oder etwas noch Tieferes, Unaussprechliches trägt. 

Auf diesen Höhepunkt, •wo wir begreifen, daß das Selbst frei, ewig 
und untätig ist, . .. (wo) alles, was uns widerfährt, Schmerzen, Gefühle, 
Wollungen, Gedanken, nicht mehr zu uns" gehören (36), zielen die Metho- 
den. Auch •der Hathayoga (also der buddhistische Weg, der auf körper- 
liche Praktiken Wert legt) kann und darf nicht mit einer Gymnastik ver- 
wechselt werden" (238). Noch deutlicher wehrt der Zen-Meister Ph. Kap- 
leau sich gegen jede westliche Vereinnahmung des japanischen Zen. Er 
spricht vom •Pseudo-zen . .., das kaum mehr als ein den Verstand kitzeln- 
der Zeitvertreib für Intellektuelle und ein Spielzeug für ,Beatniks' ist" 
(19). Im wahren, geübten Zen aber, so berichtet er nach dem Kommentar 
des Meisters Yasutani Röshi, sind alle Meinungen hinderlich: •Wenn sie 
philosophische Begriffe oder religiöse Glaubensanschauungen, Ideen oder 
Theorien irgendwelcher Art hegen, so sind sie ein Gespenst, denn sie wer- 
den unausweichlich davon festgehalten" (121). •Ideologien, Glaubens- 
anschauungen, Meinungen und Standpunkte werfen jene Schatten, die uns 
das Licht der Wahrheit verdunkeln" (60). 

Die Methoden wollen eben von Anfang an - wie einige herablassende 
Urteile Kapleaus über das Christentum zeigen - Selbstzweck sein, wollen 
den Menschen •aus der Knechtschaft aller und jeglicher Gedankenformen, 
Visionen, Dinge und Vorstellungen befrei(en), wie heilig und erhaben sie 
auch sein mögen, und in einen Zustand vollkommener Leere versetz(en), 
aus dem allein heraus er eines Tages seines eigenen wahren Wesens oder 
des Wesens des Weltalls innewerden kann". Denn Zazen (die Methode) 
ist mehr •als ein Mittel, Erleuchtung zu erlangen. Es ist vielmehr selbst 
schon die Vergegenwärtigung des uns innewohnenden wahren Wesens" 
(80). Die Methode ist schon das Ziel. Oder wie es Eliade beschreibt: Die 
Methode führt zur Befreiung des •Denkens von der Anwesenheit des 
,Ich'" (91). Die normalen •psychischen Tatsachen" erweisen sich •vom 
metaphysischen Standpunkt aus als falsch", die •Persönlichkeit" wird auf- 
gegeben (43 f.). Die Meditationsmethode ist schon Wirklichkeitsdeutung, 
ist schon Metaphysik; und •die Metaphysik wird Soteriologie" (21). Die 
Meditation ist Selbstbefreiung; aber als Befreiung vom Selbst auch Be- 
freiung von der Welt mit ihren Sorgen und Anliegen, Befreiung von dem, 
was das christliche Abendland als Höchstes erkannte, von der Person. 

Wer sich mit ernst zu nehmenden östlichen Texten beschäftigt, kann über 
die Einheit von körperlicher, geistiger Methode und dieser Auflösung der 
Person nicht im Zweifel sein: •Die soteriologischen Lösungen mögen dem 
abendländischen Menschen, für welchen die Persönlichkeit trotz allem die 
Säule jeder Moral und Mystik bleibt, .pessimistisch' erscheinen. Doch für 



Josef Sudbrack 436 

Indien ist das Höchste nicht so sehr das Heil der Persönlichkeit als das 
Erlangen der absoluten Freiheit .. . Aus der Tatsache, daß diese Freiheit 
in der gegenwärtigen menschlichen Verfassung nicht erworben werden 
kann und daß die Persönlichkeit das Leiden und das Drama herbeiführt, 
geht klar hervor, daß die menschliche Verfassung und die Persönlichkeit' 
geopfert werden muß"32. 

Oder wie es in einem wichtigen Aufsatz von D. T. Suzuki, dem ersten 
und auch größten Apostel des Zen für die westliche Welt, über •Kreuzi- 
gung und Erleuchtung" heißt: •Das persönliche Ich wird im Westen stark 
betont. Im Osten gibt es kein Ich. Das Ich ist nicht-existent, und daher gibt 
es kein Ich, das man kreuzigen könnte"33. 

•Einsame und wechselseitige Innerlichkeit" (J.-A. Cuttat) 

Der Dialog mit Asien darf nur auf einer solchen grundsätzlichen Basis 
geführt werden. Niemand betont das mehr als der Dialogpartner. Bud- 
dhismus, verharmlost als modische Philosophie, Yoga-Praktik, entschärft 
zur gymnastischen Übung, oder Zen-Meditation, die indifferent gegen 
christliche oder nicht-christliche Weltanschauung sein soll, entsprechen auf 
keinen Fall dem, was die Yogis und die Zen-Meister lehren und leben. 

Der Schweizer J.-A. Cuttat gilt - nach christlichem wie buddhistischem 
Urteil - als einer der wenigen, der sich diesem Dialog gewachsen zeigte. 
Da sein Hauptwerk, •Experience chretienne et spiritualite Orientale", in 
Kürze unter dem Titel •Asiatische Gottheit - christlicher Gott" in deut- 
scher Sprache erscheinen wird, genügen an dieser Stelle einige Hinweise. 
Denn die Auseinandersetzung, die weder •synkretistisch" (alles ist das- 
selbe), noch •exklusivistisch" (aus dem Dialog wird Apologetik) betrieben 
werden darf, braucht Erfahrung, braucht Kontakt, braucht Meditation, 
kann nicht zum Resümee verkürzt werden. 

Die wichtigste Erkenntnis des Christen in diesem Dialog sollte sein der 
•salutaire rappel", die heilsame Erinnerung (230) an die spirituelle Di- 
mension des menschlichen Lebens. In einer Zeit, wo Technik und Natur- 
wissenschaft, psychologische und soziologische Manipulation den Menschen 
überschwemmen, ist nichts notwendiger als das. Die moderne Sehnsucht 
nach Bewußtseinserweiterung durch die Droge klingt zusammen mit jahr- 
tausendealter asiatischer Tradition. 

32 Eliade, 33. 
33 Der westliche und östliche Weg, Frankfurt 1971, 121. 128: •Daß Christus aufrecht am 
Kreuz starb, während Buddha liegend verschied - symbolisiert das nicht den fundamen- 
talen Unterschied in mehr als einer Hinsicht zwischen Buddhismus und Christentum?" Zur 
Lehre Suzukis vgl. Rzepkowski, H., Das Menschenbild bei Daisetz Teitaro Suzuki, St. 
Augustin 1971. 



Faszination aus dem Osten 437 

Aber hier schon trennen sich die Wege wie zwei Kurven, die sich in ihrer 
engsten Annäherung am kräftigsten abstoßen. Teilhard spricht von •sym- 
metrisch" und zugleich •antipodial". Was Kapleau vom Zen-Buddhismus 
schreibt, bestätigt Cuttat, nämlich •die Tendenz des Zen, im von ihm er- 
fahrenen Zusammenfall der Gegensätze die letzte und zugleich unsere 
tiefste Realität zu sehen" (102); im Gegensatz also zu Nikolaus von Kues, 
einem Verehrer Meister Eckharts, der im Zusammenfall der Gegensätze 
ein stammelndes Bemühen des Menschen sah, Gottes Wirklichkeit aus- 
zudrücken. Im Zen aber fallen •definitiv die Gegensatzpaare: gut und 
schlecht, wahr und falsch (Sein und Nichtsein, fügt Eliade hinzu) zusam- 
men - im äußersten Gegensatz zur monotheistischen Weltsicht" des Chri- 

stentums (102). 

In einem Kapitel über ,,,Bhakti', ,Maitri und Liebe': Gegensatz und 
Übersteigen" bringt Cuttat die oft gerühmte und noch öfters mißverstan- 
dene buddhistische Güte auf die Formel: •In beiden .Fahrzeugen' (Rich- 
tungen) des Buddhismus muß das Ich meines Nächsten, das ebenso unbe- 
ständig ist wie mein eigenes, nicht ebenso sehr, sondern - wie Lehre und 
Leben zeigen - ebenso wenig geliebt werden wie das eigene Ich" (228). Ein 
Beispiel kann es erläutern: •Einen eifrigen Jnäni bedrückte der Tod seiner 
Frau; er gestand seinem jesuitischen Freund: ,Ich beneide euch Christen 
in meinem Schmerz.' ,Warum?' ,Die Seelenwanderung!', rief der Hindu. 
Die Überzeugung, daß seine Frau irgend etwas von einem anderen gewor- 
den sei, schien ihm unerträglich. Der Schmerz seiner Liebe hatte ihm das 
unsterbliche Wesen der Person enthüllt. Jemand lieben heißt ihm sagen: 
Du wirst nicht sterben' (G.Marcel)" (114). 

Von diesem Gegensatz (einsam - wechselseitig), der sich gerade in der 
letzten •Innerlichkeit" zeigt, läßt sich alles weitere verstehen. Die asiati- 
sche Meditation offenbart eine •echte, hochgeistige Tiefe, aber es ist eine 
einsame Tiefe, einsam in bezug auf Gott und deshalb einsam in bezug auf 
den Nächsten". Für den Christen aber ist das Du des Nächsten und das Du 
Gottes ein Letztes, das nicht mehr zu überbieten ist. 

Auch im moralischen Handeln treffen sich Christen und Buddhisten auf 
weite Strecken; und wiederum wird genau hier der Gegensatz sichtbar. 
Moral, sittliches Tun, Gut-sein ist in Yoga wie Zen ein Weg zur Erleuch- 
tung, ein notwendiger Durchgang zu •Unsterblichkeit und Freiheit". Für 
das Christentum ist es das Letzte, Unüberbietbare. Die christliche Mystik 
wußte immer, daß ihre Erlebnisse der Einheit mit Gott nur zweitrangig 
sind gegenüber dem Handeln nach Gottes Gebot. 

Und auch der dritte, von Cuttat aufgezeigte Unterschied liegt auf glei- 
cher Ebene! Asiens spirituelle Ethik will ein •Tun von der Welt weg, ein 



Josef Sudbrack 43 g 

,wunschloses Handeln'"; biblische Ethik verlangt •ein Tun zur Welt hin, 
was sie in östlicher Sicht als weltlich erscheinen läßt". 

Gottes Du 

Diskussionen, die nur die Oberfläche einer tieferen Erfahrung bilden, las- 
sen sich nicht in Kurzformeln zusammenfassen. Aber das Abschreiten der 
berichteten und auch der eigenen Erfahrungen zeigt Wege, die um so weiter 
auseinandergehen, je tiefer man in die christliche und buddhistische Weit- 
sicht eindringt. Das •wenige", das nach Augustinus trennt, hat Schlette mit 
Recht als •alles" gedeutet. 

Der Unterscheidungsfaktor aber, der beide Wege auseinanderstreben 
läßt - bei aller Gemeinsamkeit und bei allen übereinstimmenden Interes- 
sen - lautet in klassischer Terminologie: Person. Das menschliche Du gilt 
als höchste Erfahrung der eigenen Identität; und auch Gott wird als ein 
solches •Ich" gedeutet, das dem Menschen als •Du" gegenübersteht. Man 
weiß, daß auch solche Worte nur Sinndeutungen sind; man hat unter ihnen 
oft genug Schiefes und Falsches verstanden; man hat mit ihnen hantiert, als 
hätte man den Schlüssel zur Welt in der Hand. Die östliche Erfahrung er- 
schüttert in heilsamer Weise unsere westliche und auch christliche Selbst- 
sicherheit. Sie lehrt uns, daß selbst Gottes Du größer und anders ist, als 
kluge Theologen es sich vorstellen. Sie lehrt uns, daß auch das Gebet zu 
Gott und zu seinem Sohn nur ein stammelnder Versuch sein kann, etwas ins 
Wort zu bringen, das Menschenwort übersteigt. (Als Meister Eckhart dar- 
über predigte, prägte er den modern klingenden Terminus: worten!) Sie 
lehrt uns, daß wir selbst mit den klassischen Gebeten der Kirche nur unter- 
wegs sind auf der Suche nach dem, den wir im Vertrauen auf Jesus Chri- 
stus: Du Gott! zu nennen wagen. Ein Christentum, das in dieser Mitte sei- 
ner Botschaft nicht immer wieder sich anfragen läßt, begeht Verrat an sich 
selbst. 

Aber diese Erfahrungen sollten uns auch auf etwas anderes aufmerksam 
machen - auf das eigene christliche Erbe. •Im selben ,Abgrund des Her- 
zens', wo der Yogi oder Buddha den Sieg des Geistes über das Fleisch ju- 
belnd feiert..., da ruft der hesychastische Mönch noch flehender: ,Herr Je- 
sus Christus, Sohn Gottes, eleison me, erbarme dich meiner'"34. P. Enomiya- 
Lassalle hat in einem schönen Aufsatz eine Sehnsucht des Ostens nach Per- 
sonalismus• vorsichtig angedeutet. Wir sollten dieses christliche Erbe nicht 
leichtsinnig aufs Spiel setzen. Aber die Frage bleibt. Im evangelischen 
Raum gibt es eine intensive Diskussion um das •Beten". Es dreht sich - kurz 

34 Cuttat, Christliche und Asiatische Spiritualität, Hochland 59 (1967) 222. 
35 Gibt es in der Mystik eine Solidarität zwischen Ost und West? Kairos 4, 1962, 189-212. 



Faszination aus dem Osten 439 

präzisiert - um die Vorstellung von Gott. Ist das biblische •Du" zu Gott 
nicht doch nur Mythologie, also für den Menschen unserer Zeit unzumut- 
bar? Wer die Diskussion von H. Gollwitzer mit H. Braun, und ihre Fort- 
setzung zwischen H. Ott und G. Otto (und zwischen vielen anderen) ver- 
folgt hat, weiß, daß es hier nicht nur um Nebensächlichkeiten geht. Es gibt 
für das Christentum keine wichtigere Frage. 

Lehrt uns aber nicht gerade das Gespräch mit Asien, daß das Christen- 
tum aus dieser Zumutung des •Du Gottes" besteht - oder es hört auf, zu 
bestehen und wird zu einem der vielen Ableger des Buddhismus? Wenn 
hier Erfahrung ins Spiel gebracht werden soll, dann hat doch auch die 
christliche Tradition einiges Gewicht. Wir müssen uns aber gerade deshalb 
fragen lassen: Was bedeutet unser Du zu Gott? Sind wir nicht viel eher 
unterwegs dorthin als schon am Ziel? Vielleicht gibt es auch viele Wege 
dorthin; und vielleicht ist einer der ganz großen Wege der des Buddhis- 
mus? Alle christliche Gebetsmethode aber muß sich an diesem Ziel und an 
dem Auftrag der Schrift messen. Jesus Christus ist derjenige, der aus dem 
absoluten Vertrauen zur Güte und Freiheit des Vaters lebte; wer diese 
Mitte aus seinem Leben entfernen will, entfernt den ganzen Jesus Christus. 
Eine christliche Gebetslehre, die sich nicht hieran mißt, gerät in die Gefahr, 
zur reinen Methode und zum bloßen Funktionieren zu werden. Sie kommt 
in den Strudel, der die eigene Person zu verschlingen droht; übrig bleibt 
dann nur noch die zum Selbstzweck gewordene Methode von Ruhig- und 
Leer-Werden, die Metaphysik des •mäyä", des •Gewebes der kosmischen 

Illusion" (Eliadell). 
Im Christentum aber ist Liebe und nicht Leer-Werden das Ziel. Teil- 

hard de Chardin schrieb 1952 erstaunt: •Seltsam die Faszination von einer 
Haltung, die so schwach von der Liebe Gottes gezeichnet ist" (Haas 228). 
Aber Blaise Pascal hat recht: •Die Wahrheit außer der Liebe ist nicht Gott, 
sie ist ein Götze!" (Cuttat 367). 




