
Kurzformeln des Glaubens und ihr Sitz im Leben 
Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main 

Seit einigen Jahren ist das Thema der Kurzformeln des Glaubens im theo- 
logischen Gespräch1. Darin verbirgt sich ein wichtiges Anliegen und eine 
Gefahr zugleich. Immer schon hat die Theologie gewußt, daß die Christen 
zwar alles glauben müssen, was Gott geoffenbart hat, daß aber doch vieles 
davon nur kraft der •fides implicita", eines einschlußweisen, d. h. in die 
Grundwahrheiten der Offenbarung miteingeschlossenen Glaubens fest- 
gehalten wird. 

Gottes Offenbarung muß in ihrer Gesamtheit geglaubt werden, weil es 
Gottes Offenbarung ist: Er als Herr über Menschen und Welt bestimmt, 
was die Menschen von ihm entgegenzunehmen haben, weil er die Wahr- 
heit selbst ist, der Mensch aber auf Wahrheit angelegt ist und deshalb ent- 
gegenzunehmen bereit sein muß, was immer ihm an Wahrheit mitgeteilt 
wird. Und weil es Gottes Offenbarung ist: deren eigentliches Ziel ist zwar 
nicht Mehrung des Wissens, sondern •in dieser Offenbarung redet der 
unsichtbare Gott aus überströmender Liebe die Menschen an wie Freunde 
und verkehrt mit ihnen, um sie in seine Gemeinschaft einzuladen und auf- 

1 W. Beilner, Predigten und Formeln im NT. In: Theol.-Prakt. Quartalschrift 119 (1971), 
13-26. - R. Bleistein, Eine Kurzformel des Glaubens für Jugendliche. In: Die Jugend von 
heute und morgen. Würzburg 1970. 54-74. - Ders., Kurzformel des Glaubens. Prinzip 
einer modernen Religionspädagogik. 2 Bde. Würzburg 1971. - H. Küng, Versuch 
einer Kurzformel der christlichen Botschaft für unsere Zeit. In: Publik 1970, Nr. 40. - 
K. Lehmann, Bemühungen um eine •Kurzformel" des Glaubens. In: Herderkorre- 
spondenz 27 (1969), 32-35. - Ders., Bedarf das Glaubensbekenntnis einer Neufassung? 
In: Brunner, Friedrich, Lehmann, Ratzinger, Veraltetes Glaubensbekenntnis? Regensburg 
1968. - Ders., Zum Problem einer Konzentration der Glaubensaussagen. In: Lebendiges 
Zeugnis 1970, Heft 3/4. - Ders., Kurzformeln des christlichen Glaubens. In: Dreher, 
Greinacher, Klostermann (Hrsg.), Handbuch der Verkündigung. Freiburg 1970. I. Bd! 
274-295. - K. Rahner SJ, Die Forderung nach einer •Kurzformel" des christlichen Glau- 
bens. In: Schriften zur Theologie VIII. 153-164. - Ders., Kurzer Inbegriff des christlichen 
Glaubens für •Ungläubige". In: Geist und Leben 38 (1963), 374-379. - Ders., Reflexionen 
zur Problematik einer Kurzformel des Glaubens. In: Schriften zur Theologie IX. 242-256. 
- Ders., Mitte des Glaubens. In: Metz, Exeler (Hrsg.), Hilfen zum Glauben. Einsiedeln 
1971. - Th. Schneider, Kurzformeln des Glaubens - Zur Problematik der Redaktion theo- 
logischer Aussagen. In: Catholica 25 (1971), 179-197. - J. Schulte (Hrsg.), Glaube elemen- 
tar. Versuche einer Kurzformel des Christlichen. Thesen und Argumente. Hrsg. von der 
Kath. Akademie Die Wolfsburg, Diözese Essen. Bd. 1. Essen 1971. - H. Schürmann, Die 
Freiheitsbotschaft des Paulus - Mitte des Evangeliums? In: Catholica 25 (1971), 22-62. - 
H. Schuster, Kurzformel des Glaubens und seiner Verkündigung. In: Rechenschaft vom 
Glauben. Wien 1969. 117, 135. - A. Stock, Kurz formein des Glaubens. Zur Unterscheidung 
des Christlichen bei Karl Rahner. Einsiedeln 1971. - F. Varillon, Un abrige de la foi 
catholique. In: Etudes 327 (1967), 291-315. 



Kurzformeln des Glaubens 441 

zunehmen"2. Das kann aber nur dadurch geschehen, daß der Mensch das 
hört und beantwortet, was Gott in seinem offenbarenden Wort mitteilt. 

Diese universale Notwendigkeit, Gottes Offenbarung zu hören und ent- 
gegenzunehmen, um sie in Wort und Lebenstat zu beantworten, kann aber 
weithin nur im Sinne des einschlußweisen Glaubens erfüllt werden. Nicht 
alle Gläubigen können Theologen sein, die zwar im Glaubensgehorsam 
(Rom 1,5; 16,26) aus dem Leben der Kirche und ihrer Dokumente die 
Offenbarungsinhalte feststellen, aber auch in denkerischem Bemühen den 
tieferen Sinn dieses Gehörten und seine Bedeutung ausloten. Und auch die 
Theologen kommen nicht ohne diesen einschlußweisen Glauben aus. Denn 
ihre denkerischen Auseinandersetzungen suchen zwar Gottes Offenbarung 
zu deuten, zeigen aber durch ihre Zwiespältigkeit, ja teilweise Gegensätz- 
lichkeit, daß die Aufnahme der Offenbarung Gottes zum großen Teil auf 
die Bereitschaft beschränkt ist, das, was und so, wie es der offenbarende 
Gott und die verkündigende Kirche gemeint haben, entgegenzunehmen. 
Ob es aber wirklich so oder vielleicht doch anders gemeint ist, verbirgt sich 
in diesem einschlußweisen Glauben und gibt dem Glaubensvollzug, was 
seinen Einzelinhalt angeht, weithin einen hypothetischen Charakter. Un- 
serem Glaubensvollzug haftet immer der geheime Vorbehalt an: Soweit 
mein glaubendes Ja das trifft, was der offenbarende Gott, der sprechende 
Jesus Christus, die bezeugenden Apostel und die verkündigende Kirche 
meinen. Ohne diesen hypothetischen Charakter wäre er ja eigentlich kein 
wahrer Glaube. Soll doch der Glaube Gottes Selbstoffenbarung entgegen- 
nehmen; die menschliche Sprache aber, in der wir sie entgegennehmen, 
kann den Inhalt der göttlichen Offenbarung nicht adäquat und erschöpfend 
festlegen; also bleibt die Bedingung: soweit die Aussage dem entspricht, 
was und wie es der wirkliche Inhalt der Selbstoffenbarung Gottes meint.. . 

Ohne Zweifel ist eine Kurzformel des Glaubens eine Aussage, in der 
vieles nicht ausdrücklich Gesagte eingeschlossen ist, insofern also Aus- 
druck eines einschlußweisen Glaubens. Im Folgenden sei zunächst die 
Bedeutung von Kurzformeln des Glaubens zugleich mit ihrer Problematik 
besprochen und dann ihr eigentlicher Sinn durch die Frage nach ihrem •Sitz 
im Leben" zu beantworten versucht. 

I. Bedeutung und Problematik 

Glaube entfaltet sich im geistesgeschichtlichen Wachstum der Gemein- 
schaft jener, die als Glaubende sich geistig um die Inhalte des Glaubens 

2 Zweites Vatik. Konzil, Dogmatische Konstitution Dei Verbum (Über die göttliche Offen- 
barung), Art. 2. 



Otto Semmelroth 442 

bemühen und diese daher mehr und mehr zu satzhafter Ausgliederung 
bringen. Wo aber Gottes Offenbarung auf die glaubenden Menschen in 
der Gemeinschaft des Glaubens trifft, muß sie auch schon ursprünglich eine 
differenzierte Vielfalt von Aussagen sein. Angesichts dessen ist die Wich- 
tigkeit der Frage nach dem Sinn, aber auch den Grenzen von Kurzformeln 
des Glaubens nicht zu übersehen. 

1. Der Sinn von Kurzformeln des Glaubens 

Die Bedeutung von Kurzformeln des im Ausdruck vielfältigen Glaubens 
müssen wir zunächst negativ abgrenzen: Worin liegt diese Bedeutung 
nicht? 

Zweifellos bedeutet eine Kurzformel eine Reduktion vieler Einzelaus- 
sagen auf wenige Formulierungen. Auf zählbare Quantität ausgerichtet, 
wie wir nun einmal sind, vermuten wir - bedenklich oder aufatmend - 
dahinter leicht einen Abbau der Glaubensaussagen auf eine geringere 
Menge. Um einen solchen Abbau kann es sich aber nicht handeln. Denn 
wir stehen vor der Alternative: Entweder verkünden die Einzelaussagen 
des Glaubens Wirklichkeit und Wahrheit; dann ist keiner berechtigt, sie 
durch Leugnung oder Verschweigen abzubauen. Oder aber es handelt sich 
um Vermutungen oder gar durch bessere theologische Erkenntnisse als gar 
nicht zum Glaubensgut gehörig erwiesene Aussagen; dann fallen sie nicht 
unter das Bemühen um eine Kurzformel des Glaubens, sondern gehören 
gar nicht zu diesem. 

Die •Reduktion" des Vielen auf eine Kurzformel kann nicht durch Leug- 
nung einzelner Glaubensaussagen, die einem zuviel oder zu fremd gewor- 
den sind, gewonnen werden. Die Vielheit der Einzelaussagen muß als 
Ausgliederung einer Aussage gesehen werden, die sie als organische Mitte 
alle zusammenhält - nicht notwendig als logisches Prinzip, aus dem Schluß- 
folgerungen abgeleitet werden, wohl aber als Sinnmitte, die eine viel- 
fältige Wirklichkeit und Wirksamkeit durchdringt. •Es geht primär über- 
haupt nicht um eine Vereinigung wichtiger Einzelaussagen, so daß auch 
eine Beschränkung auf die Hauptwahrheiten keineswegs die Struktur 
einer .Kurzformel' ausmacht. Die Forderung nach einer Kurzformel zielt 
auf jenes eine Ganze des Christentums und seinen innersten Grund, was 
den vielen einzelnen Sätzen erst ihren Sinn gibt und ihren jeweiligen Ort 
anweist. Die ,Kurzformel' will auf diese eine Mitte des Glaubens hin ver- 
sammeln, von der her die einzelnen Aussagen in ihrem inneren Zusam- 
menhang und in ihrer Logik des Glaubens verstanden werden"3. Gewiß 
artikuliert sich schon die von Christus den Aposteln und von ihnen der 

3 K. Lehmann, Kurzformeln des Glaubens. Handbuch der Verkündigung 289. 



Kurzformeln des Glaubens 443 

Kirche vermittelte Offenbarungsaussage in vielen Einzelaussagen. Aber 
gerade bei den Jüngern des Ursprungs war das, was sie vom Herrn gehört 
hatten und in Sätzen weitergaben, auf das eine •reduziert", das in Wahr- 
heit der Eine war, eben ihr Herr und Meister. Glaubten sie doch nicht nur 
in einer Zustimmung zu mitgeteilten Sätzen, sondern im Umgang mit 
Jesus. Auch als er zum erhöhten Herrn geworden war, als er nicht mehr 
leibhaftig unter ihnen weilte, blieb ihr Glaube im Gedächtnis an ihn 
lebendig; die Mitte ihres Glaubens war die Feier des Gedächtnisses an 
ihn in einem Mahl, das er ihnen in feierlichem Auftrag hinterlassen hatte. 
Damit hat der Herr seiner Kirche, die als Institution und doch lebendige 
Gemeinschaft der Glaubenden aus seinem Testament erwuchs, in doppelter 
Weise einen einseitigen Institutionalismus verwehrt. Indem er sagte: 
•Tut dies", wehrte er ihre Erstarrung zum Apparat ohne jene Dynamik ab, 
in der allein sie ihren Sinn erfüllen kann. Und indem er auftrug: •Tut 
dies zu meinem Gedächtnis", warnte er die Kirche vor einem unpersön- 
lichen Gesellschaftsstatut, in dem das Heil, das doch nur in einem persön- 
lichen lebendigen Verhältnis mit dem zwar erhöhten, aber lebendig gegen- 
wärtigen Herrn gewonnen werden und bestehen kann, erstickt zu werden 
droht. 

Auch die Evangelien zeigen, wie Jesus sich seinen Jüngern in immer 
neuen Ansätzen artikulieren mußte. Das Verständnis dieser Selbstmittei- 
lung Jesu hat oft Mühe genug gekostet und den Herrn zur Ungeduld ge- 
reizt und unwillig gemacht (Mt 17,17-20). Aufs Ganze gesehen vermitteln 
die Evangelien den Eindruck, daß auch das korrekteste Verständnis der 
Selbstaussagen Jesu nicht das wäre, was der Herr den Seinen mitteilen 
wollte, wenn es nicht durchdrungen wäre von dem, was den Umgang sei- 
ner Jünger mit dem Meister nach dem eindeutigen Zeugnis des Evange- 
liums bestimmt hat: von ihm, der die Zuneigung, aber auch das Verständ- 
nis, die Zuversicht, aber auch die Einsicht seiner Jünger auf sich bezog. 

Im Grund ist das im Leben der glaubenden Kirche immer so geblieben. 
Die Kirche mußte von Anfang an denen, die zu ihr kommen sollten und 
wollten, den Herrn in artikulierten Aussagen verkündigen. Aber diese 
schließlich in Glaubensbekenntnissen auseinandergefalteten Artikulierun- 
gen behielten ihre lebendige Einheit. Die Einheit, die den Jüngern selbst 
die Person ihres Meisters gewesen ist, wurde für die nach ihnen kommenden 
Generationen die Kirche, aber nicht als unpersönliche Institution, sondern 
als vom erhöhten Herrn und seinem Geist durchlebte, in den Glaubenden 
und in den Verkündigern zur Erscheinung kommende Quasi-Person. Auf 
Christus selbst bleibt das im Glaubensbekenntnis der Kirche artikulierte 
Einzelne als auf das lebendige Eine reduziert. 



Otto Semmelroth 444 

Eigentlich wurde also nichts reduziert. Es blieb die artikulierte Vielheit 
von Einzelereignissen und -aussagen, wie sie jeder Wirklichkeit in dieser 
Welt eignet, also auch Gott, wenn er in Jesus Christus, seinem Wort und 
seiner Kirche, in diese Welt eingeht. Aber diese artikulierte Vielheit hört 
auf, als Kompliziertheit empfunden zu werden, wenn und weil sie eine 
echte Mitte hat. Aber •Mitte" zu sagen ist nicht eigentlich richtig. Bedeutet 
doch Mitte in vielen Einzelheiten eine Aussage, die in der Mitte steht, aber 
eben eine von ihnen ist. Hier geht es dagegen um etwas von der Art, wie es 
in unserem Leib die Seele ist: nicht eines von den vielen Gliedern des Lei- 
bes, sondern jene unsichtbare Innerlichkeit, die die vielen Glieder zum 
einen Leib eines lebendigen Menschen macht. Eine Kurzformel des Glau- 
bens müßte also nicht viele Einzelaussagen auf eine reduzieren, sondern 
jenes lebendigmachende Prinzip sein, das jeder Einzelartikulation inne- 
wohnt. Dieser Satz wäre nicht einer neben anderen, sondern enthielte das, 
was in jedem anderen Glaubenssatz auch gemeint und ausgesagt ist, ohne 
daß es direkt und ausdrücklich gefaßt würde. 

2. Die Problematik 

Damit sind wir aber auch schon bei der Problematik, die den Kurzformeln 
des Glaubens, wie man sie heute sucht, innewohnt. Diese Problematik 
erwächst aus eben jenen Motiven, die zur Suche nach solchen Kurzformeln 
drängen. Vor allem zwei Motive dürften es sein, die nach Kurzformeln 
des Glaubens suchen lassen und gerade aus ihrem Anliegen heraus diese 
Suche zum Problem machen: 1. das Anliegen, den katholischen Glauben 
aus jener Fremdheit zu befreien, die die Menschen unserer Zeit ihm ge- 
genüber empfinden, und 2. das heute so erfreulich starke Motiv der Über- 
windung jener Trennung, die unter Christen nach dem Willen des Herrn 
nicht sein dürfte. 

Der Glaube der Kirche ist dem heutigen Menschen nicht nur deshalb 
fremd, weil er an die kirchliche Institution gebunden und von ihrer Ver- 
kündigung normiert ist, sondern weil viele kirchliche Dogmen dem inner- 
weltlich orientierten, vom eigenen Wirken faszinierten Menschen unserer 
Zeit unannehmbar erscheinen: sie widersprechen dem Erfahrungsbereich, 
und noch viel grundsätzlicher: sie stellen den Menschen unter eine nicht 
von ihm selbst gesetzte, ihm nicht verfügbare Macht und Norm und 
verweisen ihn auf das dankbare Empfangen göttlicher Gaben. Die in 
dogmatischen Aussagen gefaßten Ereignisse der Heilsgeschichte erschei- 
nen dabei notwendig in den Kategorien innerweltlicher Vorgänge und 
muten daher weithin in einer Weise mythologisch an, die dem rational 
bestimmten Menschen von heute, wenn er sie nicht gleich ganz leugnen 
will, eine Zweiteilung seines Geistes zuzumuten scheint. Sie auf ihren 



Kurzformeln des Glaubens 445 

eigentlich gemeinten und in der innerweltlichen Aussageweise inadäquat, 
analog dargebotenen Sinn zu befragen, ist dem Nichttheologen schwer. 
Diese Belastung wohnt nicht allen dogmatischen Einzelaussagen in gleicher 
Weise inne. Aber immer bleibt bestehen, daß menschlicher Wortlaut den 
Urheber des Heils und sein Werk niemals adäquat und ganz so, wie er in 
sich ist, wiedergeben kann. 

Angesichts der Schwierigkeit nun, die der Glaubende mit den Aussagen 
des Glaubens hat und in der Begegnung mit seinen glaubenslosen, inner- 
weltlich bestimmten Mitmenschen verstärkt erfährt, mag der Gedanke 
aufkommen, mit Hilfe von Kurzformeln das Bekenntnis aus der Vielfalt 
einzelner Artikulierungen auf wenige zentrale Themen und Aussagen, 
vielleicht noch ausgewählter Art, zurückzunehmen. Man würde damit eine 
Glaubenstradition leugnen, die unter dem Wirken des Gottesgeistes mit 
dem Glaubensgut des Ursprungs umging und seine Implikationen zum aus- 
drücklichen Glaubenswissen werden ließ. Damit wäre aber eine wesent- 
liche Vollzugsweise des Glaubens geleugnet, der nicht nur hört und weiter- 
sagt, was und wie es immer schon gesagt worden ist, sondern als Geschichte 
des glaubenden Gottesvolkes meditierend und im Dialog aufdeckt, was in 
verborgenen Tiefen ruht. Der Glaube hat auch nach Jesus Christus als dem 
Höhe- und Vollendungspunkt göttlicher Offenbarung immer noch Ge- 
schichte. Ihr Vollzug und Ergebnis verbieten es, den Sinn von Kurzfor- 
meln des Glaubens im Rückzug aus der Vielfalt der Aussagen auf eine 
reduzierte Zahl von Artikeln des Glaubens zu sehen. 

Stärker vielleicht als vom Motiv einer Vereinfachung gegenüber den 
nichtchristlichen Mitmenschen ist das Suchen nach Kurzformeln des Glau- 
bens vom ökumenischen Anliegen bestimmt, das in unseren Tagen so stark 

geworden ist. 
Im ökumenischen Bemühen erfährt man, daß manche, und keineswegs 

am Rande liegenden Glaubensinhalte sich infolge ernster theologischer 
Bemühung gar nicht mehr als so kirchentrennend erweisen, wie man es 
früher gesehen hat. Sowohl in den Formalprinzipien wie in nicht wenigen 
materialen Inhalten entdecken die verschiedenen Bekenntnisse eine grö- 
ßere Verwandtschaft als in den Jahrhunderten der Kontroverstheologie. 
Hinzu kommt, daß auch im ökumenischen Bemühen die Orthopraxie nicht 
selten für wichtiger gehalten wird als Orthodoxie; ja, daß man meint, mit 
dem Vorantreiben der Orthopraxie auch das Finden des orthodox Gemein- 
samen beschleunigen zu können. So richtet man im Bereich der Orthodoxie 
den Blick auf die gemeinsamen Glaubensaussagen. Das, wie man meint, 
Wenige noch Trennende hält man - ohne es leugnen zu wollen - unter dem 
Kriterium der weithin schon möglichen gemeinsamen Orthopraxie für so 
zweitrangig, daß man die Bekenntnisaussage darüber suspendiert. Man 



Otto Semmelroth 44g 

sucht nach Kurzformeln des Glaubens, in denen das, was die eine Seite 
nicht akzeptieren kann, auch von der anderen zum mindesten nicht aus- 
drücklich genannt wird. Daß der Gläubige der einen Konfession das ge- 
meinsam Ausgedrückte nicht in dem gleichen Sinn versteht wie der der 
anderen, nimmt man hin. 

Hier liegt ja jene vielen unverständliche Dualität begründet, die man 
der Eigenart des kirchlichen Establishments zuschreiben möchte: daß in 
manchen Punkten die Kirchenleitungen weniger zum Nachgeben bereit zu 
sein scheinen als die Theologen. Man erkläre das nicht vorschnell so, daß 
die Theologen eben zu größerem Relativismus oder gar Indifferentismus 
neigten, während die Kirchenleitungen allzusehr dem juristischen Denken 
verhaftet seien. Der Grund liegt wohl mehr darin, daß die Theologen 
eher in der Lage und geneigt sind, gewisse Formeln und Aussagen auf die 
Fülle dessen hin zu durchschauen, was in einer einfachen Formulierung 
einbeschlossen sein kann; sie meinen sich daher leichter mit wenigen Aus- 
drücken begnügen zu können, in denen tatsächlich sehr vieles enthalten 
ist. Die Kirchenleitungen dagegen entbehren zwar dieser Fähigkeit nicht; 
aber sie sehen sich kraft ihres Amtes doch unmittelbarer der größeren 
Schar einfach Denkender verpflichtet, denen das im Laufe der Geschichte 
zur Entfaltung gebrachte Glaubensgut auch in Einzelaussagen ausgebreitet 
werden muß; und dies in einer einfachen Form, die der Fachtheologe als 
entmythologisierungsbedürftig darstellt, ohne immer hinreichend zu be- 
denken, welche Bedeutung bei allem hermeneutischen und entmythisie- 
renden Bemühen die einfache, anthropomorphe, analoge Aussage und 
Vorstellung behält. 

Im Sinne einer Reduktion der vielen Glaubensartikel auf wenige noch 
unbedingt festzuhaltende hat das Zweite Vatikanische Konzil seine Aus- 
sage von der Hierarchie der Wahrheiten4 jedenfalls nicht gemeint. Seine 
Formulierung spricht von einer Hierarchie, also einer Ordnung und Struk- 
tur im Grade der Gewichtigkeit und zentralen Ausrichtung. Und diese 
Struktur erstreckt sich auf die Wahrheiten, was vor allem zwei Dinge 
besagt: Wahrheit mit der ihr eigenen Verbindlichkeit, und Wahrheit*?« 
als in Einzelaussagen artikulierte Gegenstände. 

Die Wahrheit ist keine unverbindliche, sondern eine der Wirklichkeit 
konforme, wenn auch diese nicht adäquat und restlos einfangende Be- 
hauptung. Ihr wohnt also der der Wirklichkeit selbst eigene bindende 
Charakter inne. Daher kann eine Hierarchie der Wahrheiten keine Aus- 
wahlfreiheit gewähren. Und wenn von Wahrheiten gesprochen wird, 
handelt es sich um die artikulierten Einzelsätze, die der Vielgestaltigkeit 

4 Dekret Unitatis Redintegratio (Über den Ökumenismus), Art. 11. 



Kurzformeln des Glaubens 447 

der Wirklichkeit entsprechen. Es geht im Bekenntnis nicht um eine pau- 
schale Zustimmung zur offenbarten und von der Kirche verkündeten 
Wahrheit, sondern um ein glaubendes Ja zu allem, was der Glaube der 
Kirche von Anfang an enthalten, aber erst durch das wachsende Glaubens- 
bewußtsein der Kirche im Laufe der Zeiten zu Einzelaussagen freigegeben 
hat. 

Diese artikulierten Einzelaussagen sind wie die Wirklichkeit, über die 
sie sprechen, ein organisches Ganzes. In dieser gegliederten Ganzheit liegt 
das begründet, was man die Hierarchie der Wahrheiten nennt. Das Bild 
vom menschlichen Organismus, das Paulus auf die Unterschiedlichkeit der 
Ämter, Gaben und Aufgaben im Ganzen der Kirche angewandt hat, kann 
man auch auf das Ganze der Glaubenswahrheiten anwenden: sie gehören 
alle so zum Ganzen, daß man keine leugnen kann, ohne das Leben des 
Ganzen zu gefährden. Doch gehören nicht alle in gleicher Dringlichkeit 
zum Ganzen. Eine bemerkenswerte Aussage im Neuen Testament mag 
das deutlich machen. Im elften Kapitel des Briefes an die Hebräer, das 
über Wesen und Inhalt des Glaubens spricht, wird als Inhalt des zum Heil 
notwendigen Bekenntnisses nur genannt, •daß Gott ist und daß er denen, 
die ihn suchen, ein Vergelter wird" (Hebr 11, 6). Jeder gläubige Christ 
weiß, wie vieles in diesen beiden Artikeln tatsächlich enthalten und als 
glaubensverpflichtend mitgemeint ist, vor allem das, was andernorts als 
die klassische Kurzformel des Glaubens erscheint: •Jesus Christus ist der 
Herr" (Phil 2,11). Der Christ kann sich also nicht bewußt auf das Ja zu 
jenen beiden Artikeln beschränken, ohne sich um die Ausfaltungen des in 
ihm neu tatsächlich verborgenen Gehaltes zu kümmern. Wer um die Impli- 
kationen nicht weiß und sie nie ausdrücklich verkündigt bekam, wird gewiß 
aufgrund des Bekenntnisses zu den beiden genannten Artikulationen das 
Heil erlangen. Ja, das Zweite Vatikanische Konzil hat sich mit noch weni- 
ger an artikuliertem Gottesglauben begnügt5. Aber die Funktion solcher 
Kurzformeln kann nicht die Reduktion des ausdrücklichen Glaubensbestan- 
des auf wenige Aussagen sein, etwa gar nach eigenem Geschmack, sondern 
nur die rechte Ordnung der inneren Struktur der einen Wahrheit von 
ihrer wesentlichen Mitte her, die der in Jesus Christus Mensch gewordene 
Gott selbst ist. Unter den vielen Einzelaussagen des Glaubens gibt es, 
soweit es sich um solche handelt, keine, die man willkürlich oder nach 
Geschmack leugnen oder übersehen dürfte. Anderseits aber stehen sie 
nicht alle am gleichen Ort in der Beschreibung der göttlichen Heilswirk- 
lichkeit und -Wirksamkeit. Von dieser Ordnung her muß sich auch das 
didaktische Voranschreiten der Glaubensbelehrung bestimmen lassen. 

Dogmat. Konstitution Lumen Gentium (Über die Kirche), Art. 14. 



Otto Semmelroth 448 

II. Der Sitz im (geistlichen) Leben 

Damit aber sind wir beim eigentlichen Anliegen dieses Beitrags. Es geht 
uns nicht um die bloße Feststellung, daß man das Gesamt unseres Glau- 
bens in Kurzformeln zusammenfassen kann, wie es schon im Neuen Testa- 
ment bezeugt ist. Es geht vielmehr um die Frage, welchen Sinn solche 
Kurzformeln für den Gläubigen und sein Leben in Kirche und Welt haben, 
so daß sie dem heutigen Menschen ähnlich wie die damals gebrachten das 
Ganze des Glaubens zusammengefaßt, aber ohne Abstriche zu eigen wer- 
den lassen. 

1. Wem gelten die Kurzformeln des Glaubens? 

Die Frage nach dem Sitz im Leben, den Kurzformeln des Glaubens aus- 
zufüllen haben, konkretisiert sich in der Frage nach den Adressaten, denen 
sie gelten. Karl Rahner, der als einer der ersten •die Forderung nach einer 
,Kurzformel' des christlichen Glaubens"6 vertreten hat, scheint den Sitz im 
Leben für solche Kurzformeln im Bereich der Konfrontation des christlich 
Glaubenden mit den Ungläubigen um ihn her anzusiedeln. Sie sollen auf 
die Frage antworten, •wie man einem .Ungläubigen' unserer Tage in sei- 
ner eigenen Umgebung sagt, was wir Christen eigentlich glauben, und 
dies auch kurz sagen kann"7. Man sagt nach Rahner •mit Recht, daß dem 
christlichen Laien, der kein Fachtheologe zu sein brauche, aber dennoch 
seinen Glauben in einer nicht christlichen Umwelt verantworten müsse, 
eine solche kurze, auf das Wesentliche orientierte Formulierung seines 
Glaubens und seines Bekenntnisses zu Gebote stehen müsse"8. 

Natürlich ist nicht zu bezweifeln, daß der Christ seiner nichtgläubigen 
Umwelt die Möglichkeit einer ersten Orientierung über den wesentlichen 
Bestand des christlichen Glaubens geben muß. Dabei wird es sich aber 
wohl vor allem um den Versuch handeln, die Gehalte des christlichen 
Glaubens in einer Ausdrucksweise und Vorstellungsform darzubieten, die 
dem heutigen Menschen, wenn auch nicht gleich verständlich und einsichtig, 
so doch assoziativ greifbar und vorstellbar ist. In diese Richtung geht ja 
wohl der konkrete Versuch einer Kurzformel des Glaubens, wie ihn Rah- 
ner selbst vorgelegt hat9. Es kann dem Nichtgläubigen, wenn er Orientie- 
rung über den Glauben seiner christlichen Mitmenschen sucht, nie ver- 
heimlicht werden, daß es sich um Inhalte des Glaubens handelt, die als 

6 Schriften zur Theologie VIII, 153-164. 
7 A. a. O. 158. 
8 K. Rahner, Reflexionen zur Problematik einer Kurzformel des Glaubens. Schriften zur 
Theologie IX, 242. 
» Schriften zur Theologie VIII, 158-164. 



Kurzformeln des Glaubens 449 

solche nicht ohne Fremdheit bleiben können. Anderseits aber verlangt auch 
der christliche Glaube selbst, dessen Mitte die Menschwerdung Gottes in 
Jesus Christus ist, daß die Inhalte des Glaubens nicht einfach ohne jede 
Vorstellbarkeit mit Hilfe innerweltlicher Modelle sind. 

Uns möchte aber scheinen, daß für die Begegnung des glaubenden Chri- 
sten mit der ungläubigen Umwelt nicht eigentlich eine Kurzformel des 
Glaubens das richtige Mittel sei. Anders gesagt: Für die Kurzformel des 
Glaubens scheint der Sitz im Leben nicht der Raum der Begegnung mit 
den Ungläubigen zu sein, ebensowenig wie die Formeln des Glaubens- 
bekenntnisses der frühen Kirche in die Welt der Ungläubigen hinein- 
gesprochen wurden. Sie hatten als gebetetes Bekenntnis ihren Sitz im 
Leben vor allem im Vollzug der Taufe und der Eucharistie. So gehört, will 
uns scheinen, auch die Kurzformel des Glaubens nicht eigentlich in den 
missionarischen Bereich. Dafür fehlen in diesem Bereich die Voraussetzun- 
gen, unter denen allein eine Kurzformel des Glaubens wirksam werden 
kann. Den Glauben in eine Kurzformel zu fassen, ist wohl nur dort berech- 
tigt, wo in ihrem Aussprechen die Implikationen mitschwingen, die in der 
kurzen Formel enthalten sind und wirksam werden sollen. Das kann die 
Kurzformel aber nur bei solchen erreichen, die diese Implikationen irgend- 
wann einmal ausdrücklich kennengelernt und sich glaubend so angeeignet 
haben, daß sie in der kurzen Formel wirksam werden. Das aber ist bei 
Ungläubigen nicht der Fall. Paulus spricht, wo er eine Kurzformel des 
Glaubens formuliert: •Herr Jesus", •Gott hat ihn von den Toten erweckt", 
zwar auch vom Bekenntnis. Aber zunächst geht es um den Glauben, der den 
in der Kirche Glaubenden zum Heil bringt und dessen Glaubensinhalt in 
der Kurzformel lebendig bleibt. Sein Bekenntnis wird dann auch bei den 
Ungläubigen wirksam (Rom 10, 8-10). 

Die Kurzformel des Glaubens im missionarischen Bereich der Begeg- 
nung mit den Ungläubigen anzusiedeln, bringt auch die Gefahr mit sich, 
von den Begegnungspartnern der Unaufrichtigkeit geziehen zu werden, 
wenn sie schließlich entdecken, daß in der Kurzformel des christlichen 
Glaubens sehr viele Dinge versteckt sind, die für den Gläubigen akzepta- 
bel, weil innerlich mit der Kurzformel mitgemeint sind, vom Ungläubigen 
aber als nachträglich unterschobene Forderungen empfunden werden müs- 
sen. 

Mit dem Gesagten soll nicht geleugnet werden, daß eine Kurzformel 
des Glaubens missionarisch bedeutsam und wirksam sei. Die Frage ist nur, 
wie diese Wirksamkeit zustande kommt. Ist das kurz formulierte Glau- 
bensbekenntnis die Weise, in der der Inhalt des katholischen Glaubens 
dem Ungläubigen zu verkündigen ist, oder ist nicht vielmehr die Kurz- 
formel des Glaubens die Weise, in der der Glaubende selbst das Ganze 



Otto Semmelroth 450 

seines Glaubens lebendig zu eigen hat, so daß die Besinnung auf diese 
Kurzformel ein lebendiges Glaubensganzes aktualisiert und zur missiona- 
rischen Ausstrahlung drängt? 

2. Sitz im •geistlichen" Leben 

Das aber heißt dann, daß das Leben, in dem die Kurzformel des Glaubens 
ihren Sitz hat, eigentlichst das geistliche Leben ist, das Leben des Umgangs 
mit Gott, das Leben des Gebetes. Weil dieses Leben allerdings nicht als 
sakraler Eigenraum im Gesamtleben des Menschen isoliert vom Alltags- 
und mitmenschlichen Leben gelebt wird, ist die Kurzformel des Glaubens, 
die ihren Sitz im geistlichen Leben hat, auch missionarisch, mitmenschlich, 
innerweltlich wirksam. 

Von hier aus sollte man das nicht selten empfundene Problem angehen, 
ob das Glauben und Beten im Laufe der betenden und reflektierenden 
Glaubensgeschichte der Kirche komplizierter und damit schwieriger ge- 
worden sei als in der Frühzeit. Die Glaubensaussagen machen ja den Ein- 
druck komplizierter Gedankengebäude, die zusammenzuhalten und genau 
zu kennen selbst dem Theologen vom Fach kaum noch möglich ist. Die 
Lust am Glauben und Beten geht aber verloren, wenn sein Vollzug kom- 
pliziert wird und ängstlich darauf achten muß, nichts zu verlieren, was 
zum Offenbarungsgut gehört und geglaubt werden will. Die Frage ist also 
die: Verliert das Leben des Glaubens und Betens durch den Gewinn an 
artikulierten Einzelaussagen jene Einfachheit, die dem Betenden die Hin- 
wendung zu Gott in einem einfachen Blick oder einem einzigen Wort oder 
Satz möglich macht? Die Geschichte der Frömmigkeit pflegt das •Gebet 
der Einfachheit" in die höheren, der eigentlichen Mystik nahen Stufen 
des Gottesverhältnisses einzuordnen. Ein Verlust dieser Einfachheit wäre 
bedauerlich und könnte auch durch keine noch so große intellektuelle 
Bereicherung an theologischen Einzelerkenntnissen und Explikationen des 
früher einschlußweise Gegebenen aufgewogen werden. 

Die Antwort auf diese Frage kann nur ein entschiedenes Ja zur bleiben- 
den Einfachheit sein. Das bedarf allerdings einer Erklärung, die die Tat- 
sache der Entfaltung des ursprünglichen Glaubens in eine erheblich ver- 
mehrte Vielheit von Einzelaussagen nicht nur nicht leugnet, sondern in 
die Einheit und Einfachheit des Ursprünglichen integriert. Das Glaubens- 
leben, dessen genuinste Vollzugsweise das Leben des Gebetes ist, muß 
auch heute seine ursprüngliche Einfachheit behalten können. Ja, es muß, 
ohne die Vielfalt der entfalteten Einzelaussagen zu ignorieren, bei wach- 
sender Reife an Einfachheit gewinnen. Theologen, die den Tiefen des 
Glaubens denkerisch nachgegangen sind, waren einfache Beter, nicht im 
Sinne einer Art Schizophrenie, die das Wirken ihres theologischen Arbei- 



Kurzformeln des Glaubens 451 

tens auf einem anderen Geleise laufen läßt als das Leben des Betens. Gewiß 
gibt es auch das. Mit dem Verlust von Einheit und Einfachheit theologisch 
wissenschaftlichen Arbeitens mag ja auch das Phänomen zusammenhän- 
gen, auf das Hans Urs von Balthasar vor Jahren10 einmal hingewiesen hat: 
•Daß es seit der Hochscholastik wenig heilige Theologen mehr gab"11, 
weil die Theologie zu sehr •sitzende", zu wenig •kniende" Theologie 
geworden sei12. 

Sinn und Fruchtbarkeit der Theologie für das Leben des Gebetes liegt 
nicht eigentlich darin, daß die theologischen Einzelerkenntnisse den Inhalt 
des betenden Umganges mit Gott auszumachen hätten. Natürlich muß sich 
die Art, in der sich der Mensch betend mit Gott befaßt, von dem bestimmen 
lassen, was eine ernstzunehmende Theologie an Tiefe und Weite und auch 
geändertem Verständnis Gottes und seines Heilswirkens gewinnt. Das 
wird aber nicht darin bestehen, daß man im betenden Sprechen Gott eine 
Art theologischen Traktates vortrüge, also die theologisch erarbeiteten 
Einzelaussagen zum Inhalt seiner betenden Anrede an Gott machte. Das 
Wort des Gebetes der Kirche oder des einzelnen, der im Laufe seiner 
Lebensjahre tiefere theologische Erkenntnisse und eine größere Fülle von 
satzhaft formulierbaren Aussagen gewonnen hat, wird die gleiche Einfach- 
heit behalten können wie vorher. Aber das unterbewußte Innere des Be- 
tenden ist durch seine glaubenswissenschaftliche Bemühung in einer Weise 
angereichert, die dem einfach gebliebenen Gebetswort doch einen weithin 
anderen Gehalt gibt als vorher. Der in gleicher Weise angeredete Gott 
tritt anders vor den geistigen Blick als im Zustand weniger entfalteter 
Glaubensvorstellungen. 

Die Kurzformel des Glaubens steht im Glaubensleben der Kirche als ein 
ähnliches Lebenszeugnis wie im Gebetsleben des einzelnen das •Gebet der 
Einfachheit": nicht als Anfang und erster Kontakt mit einem Glaubens- 
gut, dessen Implikationen entfaltet werden sollen, sondern im Gegenteil: 
als Ergebnis eines Lebens, das den sich in Jesus Christus und seinem Hei- 
ligen Geist offenbarenden Gott gewonnen hat und das Vielerlei des gött- 
lichen Heilshandelns nicht mehr ausdrücklich zu nennen braucht, um dank- 
bar von diesem Heilshandeln betroffen zu sein und es in sich wirksam 
werden zu lassen. In einfacher Vertrautheit mit Gott hat das Vielerlei 
seine lebendige Einheit und Mitte gefunden. In der Kurzformel des Glau- 
bens wird die Mitte genannt und darin immer das Ganze ergriffen und 
wirksam gemacht, auch ohne daß die Einzelheiten des Ganzen ausdrück - 

10 H. U. v. Balthasar, Theologie und Heiligkeit. In: Verbum Caro. Skizzen zur Theolo- 
gie I. Einsiedeln 1960. 195-225. 
11 A. a. 0.195. 
12 A. a. O. 224. 



Otto Semmelroth 452 

lieh artikuliert werden. Der Pilger, der im Vollzug des •Jesusgebetes"13 

durch sein Leben geht, ist kein Anfänger im betenden Umgang mit Gott, 
der kein anderes Gebet wüßte als den Namen Jesus. Vielmehr hat er in 
einem langen Lebens- und Lernprozeß die tragende Mitte aller Heils- 
wahrheiten und Wirksamkeiten Gottes gefunden, nicht nur theoretisch, 
sondern in der praktischen Erfahrung, daß •niemand, der im Geiste Got- 
tes redet, sagen kann .Verflucht ist Jesus'; und keiner kann sagen ,Herr 
Jesus' außer im Heiligen Geist" (1 Kor 12,3). So ist die Kurzformel des 
Glaubens im Leben der Kirche nicht das Anfangsstadium einer vorläufigen 
kurzen Kenntnisnahme von etwas, das dann im weiteren Mitvollzug des 
kirchlichen Lebens zur Einzelkenntnis geführt würde, sondern die im 
Leben der glaubenden Gemeinde gewonnene Erfahrung, daß die Viel- 
falt der kirchlichen Glaubensaussagen festgehalten und lebenswirksam 
wird, wenn die einfache Formel, die als •Bekenntnis zum Heil aus dem 
Munde kommt", den ganzen •aus dem Herzen (= der Lebensmitte) kom- 
menden Glauben, der zu Gerechtigkeit führt" (Rom 10,10), enthält. 

Das Verhältnis der Kurzformel des Glaubens zum voll explizierten 
Gehalt des Glaubensbekenntnisses ist also nicht theoretischer Art. Die 
Kurzformel ist kein Kompendium der Glaubenswahrheiten, sondern per- 
sönlichster Vollzug der Begegnung mit dem sein Heilswerk immer in sich 
tragenden Gott. Von da her ist es nicht nur möglich, sondern wahrschein- 
lich, daß die Kurzformel des Glaubens nicht zu allen Zeiten, in allen 
Gemeinden und bei allen einzelnen die gleiche sein muß. •Soweit die 
Formen der urchristlichen Verkündigung, des lehrhaften Bekenntnisses 
und des gottesdienstlichen Lobpreises erforscht sind, können wir besonders 
im Neuen Testament eine kaum beschreibbare Fülle verschiedener Stil- 
formen und Formeln feststellen"14. In der einen Situation kann dieser 
Einzelpunkt das Ganze aktualisieren, in einer anderen Situation ein ande- 
rer. Das gilt für das Glaubensleben der Gemeinde wie für das geistliche 
Leben des einzelnen. Der eine lebt das Ganze des Glaubens von diesem 
für ihn hier und jetzt zentralen Punkt des Glaubensganzen her, während 
für einen anderen dieser Punkt vielleicht mehr am Rande steht und die 
Mitte von einem anderen Thema des gleichen Glaubensganzen eingenom- 
men wird. Gerade wenn und weil in der Kurzformel des Glaubens immer 
das Ganze des Glaubens gemeint und gefaßt ist, kann sie verschiedene 
und wechselnde Gestalt haben. 

18 H. Bacht SJ, Das •Jesus-Gebet" - seine Geschichte und seine Problematik. In: H. Bacht, 
Weltnähe und Weltdistanz. Frankfurt 1962. 
14 K. Lehmann, Handbuch der Verkündigung 278. 




