
•POUR QUOY NON?« 

Worauf gründet die Sicherheit der Rechtfertigung einer 
geistlichen Berufung? 

Karl-Heinz Grumbach SJ, Frankfurt am Main 

Die radikale Unsicherheit vieler, nicht nur jüngerer Priester und Ordens- 
leute, die quälende Frage nach der eigenen Identität, nach einem Funda- 
ment und einem Selbstverständnis, das ein solches Leben tragen kann, sind 
eine Tatsache, mit der wir seit langem leben müssen; sie zu leugnen, wäre 
entweder Naivität oder eine leicht durchschaubare Strategie der Beschwich- 
tigung. Vielen stellt sich, oft ganz plötzlich, die Frage: Was hält mich 
eigentlich noch? Das Motiv der Treue zur eigenen Berufung und des Dien- 
stes verliert dann leicht seine Kraft, viele Erfahrungen sprechen dagegen. 
Auch die Gemeinschaft der Kirche oder eines Ordens kann, bis zum Hals 
mit eigenen Problemen beschäftigt, einen einzelnen im akuten Fall kaum 
stützen. Die Frage nach der •zureichenden Begründung" und Rechtferti- 
gung des Einsatzes findet viele allein mit zermürbenden und endlosen Re- 
flexionen. Wer will da einen Schlußpunkt setzen? 

Was sagen wir jungen Menschen, die vor der Wahl stehen, ob sie sich 
für das Priestertum oder ein Leben im Orden entscheiden? Die Entschei- 
dungsschwäche dieser Generation ist oft genug hervorgehoben worden. 
Festzuhalten ist, daß sie nicht nur eine entwicklungspsychologische Rarität 
der modernen Jugend ist, sondern selber Ausdruck und Moment der ob- 
jektiven geistigen Situation der gesellschaftlichen Kirche. Es fehlen die 
Leitbilder, die Motivkraft genug haben, um eine positive Entscheidung zu 
begünstigen. Das Stichwort Adornos •Ohne Leitbild", mit dem er die Lage 
der heutigen Kunst markiert, gilt auch für die Frage des geistlichen Beru- 
fes. Im nagenden Zweifel •Lohnt es sich?" verbirgt sich eine unbewältigte 
Fraglichkeit. Andererseits ist der Ausbruch aus dem Narzißmus der •Krise" 
längst fällig. Dazu wollen die folgenden Überlegungen einen kleinen Bei- 
trag leisten. 

I. Das Beispiel des Ignatius von Loyola: Pour quoy non? 

Wie es scheint, führt die Suche nach letzter Sicherheit und Rechtfertigung 
einer Berufung an kein Ende, es sei denn, man macht an einem Punkt un- 
kritisch Schluß oder verdrängt die Frage durch Rückzug in die religiöse 
Innerlichkeit mit dem Ergebnis einer zweifelhaften Sicherung und •Gebor- 



Karl-Heinz Crumbach 454 

genheit". Dann aber läuft man Gefahr, daß sich die unbewältigte Fraglich- 
keit zu einem späteren Zeitpunkt um so stärker durchsetzt. 

Wäre es nicht denkbar, die Frage nach der Berufung einmal ganz anders 
zu stellen? •Ganz anders" meint nicht die Sucht nach einer neuen Kuriosi- 
tät, die unverbindlich bleibt. Es soll sich vielmehr konkretisieren und Kon- 
turen gewinnen an der lebendigen Erfahrung und dem •Lebensexperi- 
ment" des Ignatius von Loyola. Dabei wird leicht zu sehen sein, daß hier 
nur eine grundchristliche Erfahrung in besonderer Radikalität und Deut- 
lichkeit gegeben ist. 

In der Schloßkapelle von Loyola, unter dem Gemälde der Verkündi- 
gung Mariens, ist ein Wappenspruch zu lesen, der als Frage formuliert ist: 
Pour quoy non? Warum nicht? Diese Frage ist - so kann man vermuten - 
belebt von dem kühnen Geist der gallischen Ritterromane, besonders jener 
Geschichten des Amadis de Gaula, die das Sinnen des Ignatius noch lange 
Zeit erfüllten, wie er selber schreibt1. Der adlige Mut des Ritters, des •noble 
caballero", kennt kein ängstliches •Warum". H. Rahner weist darauf hin, 
daß Ignatius in den Wochen vor seiner Bekehrung vor diesem Bild gebetet 
hat2. Ist es gewagt, anzunehmen, daß wir in der Kühnheit und Selbstver- 
ständlichkeit dieser Frage einen entscheidenden Vektor der ignatianischen 
Selbstfindung vor Augen haben? 

Der •Bericht des Pilgers" macht deutlich, daß Ignatius nach seiner Ver- 
wundung in Pamplona auf seinem Krankenbett lange grübelte, welche gro- 
ßen Taten er noch vollbringen könnte. Daß er in seiner alten Welt Ruhm 
und Ehre erwerben wollte, war völlig klar - es gab für ihn nur dieses Ziel, 
und die Aussichten waren groß. Die äußerst gefährlichen und fast verzwei- 
felten kosmetischen Operationen an seinem verletzten Bein geben von sei- 
nem festen Entschluß eindeutiges Zeugnis. Militärruhm und Frauendienst 
standen auf dem Spiel. •Das konnte er nicht anstehen lassen, da er ent- 
schlossen war, seine weltliche Karriere fortzusetzen"3. Mit diesen Gedan-< 
ken beschäftigt, wird er nun unmittelbar mit einer anderen Welt konfron- 
tiert: Die Vita Christi des Kartäusers Ludolf und eine Sammlung von 
Heiligenleben des Jakob von Viraggio waren zu seinem großen Bedauern 
die einzig vorhandene Lektüre in der Bibliothek seiner frommen Schwä- 
gerin. •Aber was liest man nicht alles im Streckverband?"4 In den Spie- 
len seiner Phantasie kamen nun ganz neue Möglichkeiten in den Blick. 
Sie verdichteten sich zu der Initialzündung: •Wie wäre es, wenn ich all das 

1 Der Bericht des Pilgers. Übersetzt und erläutert von Burkhart Schneider ST, Freibure 
1956, Nr. 17. 
2 Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 5. 
3 Der Bericht des Pilgers Nr. 4. 
4 H. Rahner in: Leonard von Matt - Hugo Rahner, Ignatius von Loyola, Würzburg 1955,91. 



Pour quoy non? ^os 

täte, was der heilige Franziskus getan hat, oder was der heilige Dominikus 
tat?" Der Bericht geht weiter, und zwar ziemlich überraschend: •Seine 
ganze Überlegung bestand darin, daß er zu sich selber sagte: Der heilige 
Dominikus hat dies getan, also muß auch ich es tun; der heilige Franziskus 
hat jenes getan, also muß auch ich es tun"5. Es lohnt sich, die tollkühne Un- 
befangenheit dieser Überlegung einmal auf sich wirken zu lassen, die es 
gleich am Anfang mit so großen Heiligen aufnehmen will. Ist das nicht der 
gleiche Schwung und Mut wie in der französischen Devise: Pour quoy non? 

Was ist der Ursprung der Gedanken, die auf das ganze Wirken des 
Ignatius Einfluß haben sollten, was ist - zumindest eine - Wurzel seiner 
Bekehrung? Albert Görres* hat am Pilgerbericht eindrucksvoll das Un- 
dramatische, Unheroische dieser Bekehrung herausgestellt. •Das Wesent- 
liche scheint eine sanfte Gewalt zu sein, die dem auf zwei Ebenen Phanta- 
sierenden die neue Reihe der Phantasien ohne sein Zutun, jedenfalls ohne 
besondere aktive Anstrengung, anziehender, liebenswerter und lustvoller 
werden läßt, als es die bisher herrschende war. Die neue Zuneigung ent- 
springt ebenso spontan und natürlich aus der Wahrnehmung ihrer neu er- 
fahrenen Gegenstände wie die alte aus dem Anblick der ihren"7. Sein neues 
Lebensziel ist also nicht das Ergebnis irgendwelcher Grübeleien, sondern 
hat seinen Ursprung in der Phantasie. Von nun an handelt er konsequent 
danach, er macht alle Anstrengungen, seinen Plan zu verwirklichen in der 
Selbstverständlichkeit und Kühnheit des •Pour quoy non?". Nicht ein end- 
loses •Warum", sondern dieses •Warum nicht" macht ihn handlungsfähig 
und stellt ihn ins Offene der Freiheit. In seinem Entschluß antizipiert er 
dessen Gelingen und Rechtfertigung, und genau dies eröffnet ihm Hand- 
lungsfreiheit. Von diesem Grundanstoß her ist auch die vernünftige, kluge 
Überlegung, die ein grundlegender Zug des Ignatiusbildes ist, in die ihr 
eigentlich zukommende Rolle eingesetzt. In dem, was der heilige Fran- 
ziskus und der heilige Dominikus getan haben, nimmt er eine Möglichkeit 
seiner eigenen Freiheit wahr, er ist im wahrsten Sinne des Wortes davon 
•angetan": Warum nicht auch ich? 

Für einen Menschen, der nicht sich selber, sondern Gott dienen will, gibt 
es kein sich seiner letzten Gründe versicherndes Warum. An die Stelle des 
quälenden Warum tritt bei Ignatius das befreiende •Warum nicht". Der 
Grund dafür ist ein radikal neues Verständnis von Erlösung, das eine der 
zentralen Überlegungen der Exerzitien verdichtet ausspricht (Nr. 53): Im 

5 Der Bericht des Pilgers Nr. 7. 
6 Ein existentielles Experiment. Zur Psychologie der Exerzitien des Ignatius von Loyola, 
in: Interpretation der Welt. Romano Guardini zum 80. Geburtstag. Hrsg. von Helmut 
Kuhn, Heinrich Kahlefeld, Karl Forster, Würzburg 1965, 503-505. 
7 Ebd. 503. 



Karl-Heinz Crumbach 45g 

Angesicht des gekreuzigten Christus erhält die alte Frage nach der Erlösung 
•Cur Deus homo? Warum wurde Gott Mensch?" eine neue Wendung und 
wird zu einer Frage des Menschen an sich selbst: •Quid agam pro Christo? 
Was soll ich für Christus tun?" Nur so hat Erlösung ihren •Ort", wird ver- 
ständlich und real für den einzelnen: in der Befreiung der Freiheit zu einem 
bedingungslosen Ja. Es ist nicht übertrieben, wenn H. Rahner feststellt, daß 
wir in der neuen Frage des Ignatius •die innerste Mitte seiner Theologie 
und den Quellpunkt für seine kirchengestaltenden Taten"8 berühren. 

Die Phantasie des Ignatius bringt einen Entwurf der Freiheit hervor. 
Die großen mystischen Erfahrungen versichern ihm, daß er es im Ent- 
wurf seiner Freiheit mit Gott selber zu tun hat: Die Tendenz ist richtig, der 
Dienst für Gott wird zum entscheidenden Motiv seines Lebens. Aber damit 
ist das Finden der Lebensaufgabe nicht abgeschlossen. Die konkrete Le- 
bensform muß in einer äußersten Sensibilität für neue Situationen und in 
ständiger Modifikation seiner Pläne gesucht und gefunden werden9. Der 
Pilgerbericht zeigt deutlich ein Stocken, wenn äußere Schwierigkeiten und 
Entscheidungen anstehen (Nr. 45-57; 62-63; 70-72; 94-96). •Die tatsäch- 
liche Schwelle, vor der stillgehalten wird, ist nicht die äußere Schwierigkeit, 
sondern das Erleben der Freiheit in der Wahl"10. Ignatius hatte den Mut, 
den Entwurf seiner Freiheit dem Widerstand der Realität auszusetzen. 
Festzuhalten ist, daß er in allen Situationen das äußerste Mögliche auch tut, 
anderseits aber bereit ist, seine Pläne ständig zu korrigieren, weil sie rela- 
tiv sind auf den Dienst an Gott, der der eigentliche Mittelpunkt seines 
Lebens ist und •je größer" als alle eigenen Pläne und Entwürfe. Der Weg 
des Inigo von Jerusalem nach Rom ist durchlebt von dieser Bereitschaft: 
der uneingeschränkten Offenheit für die Wirklichkeit, in der er den •ewi- 
gen Herrn aller Dinge" (eterno senor de todas las cosas, EB Nr. 98) als die 
Wahrheit seines Lebens und die Be-währung seiner Freiheit sucht und 
immer wieder neu findet. 

II. Elemente einer Theorie der geistlichen Berufung 

Die Erfahrung und der •Ansatz" des Ignatius ist kein schlechthin unver- 
mittelter •Sonderfall". Dann könnten wir zwar - ein wenig ratlos - seine 
Kühnheit und Selbstverständlichkeit bestaunen, aber uns heute hätte er 
kaum etwas zu sagen. Auch innerhalb der christlichen Tradition steht Igna- 

8 Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, 5. 
9 Vgl. dazu den Beitrag von J. Sudbradt, Die Krisis des Ignatius von Loyola, in: Christen- 
tum als Krisis, Würzburg 1971, 103-147. 
10 Leo Bakker, Freiheit und Erfahrung. Redaktionsgeschichtliche Untersuchungen über die 
Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola, Würzburg 1970, 16 f. 



Pour quoy non? 457 

tius nicht allein. Nichtsdestoweniger ist es legitim, seinen Weg als exem- 
plarisch herauszustellen. Wir wiesen schon darauf hin, daß bei Ignatius die 
vernünftige Überlegung ein tragendes Element seiner Selbstfindung war. 
Er ist kein Existentialist im modernen Sinn, der in der unmittelbaren Ein- 
samkeit des Subjektes •den Sprung wagt". Ignatius gelang es vielmehr, die 
Spannung von beidem in seinem Leben zu bewältigen. 

In der heutigen geistigen Situation würde ein bloßer Hinweis auf die 
gelungene Erfahrung vieler Christen in der Geschichte, auch des Igna- 
tius, nicht mehr genügen. Was sie selbstverständlich gelebt und bewältigt 
haben, nämlich die Frage nach den Grundlagen unseres Wissens und Han- 
delns, ist heute eindringlich und explizit gestellt und wird in methodisch 
scharfer Form reflektiert: Wie ist es möglich, Erfahrung und Rationalität, 
kühnen Lebensentwurf und kritische Reflexion zueinander zu vermitteln? 
Deshalb scheint es ratsam, von dieser Frage auszugehen. In der modernen 
philosophischen Grundlagenproblematik zeichnet sich eine Konzeption ab, 
die uns helfen kann, den Ansatz des Ignatius unter den heutigen geistigen 
Bedingungen nachzuvollziehen. Umgekehrt impliziert die Dramatik sei- 
nes Lebens eine Theorie der Berufung, die auch für unsere heutige Dis- 
kussion einiges leistet. Das soll im folgenden gezeigt werden. 

Die neue Konzeption vernünftigen Denkens und Handelns, die wir er- 
wähnten, hält sich nicht an die Suche nach sicheren Gründen, sondern an 
das Prinzip der kritischen Prüfung. Eine Einsicht oder Überzeugung ist 
nämlich nur dann auf dem Weg zur Wahrheit, wenn wir ihr die Möglich- 
keit geben, sich am Widerstand der Erfahrung zu bewähren, um ihren 
Wahrheitsgehalt zu prüfen, womit natürlich grundsätzlich die Möglichkeit 
ihres Scheiterns oder zumindest der Korrektur gegeben ist. Eine kritische 
Suche nach Wahrheit gibt das Streben nach absoluter Gewißheit auf und 
nimmt die •permanente Ungewißheit" in Kauf, ob sich unsere Überzeu- 
gungen und Entwürfe auch in Zukunft bewähren. An die Stelle der Idee 
positiver Begründung tritt die Idee der kritischen Prüfung, die besonders 
von Karl. R. Popper11 ausgearbeitet und von Hans Albert in seinem scharf- 
sinnigen Buch •Traktat über kritische Vernunft"12 aufgenommen wurde. 
Diese Idee hat die Struktur nicht der Frage •Warum?", sondern •Warum 
nicht?". Sie lautet: Eine letzte Verifikation unserer Überzeugungen ist nicht 
möglich, wohl aber eine Falsifikation, d. h. das Scheitern an bestimmten 
Erfahrungen. 

Hans Albert analysiert den Richtungssinn der Frage nach einer letzten Begrün- 
dung unseres Denkens und Handelns. •Mit der Suche nach Wahrheit, nach wahren 
Auffassungen, Überzeugungen oder Aussagen... scheint also die Suche nach 
11 Logik der Forschung, Tübingen 31969. 
12 Tübingen2!969. 



Karl-Heinz Crumbach 453 

sicheren Gründen untrennbar verbunden zu sein, die Suche nach einer absoluten 
Begründung und damit Rechtfertigung unserer Überzeugungen, nach einem 
archimedischen Punkt für den Bereich der Erkenntnis"13. Nun zeigt Albert ein- 
sichtig, daß die Suche nach einem unerschütterlichen Fundament, nach einer letzten 
Sicherung in unlösbare Aporien führt14. Schließlich bleibt als Resignationslösung 
nur noch, daß man eine bestimmte Einsicht in der Suche nach Sicherheit als archi- 
medischen Punkt annimmt, indem man sie dogmatisiert durch angebliche Selbst- 
begründung, Selbstevidenz, Fundierung in unmittelbarer Erkenntnis - in einer 
Intuition, einem Erlebnis oder einer Erfahrung mit Offenbarungscharakter. Die 
erlangte Sicherheit ist aber nur scheinbar, denn unweigerlich taucht die Frage auf 
nach den Kriterien, wann eine solche Erfahrung wirklich vorliegt und als letzte 
Begründung meines Erkennens und Handelns dienen kann. Sonst würde ja die 
Grundfrage, das Prinzip der zureichenden Begründung an einem Punkt willkür- 
lich suspendiert, und der Hinweis auf eine unmittelbare Einsicht oder gar Offen- 
barung wäre nur eine Maskerade für den Entschluß, die Grundfrage aufzugeben. 
Ein unmittelbarer Zugang zur Wahrheit, eine Wahrheitsgarantie, ein sicherer 
Grund und ein unantastbares Fundament ist so im eigentlichen Sinne des Wor- 
tes nur das Ergebnis einer Selbst-Begründung oder Selbst-Rechtfertigung. Die Ver- 
geblichkeit des Bemühens, absolute Sicherheit zu verlangen, führt zu der Frage, 
ob nicht •die Suche nach einem archimedischen Punkt... einer Formulierung der 
Problemsituation entspringt, die der Kritik nicht standhält. Man darf nicht über- 
sehen, daß auch Problemstellungen Voraussetzungen enthalten, die falsch und 
daher irreführend sein können. Das Problem des archimedischen Punktes mag zu 
den falsch gestellten Problemen gehören"15. 

Es kommt also darauf an, unsere Einsichten nicht in der Sucht nach Si- 
cherheit als Dogmen zu immunisieren, sondern als •Hypothesen" zu prü- 

fen. Dieser Prozeß ist grundsätzlich offen. Auch für sittliche Überzeugun- 

gen geht es um das Suchen und Durchleben prüfungsrelevanter Situatio- 

nen, in denen sich ein Entwurf bewähren oder auch scheitern kann. 

Was aber ist der Ursprung einer solchen •Hypothese"? Sie ist eine Lei- 

stung der Phantasie, die ihre Entwürfe rationaler Argumentation und Kri- 

tik offenhält. Die Suche nach einem archimedischen Punkt im Bereich des 

sittlichen Handelns ist deshalb utopisch, weil sie •die Bedeutung der Un- 

gewißheit, des Risikos und der Phantasie für die Lösung praktischer Pro- 

bleme nicht berücksichtigt"16. Die Phantasie ist in der Lage, unsere Denk- 

und Handlungsgewohnheiten zu durchbrechen und auf neue Situationen 

mit schöpferischen Antworten zu reagieren. In der Suche nach Wahrheit ist 

sie bereit, ihre Entwürfe dem Widerstand der Realität oder anderer Mit- 

glieder der Gesellschaft auszusetzen. 

13 Ebd. 8 f. 
14 Siehe die Diskussion des sog. •Münchhausen-Trilemmas" S. 13 ff. Die Überlegungen 
Alberts gelten in ähnlicher Weise für den Bereich des Erkennens wie auch des Handelns 
(55-79). 
15 Ebd. 15. 
16 Ebd. 68. 



Pour quoy non? 459 

Man braucht nicht alle Details und alle Konsequenzen dieses Denkens 
zu akzeptieren, um zu sehen, daß sie für unsere Frage nach der geistlichen 
Berufung - ähnlich wie die Erfahrung des Ignatius - ein hohes Potential 
enthalten: kritisch und befreiend zugleich. Nur am Rande sei vermerkt, 
daß Motive wie •Ungewißheit", •Phantasie" und •Risiko" ihr Recht er- 
halten gerade in einer Konzeption, die sich als kritischen Rationalismus 
versteht. Nun gilt es, einige Linien auszuziehen und Akzente zu setzen. Mir 
scheint, sie versetzen uns in die Lage, die Frage nach dem •Warum" und 
einer sicheren Rechtfertigung der Wahl unseres Lebensweges, aber auch 
unseres Dienstes und Einsatzes unter einem Blickwinkel zu sehen, der einen 
christlichen Grundsatz neu zur Geltung bringt: •Warum nicht?" 

1. Berufung durch Gott oder Entwurf der Phantasie? 

Hat ein geistlicher Beruf seinen Grund in einem wie auch immer erfah- 
renen Ruf durch Gott, dessen man sich nur im Gebet versichern kann, oder 
in einem Entwurf der Phantasie des Menschen? Wille Gottes und Freiheit 
des Menschen sind eine schlechte Alternative, wie die Aporien scholasti- 
scher Konzeptionen, aber auch die Argumentationen des atheistischen Hu- 
manismus deutlich zeigen. Setzt nicht Gott die menschliche Freiheit in ihre 
eigenste Selbständigkeit? Hat nicht die Christologie Karl Rahners zeigen 
können, daß gerade die größte Einheit mit Gott in die radikalste Eigen- 
ständigkeit und Freiheit hineinvermittelt? Ist es nicht so, daß der Wille 
Gottes die Freiheit und die Aktivität des Menschen gerade provoziert?17 

Ähnliche Fragen stellt Jürgen Moltmann an den atheistischen Humanis- 
mus eines Adam Schaff oder Jean Paul Sartre: •Schließen einander denn 
der gnädige Gott, der im gekreuzigten Christus zu uns spricht, und der 
freie Mensch aus? Verstümmelt denn die Gnade die menschliche Verant- 
wortung? So habe ich das Neue Testament noch nie gelesen. Gott ist nicht 
Entlastung, sondern Zumutung von Verantwortung und Freiheit"18. 

Wie wir sahen, ist diese Einsicht gar nicht so modern, wie sie sich manch- 
mal gibt: Ignatius, der an der Wende zur Neuzeit steht, hat diese Sicht 
grundsätzlich schon erfaßt, allerdings mehr gespürt als begrifflich scharf 
artikuliert, und wenn, dann in jener eigentümlich spannungsvollen Form, 
die Hugo Rahner in seinen Studien als ignatianische Dialektik bezeichnet. 
In einem zentralen Gebet der Exerzitien (Nr. 98) sieht er die • gnaden- 
theologisch tiefsinnige Doppelform"19 wirksam: Es ist (in einem Atem- 
zug!) die Bitte an Jesus Christus, mich zu erwählen (•elegir") - und meine 

,7 Vgl. dazu Ein ignatianisch.es Wort als Frage an unseren Glauben, GuL 42 (1969) 321-32cS. 
18 Jürgen Moltmann, Umkehr zur Zukunft, München 1970, 20 f. 
19 A. a. O. 293. 



Karl-Heinz Crumbach 460 

eigene Wahl anzunehmen (•rescibir"). Auch in der Betrachtung zur Erlan- 
gung der Liebe (Nr. 234) lautet die Bitte: Nimm Dir - und nimm an meine 
ganze Freiheit (die ich Dir frei anbiete)! 

Die Verfügung Gottes hat ihre konkrete Realität in einer Selbstverfü- 
gung des Menschen, ist nicht eine von außen kommende oder außen zu su- 
chende Größe, die meine Freiheit überfremdet. Der Wille Gottes und sein 
Ruf haben ihren •Ort" und kommen zur Geltung im Entwurf der mensch- 
lichen Freiheit. Nicht nur für Ignatius gilt, was L. Bakker sagt: Das •Be- 
wußtsein von Gottes Gegenwart dringt bis in das innerste Gefüge seiner 
Wahl bei Ignatius durch. Wählen und Erwähltsein, Freiheit und Wille 
Gottes, Selbstentwurf und Gebet sind zur Einheit verschmolzen. Jedoch 
nicht so, daß er sich im Gebet Gottes festliegende Gesetze einprägen müßte, 
um diese dann in seinem Leben auszuführen. Nein, das Gebet ist eine schöp- 
ferische Entdeckung, worin sein eigenes •Selbst" sich entfaltet und Gottes 
Wille ein •Geschehen" ist. .. Die Bewegungen, die er wahrnimmt, sind 
zutiefst seine eigene Freiheit, die nach Verwirklichung ruft, aber auch zu- 
gleich Gottes Wirken in ihm"20. 

Die Begegnung mit Gott hat ihren vorzüglichen Ort in der Auseinander- 
setzung mit der Schrift und dem An-Spruch Jesu von Nazaret, in dem Gott 
selber zur Sprache kommt. Dieser Anspruch reizt meine Phantasie zu neuen 
Perspektiven, indem sie in sich verschlossene Denk- und Handlungsge- 
wohnheiten in Frage stellt und neue Möglichkeiten, die ich vielleicht bisher 
für Unmöglichkeiten gehalten habe, eröffnet. Es kommt nur darauf an, sol- 
che neu gewonnenen Perspektiven zu konkretisieren in einer Denk- und 
Handlungsalternative, die die Erprobung am Widerstand der Realitäten 
nicht scheut. Der Entschluß, •auf sein Wort hin" den Entwurf der eigenen 
Freiheit in konkreten Lebens-Versuchen zur Bewährung zu bringen, heißt 
aber Glaube. Die entscheidende Frage ist, ob es mir gelingt, meine Erfah- 
rungen zu integrieren und zu bewältigen, ob aus der Übernahme einer be- 
stimmten Lebensform je größere Freiheit der Selbstlosigkeit und des Dien- 
stes erwächst. Wenn ja, dann kommt in der Verwirklichung eines solchen 
Lebensentwurfes der Anspruch Jesu und damit Gott selber zur Sprache: in 
konkreten geschichtlichen Entscheidungen, in denen ich versuche, der Herr- 
schaft Gottes in Jesus Christus für mich und für die Welt, in der ich lebe, 
gerecht zu werden. 

2. Die Möglichkeit des Scheiterns 

Ein praktischer Entwurf der Freiheit muß sich der prinzipiellen Möglich- 
keit des Scheiterns am Widerstand der Realitäten stellen, ja der Fehlbar- 

20 A.a.O. 21. 



Pour quoy non? 461 

keit einer solchen •Hypothese" ernsthaft Rechnung tragen. Mancher wird, 
da es sich bei unseren Überlegungen um die Frage der geistlichen Beru- 
fung handelt, besorgt fragen: Entsteht durch eine solche Konzeption nicht 
eine große Berufsunsicherheit, ja kann sie nicht zu einem unverbindlichen 
Spiel der Freiheit mit verschiedenen Möglichkeiten führen? Aber wir 
müssen uns vor Augen halten: Es hat zu allen Zeiten Ordensaustritte und 
die Aufgabe des priesterlichen Amtes gegeben. Heute hat die Häufigkeit 
solcher Fälle, z.T. aufgrund des geistigen Umbruches, in dem wir leben, 
zugenommen. Nun hat man im allgemeinen in der Theorie an der •Ewig- 
keit" der Gelübde oder einer •ein für allemal" übernommenen Verpflich- 
tung festgehalten und die Lösung des Dilemmas mehr im Praktischen ge- 
sucht, d. h. durch Dispensen. Wäre es nicht ehrlicher, die grundsätzliche 
Fallibilität einer geistlichen Berufung auch in der Theorie ernst zu nehmen? 
Dann bliebe diese Theorie nicht ein abstraktes unwirksames Prinzip, son- 
dern gewänne Erklärungskraft und auch Verbindlichkeit für alle Fälle. 
Könnte der Ewigkeitscharakter der Gelübde nicht so erklärt werden, daß 
der Mensch den Entschluß faßt, den Entwurf seiner Freiheit an der Reali- 
tät und den Erfahrungen, die er macht, sich bewähren zu lassen und von 
sich aus an diesem Entschluß bis zum Beweis des Gegenteils festzuhalten? 
Dann braucht die Möglichkeit des Scheiterns nicht ausgeschlossen zu wer- 
den. Das Festhalten am Entschluß entspringt dann genauso wie die Mög- 
lichkeit einer Korrektur der Gelassenheit und Offenheit für die Wirklich- 
keit: Keine Erfahrung darf unter- oder überbewertet werden, und der 
Betreffende ist von seinem Willen zur Wahrheit her verpflichtet, das Trag- 
bare und in seinen Kräften Stehende wirklich zu leisten. Ignatius würde 
eine solche Haltung •Indifferenz" nennen. Der •Ewigkeitscharakter" einer 
solchen Entscheidung läge dann mehr darin, daß der Mensch es im Ent- 
wurf seiner Freiheit mit Gott selber zu tun hat, der allein ewig ist, und ei- 
sernen Lebensweg in unbedingter Verantwortung vor Gott wählt. Eine 
solche Wahl hat die Verheißung für sich, daß Gott die Möglichkeit gibt, an 
diesem Entschluß festzuhalten oder aber (im anderen Falle), daß die Treue 
Gottes zum Menschen und die Treue des Menschen zu Gott auch dann wirk- 
sam ist, wenn ein Scheitern der Berufung vorliegt, das in letzter Verant- 
wortung erkannt wird. •Fallibilität" ist hier dann in dem doppelten Sinn 
zu verstehen, daß ein solcher Entwurf schuldhaft so verfehlt werden kann, 
daß eine objektive Situation entsteht, in der ein Festhalten an der alten 
Lebensform sittlich nicht mehr verantwortet werden kann - oder daß er am 
Widerstand der Realität, der eigenen Persönlichkeitsstruktur, der eigenen 
geistigen Entwicklung und Situation, der Gesellschaft scheitern kann. Die 
Wahl meines Lebensweges, die dem Entwurf der Phantasie der Freiheit 
aus der Begegnung mit Gott entspringt, besagt kein unverbindliches Spiel, 



Karl-Heinz Crumbach 452 

sondern die Entscheidung dafür, das äußerst Mögliche wirklich zu tun, 
also nicht: Resignation vor dem ersten auftauchenden Hindernis oder dem 
anscheinend Unmöglichen, denn das Unmögliche möglich zu machen ist ja 
die Leistung der Phantasie der Freiheit, die den in sich verschlossenen 
Spielraum des Möglichen sprengen kann. Dieser Mut eröffnet neue Räume 
auch da, wo anscheinend keine Aussicht mehr besteht. 

3. Die Suche nach Rechtfertigung - christlich gesehen 

Die Suche nach Sicherung, nach einem unerschütterlichen Fundament un- 
serer Überzeugungen und Handlungen ist nichts anderes als der Wille zur 
Selbstbegründung und Rechtfertigung - man kann auch sagen: Selbst- 
Rechtfertigung. Diese Stichworte weisen auf einen tiefen theologischen Zu- 
sammenhang. Sucht nicht die Frage nach der letzten Begründung, nach der 
Rechtfertigung und dem archimedischen Punkt einer geistlichen Berufung 
die Begründung bei sich selbst? Nach Albert kann eine Entscheidung •durch 
keine Kalkulation im Rahmen ein für allemal festgelegter Regelsysteme 
vorweggenommen werden"21; Wahrheit ist nur erreichbar in der uneinge- 
schränkten Offenheit für Erfahrung. Christlich gesprochen heißt das, daß 
der Mensch es im Entwurf seiner Freiheit mit Gott zu tun hat. Ist die 
•Selbstbegründungsthese"22 nicht auf der Ebene des Denkens genau das, 
was Paulus als Gesetzesgerechtigkeit bezeichnet, die Selbst-sicherheit des 
Selbst-leistenden und Selbst-gerechten, der all sein Denken und Tun bis 
ins letzte von sich selber her rechtfertigen will? Liegt der letzte Grund in 
mir selber? Dabei ist der letzte Grund der Abgrund und die Grundlosigkeit 
Gottes! Ein Mensch, der ganz aus eigenen Sicherungen und Versicherun- 
gen, ganz aus eigenen Möglichkeiten lebt, braucht ein abgeschlossenes Sy- 
stem mit archimedischem Punkt, das seinen Einsatz und Dienst erst einmal 
rechtfertigt: eine Form noetischer Werkgerechtigkeit. Diese Überlegun- 
gen bedeuten keine Abwertung oder Verminderung der Rationalität, son- 
dern setzen vernünftige Überlegungen in ihr Recht und ihre eigentliche 
Wirksamkeit, geben ihnen aber auch die sachgemäße Richtung. Die end- 
lose Suche nach einer letzten Sicherheit meines Berufes erreicht doch nur 
eigenhändig unterschriebene Garantien. Nur die Offenheit, die einen 
Entwurf der Freiheit sich in der Wirklichkeit, die wir nicht selber machen 
und verwalten - und das sind wir selbst und die Gemeinschaft, die der 
Raum unserer Selbstfindung ist -, bewähren läßt, macht uns frei und fähig 
zu einem Dienst, der einen großen Vorschuß an Vertrauen gibt - vielleicht 
sogar einen Blankoscheck - und der auf Gott zulebt als den wahren Grund 

21 A. a. O. 68. 
-2 Ebd. 14. 



Pour quoy non? 463 

der Wirklichkeit, der meine Freiheit in die Bewährung und Be-wahrhei- 
tung ruft. 

In einer kleinen Studie über Spiel und Phantasie stellt Jürgen Molt- 
?nann23 die Frage nach dem Grund der Welt. Gottes Schöpfung ist nicht 
notwendig. •Wenn er etwas schafft, was nicht Gott ist, aber auch nicht 
nichts ist, so hat das seinen Grund auch nicht in sich selber, sondern im 
Wohlgefallen Gottes. Darum ist die Schöpfung ein Spiel Gottes, ein Spiel 
seiner grundlosen und unergründlichen Weisheit"24. Sie ist •sinnvoll, aber 
nicht notwendig", Eigenschaften, mit denen Huizinga das Spiel charakteri- 
siert. •Der freien Schöpfung aus dem Wohlgefallen Gottes als Weltsym- 
bol entspricht die Gotteskindschaft als Menschensymbol"25. Einem solchen 
Gott, so fügen wir hinzu, entspricht der Mensch auch in der Wahl seines 
Lebensweges nur recht, wenn er nicht nach letzter Sicherung und notwen- 
digen, zwingenden Gründen sucht, sondern vor ihm das Spiel der Freiheit 
spielt - der Freiheit und der Phantasie der Hoffnung vor dem freien Gott. 

Die Auferstehung Jesu ist der Grund dafür, daß der Mensch Heil und 
Sicherheit nicht mehr bei sich selber zu suchen braucht, daß er sich loslassen 
darf in großer Offenheit für die Wirklichkeit in der Nachfolge des Kreuzes. 
Nur so erhält der Mensch Freiheit von aller Angst um sich selbst. Hans Urs 
von Balthasar sieht in solcher Haltung das Unvergleichliche des Christen- 
tums: •Alle Religionen außer dem Christentum wollen dem Menschen eine 
Stütze, einen festen Standpunkt im ewigen Wechsel, eine Zuflucht in der 
allgemeinen Vergänglichkeit bieten. Dazu wurden sie erfunden; sie sind 
Flucht und Entwertung der Zeitlichkeit. Christus vollzieht die umgekehrte 
Bewegung in die Zeit hinein, und zwar in ihre absolute Vergeblichkeit. Er 
opfert nicht die Zeit, sondern sich in der Zeit. Wer sein Opfer mitvollzie- 
hen will, muß auf jede Stütze, jeden festen Stand, jede Sicherung und Er- 
werbung verzichten. Darum hat sich der Herr nie mit einem Rettungsanker, 
einem Felsen, einem Haus verglichen, sondern mit dem Licht, der Quelle, 
dem Leben, dem Weg ... der Tür, durch die man eingeht, der Auferste- 
hung, die aber im Sterben des Samenkornes sich vollzieht"26. Der Christ 
braucht keine Sicherheit, kein abgerundetes Priesterbild oder eine letzt- 
gültige Begründung des Ordenslebens, um einer Berufung zu folgen. Die- 
ses Bild ist er selber, er zeichnet es auf den Zeilen seines Lebens. Es liegt 
in der Zukunft. Es wird deutlicher in der Praxis eines Lebens, das sich ein- 
läßt auf den Weg, den Jesus gegangen ist und an dessen Ende Gott wartet 
als der wahre Grund, der schon immer grundlos unser Leben begründete. 

23 Die ersten Freigelassenen der Schöpfung. Versuche über die Freude an der Freiheit und 
das Wohlgefallen am Spiel, München 1971, 22-50. 
24 Ebd. 24. 25 Ebd. 25. 
28 Das Weizenkorn. Aphorismen. Einsiedeln 31958, 41. 




