»POUR QUOY NON:«

Worauf griindet die Sicherheit der Rechtfertigung einer
geistlichen Berufung?

Karl-Heinz Crumbach SJ, Frankfurt am Main

Die radikale Unsicherheit vieler, nicht nur jiingerer Priester und Ordens-
leute, die quiilende Frage nach der eigenen Identitit, nach einem Funda-
ment und einem Selbstverstindnis, das ein solches Leben tragen kann, sind
eine Tatsache, mit der wir seit langem leben miissen; sie zu leugnen, ware
entweder Naivitit oder eine leicht durchschaubare Strategie der Beschwich-
tigung. Vielen stellt sich, oft ganz plétzlich, die Frage: Was halt mich
eigentlich noch? Das Motiv der Treue zur eigenen Berufung und des Dien-
stes verliert dann leicht seine Kraft, viele Erfahrungen sprechen dagegen.
Auch die Gemeinschaft der Kirche oder eines Ordens kann, bis zum Hals
mit eigenen Problemen beschiftigt, einen einzelnen im akuten Fall kaum
stiitzen. Die Frage nach der ,zureichenden Begriindung® und Rechtferti-
gung des Einsatzes findet viele allein mit zermiirbenden und endlosen Re-
flexionen. Wer will da einen Schluflpunkt setzen?

Was sagen wir jungen Menschen, die vor der Wahl stehen, ob sie sich
fiir das Priestertum oder ein Leben im Orden entscheiden? Die Entschei-
dungsschwiche dieser Generation ist oft genug hervorgehoben worden.
Festzuhalten ist, daf sie nicht nur eine entwicklungspsychologische Raritit
der modernen Jugend ist, sondern selber Ausdruck und Moment der ob-
jektiven geistigen Situation der gesellschaftlichen Kirche. Es fehlen die
Leitbilder, die Motivkraft genug haben, um eine positive Entscheidung zu
begiinstigen. Das Stichwort Adornos ,Ohne Leitbild“, mit dem er die Lage
der heutigen Kunst markiert, gilt auch fiir die Frage des geistlichen Beru-
fes. Im nagenden Zweifel ,Lohnt es sich?“ verbirgt sich eine unbewiltigte
Fraglichkeit. Andererseits ist der Ausbruch aus dem Narzifmus der , Krise*
lingst fillig. Dazu wollen die folgenden Uberlegungen einen kleinen Bei-
trag leisten.

I. Das Beispiel des Ignatius von Loyola: Pour quoy non?

Wie es scheint, fithrt die Suche nach letzter Sicherheit und Rechtfertigung
einer Berufung an kein Ende, es sei denn, man macht an einem Punkt un-
kritisch Schluf oder verdrangt die Frage durch Riickzug in die religiose
Innerlichkeit mit dem Ergebnis einer zweifelbaften Sicherung und ,Gebor-



Karl-Heinz Crumbach 454

genheit®. Dann aber liuft man Gefahr, daf sich die unbewiltigte Fraglich-
keit zu einem spiteren Zeitpunkt um so stirker durchsetzt.

Wire es nicht denkbar, die Frage nach der Berufung einmal ganz anders
zu stellen? ,,Ganz anders“ meint nicht die Sucht nach einer neuen Kuriosi-
tat, die unverbindlich bleibt. Es soll sich vielmehr konkretisieren und Kon-
turen gewinnen an der lebendigen Erfahrung und dem ,Lebensexperi-
ment® des Ignatius von Loyola. Dabei wird leicht zu sehen sein, daf hier
nur eine grundchristliche Erfahrung in besonderer Radikalitit und Deut-
lichkeit gegeben ist.

In der Schlofkapelle von Loyola, unter dem Gemilde der Verkiindi-
gung Mariens, ist ein Wappenspruch zu lesen, der als Frage formuliert ist:
Pour quoy non? Warum nicht? Diese Frage ist — so kann man vermuten --
belebt von dem kithnen Geist der gallischen Ritterromane, besonders jener
Geschichten des Amadis de Gaula, die das Sinnen des Ignatius noch lange
Zeit erfullten, wie er selber schreibt!. Der adlige Mut des Ritters, des ,,noble
caballero®, kennt kein dngstliches , Warum®. H. Rahner weist darauf hin,
dafl Ignatius in den Wochen vor seiner Bekehrung vor diesem Bild gebetet
hat®. Ist es gewagt, anzunehmen, daff wir in der Kithnheit und Selbstver-
standlichkeit dieser Frage einen entscheidenden Vektor der ignatianischen
Selbstfindung vor Augen haben?

Der ,Bericht des Pilgers“ macht deutlich, daf} Ignatius nach seiner Ver-
wundung in Pamplona auf seinem Krankenbett lange griibelte, welche gro-
Ben Taten er noch vollbringen kénnte. Daf er in seiner alten Welt Ruhm
und Ehre erwerben wollte, war véllig klar — es gab fiir ihn nur dieses Ziel,
und die Aussichten waren grof8. Die duflerst gefihrlichen und fast verzwei-
felten kosmetischen Operationen an seinem verletzten Bein geben von sei-
nem festen Entschlufl eindeutiges Zeugnis. Militirruhm und Frauendienst
standen auf dem Spiel. ,Das konnte er nicht anstehen lassen, da er ent-
schlossen war, seine weltliche Karriere fortzusetzen“s. Mit diesen Gedan-~
ken beschiftigt, wird er nun unmittelbar mit einer anderen Welt konfron-
tiert: Die Vita Christi des Kartiusers Ludolf und eine Sammlung von
Heiligenleben des Jakob von Viraggio waren zu seinem groflen Bedauern
die einzig vorhandene Lektire in der Bibliothek seiner frommen Schwi-
gerin. ,Aber was liest man nicht alles im Streckverband?“¢ In den Spie-
len seiner Phantasie kamen nun ganz neue Méglichkeiten in den Blick.
Sie verdichteten sich zu der Initialziindung: , Wie wire es, wenn ich all das

! Der Bericht des Pilgers. Ubersetzt und erliutert von Burkhart Schneider SJ, Freiburg
1956, Nr. 17.

2 Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 5.

3 Der Bericht des Pilgers Nr. 4.

* H. Rahner in: Leonard von Matt —- Hugo Rahner, Igratius von Loyola, Wiirzburg 1955,91.



Pour quoy non? 455

tite, was der heilige Franziskus getan hat, oder was der heilige Dominikus
tat?“ Der Bericht geht weiter, und zwar ziemlich iberraschend: ,Seine
ganze Uberlegung bestand darin, daf§ er zu sich selber sagte: Der heilige
Dominikus hat dies getan, also muff auch ich es tun; der heilige Franziskus
hat jenes getan, also muf} auch ich es tun“?. Es lohnt sich, die tollkiihne Un-
befangenheit dieser Uberlegung einmal auf sich wirken zu lassen, die es
gleich am Anfang mit so grofen Heiligen aufnehmen will. Ist das nicht der
gleiche Schwung und Mut wie in der franzosischen Devise: Pour quoy non?

Was ist der Ursprung der Gedanken, die auf das ganze Wirken des
Ignatius Einflu haben sollten, was ist — zumindest eine — Wurzel seiner
Bekehrung? Albert Gérres® hat am Pilgerbericht eindrucksvoll das Un-
dramatische, Unheroische dieser Bekehrung herausgestellt. ,Das Wesent-
liche scheint eine sanfte Gewalt zu sein, die dem auf zwei Ebenen Phanta-
sierenden die neue Reihe der Phantasien ohne sein Zutun, jedenfalls ohne
besondere aktive Anstrengung, anziehender, liebenswerter und lustvoller
werden 14ft, als es die bisher herrschende war. Die neue Zuneigung ent-
springt ebenso spontan und natiirlich aus der Wahrnehmung ihrer neu er-
fahrenen Gegenstinde wie die alte aus dem Anblick der ihren®”. Sein neues
Lebensziel ist also nicht das Ergebnis irgendwelcher Griibeleien, sondern
hat seinen Ursprung in der Phantasie. Von nun an handelt er konsequent
danach, er macht alle Anstrengungen, seinen Plan zu verwirklichen in der
Selbstverstindlichkeit und Kithnheit des ,Pour quoy non?“. Nicht ein end-
loses , Warum®, sondern dieses , Warum nicht“ macht ihn handlungsfahig
und stellt ihn ins Offene der Freiheit. In seinem Entschlufl antizipiert er
dessen Gelingen und Rechtfertigung, und genau dies eréffnet ihm Hand-
lungsfreiheit. Von diesem Grundanstof her ist auch die verniinftige, kluge
Uberlegung, die ein grundlegender Zug des Ignatiusbildes ist, in die ihr
eigentlich zukommende Rolle cingesetzt. In dem, was der heilige Fran-
ziskus und der heilige Dominikus getan haben, nimmt er eine Moglichkeit
seiner eigenen Freiheit wahr, er ist im wahrsten Sinne des Wortes davon
»angetan“: Warum nicht auch ich?

Fiir einen Menschen, der nicht sich selber, sondern Gott dienen will, gibt
es kein sich seiner letzten Griinde versicherndes Warum. An die Stelle des
quilenden Warum tritt bei Ignatius das befreiende , Warum nicht®. Der
Grund dafiir ist ein radikal neues Verstindnis von Erlosung, das eine der
zentralen Uberlegungen der Exerzitien verdichtet ausspricht (Nr. 53): Im

5 Der Bericht des Pilgers Nr. 7.

6 Ein existentielles Experiment. Zur Psychologie der Exerzitien des Ignatius von Loyola,
in: Interpretation der Welt. Romano Guardini zum 80. Geburtstag. Hrsg. von Helmut
Kuhn, Heinrich Kahlefeld, Karl Forster, Wiirzburg 1965, 503-505.

7 Ebd. 508.



Karl-Heinz Crumbach 456

Angesicht des gekreuzigten Christus erhilt die alte Frage nach der Erlosung
»Cur Deus homo? Warum wurde Gott Mensch?“ eine neue Wendung und
wird zu einer Frage des Menschen an sich selbst: »Quid agam pro Christo?
Was soll ich fiir Christus tun?“ Nur so hat Erlésung thren ,Ort“, wird ver-
stindlich und real fiir den einzelnen: in der Befreiung der Freiheit zu einem
bedingungslosen Ja. Es ist nicht iibertrieben, wenn H. Rakner feststellt, dafl
wir in der neuen Frage des Ignatius ,die innerste Mitte seiner Theologie
und den Quellpunkt fiir seine kirchengestaltenden Taten“® berithren.

Die Phantasie des Ignatius bringt einen Entwurf der Freiheit hervor.
Die grofien mystischen Erfahrungen versichern ihm, dafl er es im Ent-
wurf seiner Freiheit mit Gott selber zu tun hat: Die Tendenz ist richtig, der
Dienst fiir Gott wird zum entscheidenden Motiv seines Lebens. Aber damit
ist das Finden der Lebensaufgabe nicht abgeschlossen. Die konkrete Le-
bensform muf in einer duflersten Sensibilitit fiir neue Situationen und in
standiger Modifikation seiner Pline gesucht und gefunden werden®. Der
Pilgerbericht zeigt deutlich ein Stocken, wenn dufiere Schwierigkeiten und
Entscheidungen anstehen (Nr. 45-57; 62-63; 70-72; 94-96). ,Die tatsich-
liche Schwelle, vor der stillgehalten wird, ist nicht die dufiere Schwierigkeit,
sondern das Erleben der Freiheit in der Wahl“*®, Ignatius hatte den Mut,
den Entwurf seiner Freiheit dem Widerstand der Realitit auszusetzen.
Festzuhalten ist, dafl er in allen Situationen das duferste Mégliche auch tut,
anderseits aber bereit ist, seine Pline stindig zu korrigieren, weil sic rela-
tiv sind auf den Dienst an Gott, der der eigentliche Mittelpunkt seines
Lebens ist und ,je grofier als alle eigenen Pline und Entwiirfe. Der Weg
des Inigo von Jerusalem nach Rom ist durchlebt von dieser Bereitschaft:
der uneingeschrankten Offenheit fiir die Wirklichkeit, in der er den »EWI-
gen Herrn aller Dinge“ (eterno senor de todas las cosas, EB Nr. 98) als die
Wahrheit seines Lebens und die Be-wihrung seiner Freiheit sucht und
immer wieder neu findet.

I1. Elemente einer Theorie der geistlichen Berufung

Die Erfahrung und der ,Ansatz“ des Ignatius ist kein schlechthin unver-
mittelter ,Sonderfall“. Dann kénnten wir zwar — ein wenig ratlos — seine
Kihnheit und Selbstverstindlichkeit bestaunen, aber uns heute hitte er
kaum etwas zu sagen. Auch innerhalb der christlichen Tradition steht Igna-

8 Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, 5.

® Vgl. dazu den Beitrag von J. Sudbrack, Die Krisis des Ignatius von Loyola, in: Christen-
tum als Krisis, Wiirzburg 1971, 103-147.

0 Leo Bakker, Freiheit und Erfahrung, Redaktionsgeschichtliche Untersuchungen iiber die
Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola, Wiirzburg 1970, 16 f.



Pour quoy non? 457

tius nicht allein. Nichtsdestoweniger ist es legitim, seinen Weg als exem-
plarisch herauszustellen. Wir wiesen schon darauf hin, dafl bei Ignatius die
verniinftige Uberlegung ein tragendes Element seiner Selbstfindung war.
Er ist kein Existentialist im modernen Sinn, der in der unmittelbaren Ein-
samkeit des Subjektes ,den Sprung wagt“. Ignatius gelang es vielmehr, die
Spannung von beidem in seinem Leben zu bewiltigen.

In der heutigen geistigen Situation wiirde ein blofler Hinweis auf die
gelungene Erfahrung vieler Christen in der Geschichte, auch des Igna-
tius, nicht mehr geniigen. Was sie selbstverstidndlich gelebt und bewaltigt
haben, namlich die Frage nach den Grundlagen unseres Wissens und Han-
delns, ist heute eindringlich und explizit gestellt und wird in methodisch
scharfer Form reflektiert: Wie ist es méglich, Erfahrung und Rationalitat,
kithnen Lebensentwurf und kritische Reflexion zueinander zu vermitteln?
Deshalb scheint es ratsam, von dieser Frage auszugehen. In der modernen
philosophischen Grundlagenproblematik zeichnet sich eine Konzeption ab,
die uns helfen kann, den Ansatz des Ignatius unter den heutigen geistigen
Bedingungen nachzuvollziehen. Umgekehrt impliziert die Dramatik sei-
nes Lebens eine Theorie der Berufung, die auch fiir unsere heutige Dis-
kussion einiges leistet. Das soll im folgenden gezeigt werden.

Die neue Konzeption verniinftigen Denkens und Handelns, die wir er-
wahnten, hilt sich nicht an die Suche nach sicheren Griinden, sondern an
das Prinzip der kritischen Pritfung. Eine Einsicht oder Uberzeugung ist
niamlich nur dann auf dem Weg zur Wahrheit, wenn wir ihr die Moglich-
keit geben, sich am Widerstand der Erfahrung zu bewéhren, um ihren
Wabhrheitsgehalt zu priifen, womit natiirlich grundsétzlich die Moglichkeit
ihres Scheiterns oder zumindest der Korrektur gegeben ist. Eine kritische
Suche nach Wahrheit gibt das Streben nach absoluter Gewiflheit auf und
nimmt die ,permanente Ungewiflheit in Kauf, ob sich unsere Uberzeu-
gungen und Entwiirfe auch in Zukunft bewdhren. An die Stelle der Idee
positiver Begriindung tritt die Idee der kritischen Priifung, die besonders
von Karl. R. Popper'! ausgearbeitet und von Hans Albert in seinem scharf-
sinnigen Buch , Traktat tiber kritische Vernunft“** aufgenommen wurde.
Diese Idee hat die Struktur nicht der Frage , Warum?“, sondern , Warum
nicht?“. Sie lautet: Eine letzte Verifikation unserer Uberzeugungen ist nicht
moglich, wohl aber eine Falsifikation, d.h. das Scheitern an bestimmten
Erfahrungen.

Hans Albert analysiert den Richtungssinn der Frage nach einer letzten Begriin-
dung unseres Denkens und Handelns. ,Mit der Suche nach Wahrheit, nach wahren
Auffassungen, Uberzeugungen oder Aussagen... scheint also die Suche nach

11 Logik der Forschung, Tiibingen 21969.
12 Tiibingen 21969.



Karl-Heinz Crumbach 458

sicheren Griinden untrennbar verbunden zu sein, die Suche nach einer absoluten
Begriindung und damit Rechtfertigung unserer Uberzeugungen, nach einem
archimedischen Punkt fiir den Bereich der Erkenntnis“13, Nun zeigt Albert ein-
sichtig, dafl die Suche nach einem unerschiitterlichen Fundament, nach einer letzten
Sicherung in unlésbare Aporien fithrt!s. Schlieflich bleibt als Resignationslésung
nur noch, dafl man eine bestimmte Einsicht in der Suche nach Sicherheit als archi-
medischen Punkt annimmt, indem man sie dogmatisiert durch angebliche Selbst-
begriindung, Selbstevidenz, Fundierung in unmittelbarer Erkenntnis — in einer
Intuition, einem Erlebnis oder einer Erfahrung mit Offenbarungscharakter. Die
erlangte Sicherheit ist aber nur scheinbar, denn unweigerlich taucht die Frage auf
nach den Kriterien, wann eine solche Erfahrung wirklich vorliegt und als letzte
Begriindung meines Erkennens und Handelns dienen kann. Sonst wiirde ja die
Grundfrage, das Prinzip der zureichenden Begriindung an einem Punkt willkiir-
lich suspendiert, und der Hinweis auf eine unmittelbare Einsicht oder gar Offen-
barung wire nur eine Maskerade fiir den Entschlufl, die Grundfrage aufzugeben.
Ein unmittelbarer Zugang zur Wahrheit, eine Wahrheitsgarantie, ein sicherer
Grund und ein unantastbares Fundament ist so im eigentlichen Sinne des Wor-
tes nur das Ergebnis einer Selbst-Begriindung oder Selbst-Rechtfertigung. Die Ver-
geblichkeit des Bemiihens, absolute Sicherheit zu verlangen, fithrt zu der Frage,
ob nicht ,die Suche nach einem archimedischen Punkt . .. einer Formulierung der
Problemsituation entspringt, die der Kritik nicht standhilt. Man darf nicht iiber-
sehen, dafl auch Problemstellungen Voraussetzungen enthalten, die falsch und
daher irrefithrend sein kénnen. Das Problem des archimedischen Punktes mag zu
den falsch gestellten Problemen gehéren®1s,

Es kommt also darauf an, unsere Einsichten nicht in der Sucht nach Si-
cherheit als Dogmen zu immunisieren, sondern als , Hypothesen“ zu prii-
fen. Dieser Prozef§ ist grundsitzlich offen. Auch fiir sittliche Uberzeugun-
gen geht es um das Suchen und Durchleben priifungsrelevanter Situatio-
nen, in denen sich ein Entwurf bewahren oder auch scheitern kann.

Was aber ist der Ursprung einer solchen , Hypothese“? Sie ist eine Lei-
stung der Phantasie, die thre Entwiirfe rationaler Argumentation und Kri-
tik offenhilt. Die Suche nach einem archimedischen Punkt im Bereich des
sittlichen Handelns ist deshalb utopisch, weil sie ,die Bedeutung der Un-
gewiflheit, des Risikos und der Phantasie fiir die Losung praktischer Pro-
bleme nicht beriicksichtigt“!®. Die Phantasie ist in der Lage, unsere Denk-
und Handlungsgewohnheiten zu durchbrechen und auf neue Situationen
mit schopferischen Antworten zu reagieren. In der Suche nach Wahrheit ist
sie bereit, ihre Entwiirfe dem Widerstand der Realitit oder anderer Mit-
glieder der Gesellschaft auszusetzen.

13 Ebd. 8 f.

14 Siche die Diskussion des sog. ,Miinchhausen-Trilemmas“ S. 13 ff. Die Uberlegungen
Alberts gelten in dhnlicher Weise fiir den Bereich des Erkennens wie auch des Handelns
(55-79).

15 Ebd. 15.

16 Ebd. 68.



Pour quoy non? 459

Man braucht nicht alle Details und alle Konsequenzen dieses Denkens
zu akzeptieren, um zu sehen, dafl sie fiir unsere Frage nach der geistlichen
Berufung — dhnlich wie die Erfahrung des Ignatius — ein hohes Potential
enthalten: kritisch und befreiend zugleich. Nur am Rande sei vermerkt,
dafl Motive wie ,Ungewiflheit“, ,Phantasie” und ,Risiko® ihr Recht er-
halten gerade in einer Konzeption, die sich als kritischen Rationalismus
versteht. Nun gilt es, einige Linien auszuziehen und Akzente zu setzen. Mir
scheint, sie versetzen uns in die Lage, die Frage nach dem ,Warum® und
einer sicheren Rechtfertigung der Wahl unseres Lebensweges, aber auch
unseres Dienstes und Einsatzes unter einem Blickwinkel zu sehen, der einen
duristlichen Grundsatz neu zur Geltung bringt: , Warum nicht?®

1. Berufung durch Gott oder Entwurf der Phantasie?

Hat ein geistlicher Beruf seinen Grund in einem wie auch immer erfah-
renen Ruf durch Gott, dessen man sich nur im Gebet versichern kann, oder
in einem Entwurf der Phantasie des Menschen? Wille Gottes und Freiheit
des Menschen sind eine schlechte Alternative, wie die Aporien scholasti-
scher Konzeptionen, aber auch die Argumentationen des atheistischen Hu-
manismus deutlich zeigen. Setzt nicht Gott die menschliche Freiheit in ihre
eigenste Selbstandigkeit? Hat nicht die Christologie Karl Rahners zeigen
konnen, dafl gerade die grofite Einheit mit Gott in die radikalste Eigen-
stindigkeit und Freiheit hineinvermittelt? Ist es nicht so, dafl der Wille
Gottes die Freiheit und die Aktivitit des Menschen gerade provoziert?’
Ahnliche Fragen stellt Jirgen Moltmann an den atheistischen Humanis-
mus eines Adam Schaff oder Jean Paul Sartre: ,Schlieffen einander denn
der gnidige Gott, der im gekreuzigten Christus zu uns spricht, und der
freie Mensch aus? Verstimmelt denn die Gnade die menschliche Verant-
wortung? So habe ich das Neue Testament noch nie gelesen. Gott ist nicht
Entlastung, sondern Zumutung von Verantwortung und Freiheit“!8,

Wie wir sahen, ist diese Einsicht gar nicht so modern, wie sie sich manch-
mal gibt: Ignatius, der an der Wende zur Neuzeit steht, hat diese Sicht
grundsitzlich schon erfafit, allerdings mehr gespiirt als begrifflich scharf
artikuliert, und wenn, dann in jener eigentiimlich spannungsvollen Form,
die Hugo Rahner in seinen Studien als ignatianische Dialektik bezeichnet.
In einem zentralen Gebet der Exerzitien (Nr. 98) sieht er die ,gnaden-
theologisch tiefsinnige Doppelform“*® wirksam: Es ist (in einem Atem-
zug!) die Bitte an Jesus Christus, mich zu erwahlen (,elegir®) — und meine

7 Vgl. dazu Ein ignatianisches Wort als Frage an unseren Glauben, GuL 42 (1969) 321-328.
18 Jiirgen Moltmann, Umkehr zur Zukunft, Miinchen 1970, 20 £,
1% A a.0.298.



Karl-Heinz Crumbach 460

eigene Wahl anzunehmen (,rescibir“). Auch in der Betrachtung zur Erlan-
gung der Liebe (Nr. 234) lautet die Bitte: Nimm Dir — und nimm an meine
ganze Freiheit (die ich Dir frei anbiete)!

Die Verfiigung Gottes hat ihre konkrete Realitit in einer Selbstverfii-
gung des Menschen, ist nicht eine von auflen kommende oder aufien zu su-
chende Groéfle, die meine Freiheit itberfremdet. Der Wille Gottes und sein
Ruf haben ihren ,Ort* und kommen zur Geltung im Entwurf der mensch-
lichen Freiheit. Nicht nur fiir Ignatius gilt, was L. Bakker sagt: Das ,Be-
wuBtsein von Gottes Gegenwart dringt bis in das innerste Gefiige seiner
Wahl bei Ignatius durch. Wihlen und Erwihltsein, Freiheit und Wille
Gottes, Selbstentwurf und Gebet sind zur Einheit verschmolzen. Jedoch
nicht so, dafl er sich im Gebet Gottes festliegende Gesetze einprigen miifite,
um diese dann in seinem Leben auszufithren. Nein, das Gebet ist eine schép-
ferische Entdeckung, worin sein eigenes ,Selbst“ sich entfaltet und Gottes
Wille ein ,Geschehen ist. .. Die Bewegungen, die er wahrnimmt, sind
zutiefst seine eigene Freiheit, die nach Verwirklichung ruft, aber auch zu-
gleich Gottes Wirken in ihm“2.

Die Begegnung mit Gott hat ihren vorziiglichen Ort in der Auseinander-
setzung mit der Schrift und dem An-Spruch Jesu von Nazaret, in dem Gott
selber zur Sprache kommt. Dieser Anspruch reizt meine Phantasie zu neuen
Perspektiven, indem sie in sich verschlossene Denk- und Handlungsge-
wohnheiten in Frage stellt und neue Méglichkeiten, die ich vielleicht bisher
fir Unméglichkeiten gehalten habe, erdffnet. Es kommt nur darauf an, sol-
che neu gewonnenen Perspektiven zu konkretisieren in einer Denk- und
Handlungsalternative, die die Erprobung am Widerstand der Realititen
nicht scheut. Der Entschluf}, ,auf sein Wort hin“ den Entwurf der eigenen
Freiheit in konkreten Lebens-Versuchen zur Bewihrung zu bringen, heifit
aber Glaube. Die entscheidende Frage ist, ob es mir gelingt, meine Erfah-
rungen zu integrieren und zu bewiltigen, ob aus der Ubernahme einer be-
stimmten Lebensform je grofiere Freiheit der Selbstlosigkeit und des Dien-
stes erwdchst. Wenn ja, dann kommt in der Verwirklichung eines solchen
Lebensentwurfes der Anspruch Jesu und damit Gott selber zur Sprache: in
konkreten geschichtlichen Entscheidungen, in denen ich versuche, der Herr-
schaft Gottes in Jesus Christus fiir mich und fiir die Welt, in der ich lebe,
gerecht zu werden.

2. Die Moglichkeit des Scheiterns
Ein praktischer Entwurf der Freiheit mufl sich der prinzipiellen Moglich-
keit des Scheiterns am Widerstand der Realititen stellen, ja der Fehlbar-

2 A.a.0.21.



Pour quoy non? 461

keit einer solchen ,Hypothese“ ernsthaft Rechnung tragen. Mancher wird,
da es sich bei unseren Uberlegungen um die Frage der geistlichen Beru-
fung handelt, besorgt fragen: Entsteht durch eine solche Konzeption nicht
eine grofe Berufsunsicherheit, ja kann sie nicht zu einem vnverbindlichen
Spiel der Freiheit mit verschiedenen Moglichkeiten fithren? Aber wir
miissen uns vor Augen halten: Es hat zu allen Zeiten Ordensaustritte und
die Aufgabe des priesterlichen Amtes gegeben. Heute hat die Héufigkeit
solcher Fille, z.T. aufgrund des geistigen Umbruches, in dem wir leben,
zugenommen. Nun hat man im allgemeinen in der Theorie an der ,Ewig-
keit* der Geliibde oder einer ,ein fir allemal® ibernommenen Verpflich-
tung festgehalten und die Losung des Dilemmas mehr im Praktischen ge-
sucht, d. h. durch Dispensen. Wiire es nicht ehrlicher, die grundsatzliche
Fallibilitit einer geistlichen Berufung auch in der Theorie ernst zunechmen?
Dann bliebe diese Theorie nicht ein abstraktes unwirksames Prinzip, son-
dern gewinne Erklirungskraft und auch Verbindlichkeit fiir alle Falle.
Konnte der Ewigkeitscharakter der Geliibde nicht so erklart werden, dafl
der Mensch den Entschluf fafit, den Entwurf seiner Freiheit an der Reali-
tit und den Erfahrungen, die er madcht, sich bewahren zu lassen und von
sich aus an diesem Entschluf bis zum Beweis des Gegenteils festzuhalten?.
Dann braucht die Méglichkeit des Scheiterns nicht ausgeschlossen zu wer-
den. Das Festhalten am Entschluf} entspringt dann genauso wie die Mog-
Jichkeit einer Korrektur der Gelassenheit und Offenheit fiir die Wirklich-
keit: Keine Erfahrung darf unter- oder iiberbewertet werden, und der
Betreffende ist von seinem Willen zur Wahrheit her verpflichtet, das Trag-
bare und in seinen Kriften Stehende wirklich zu leisten. Ignatius wiirde
eine solche Haltung ,Indifferenz“ nennen. Der ~Ewigkeitscharakter® einer
solchen Entscheidung lige dann mehr darin, dafl der Mensch es im Ent-
wurf seiner Freiheit mit Gott selber zu tun hat, der allein ewig ist, und er
seinen Lebensweg in unbedingter Verantwortung vor Gott wihlt. Eine
solche Wahl hat die Verheiflung fiir sich, dal Gott die Méglichkeit gibt, an
diesem Entschluf} festzuhalten oder aber (im anderen Falle), dafl die Treue
Gottes zum Menschen und die Treue des Menschen zu Gott auch dann wirk-
sam ist, wenn ein Scheitern der Berufung vorliegt, das in letzter Verant-
wortung erkannt wird. ,Fallibilitit* ist hier dann in dem doppelten Sinn
zu verstehen, dafl ein solcher Entwurf schuldhaft so verfehlt werden kann,
daB eine objektive Situation entsteht, in der ein Festhalten an der alten
Lebensform sittlich nicht mehr verantwortet werden kann — oder daf} er am
Widerstand der Realitit, der eigenen Personlichkeitsstruktur, der eigenen
geistigen Entwicklung und Situation, der Gesellschaft scheitern kann. Die
‘Wahl meines Lebensweges, die dem Entwurf der Phantasie der Freiheit
aus der Begegnung mit Gott entspringt, besagt kein unverbindliches Spiel,



Karl-Heinz Crumbach 462

sondern die Entscheidung dafiir, das duflerst Mogliche wirklich za tun,
also nicht: Resignation vor dem ersten auftauchenden Hindernis oder dem
anscheinend Unméglichen, denn das Unmégliche mdglich zu machen ist ja
die Leistung der Phantasie der Freiheit, die den in sich verschlossenen
Spielraum des Moglichen sprengen kann. Dieser Mut erdffnet neue Riume
auch da, wo anscheinend keine Aussicht mehr besteht.

3. Die Suche nach Rechtfertigung — christlich gesehen

Die Suche nach Sicherung, nach einem unerschiitterlichen Fundament un-
serer Uberzeugungen und Handlungen ist nichts anderes als der Wille zur
Selbstbegriindung und Rechtfertigung — man kann auch sagen: Selbst-
Rechtfertigung. Diese Stichworte weisen auf einen tiefen theologischen Zu-
sammenbang. Sucht nicht die Frage nach der letzten Begriindung, nach der
Rechtfertigung und dem archimedischen Punkt einer geistlichen Berufung
die Begriindung bei sich selbst? Nach Albert kann eine Entscheidung ,,durch
keine Kalkulation im Rahmen ein fiir allemal festgelegter Regelsysteme
vorweggenommen werden“®; Wahrheit ist nur erreichbar in der uneinge-
schrankten Offenheit fiir Erfahrung. Christlich gesprochen heifit das, daf
der Mensch es im Entwurf seiner Freiheit mit Gott zu tun hat. Ist die
»Selbstbegriindungsthese“®* nicht auf der Ebene des Denkens genau das,
was Paulus als Gesetzesgerechtigkeit bezeichnet, die Selbst-sicherheit des
Selbst-leistenden und Selbst-gerechten, der all sein Denken und Tun bis
ins letzte von sich selber her rechtfertigen will? Liegt der letzte Grund in
mir selber? Dabei ist der letzte Grund der Abgrund und die Grundlosigkeit
Gottes! Ein Mensch, der ganz aus eigenen Sicherungen und Versicherun-
gen, ganz aus eigenen Mdglichkeiten lebt, braucht ein abgeschlossenes Sy-
stem mit archimedischem Punkt, das seinen Einsatz und Dienst erst einmal
rechtfertigt: eine Form noetischer Werkgerechtigkeit. Diese Uberlegun-
gen bedeuten keine Abwertung oder Verminderung der Rationalitit, son-
dern setzen verniinftige Uberlegungen in ihr Recht und ihre eigentliche
Wirksamkeit, geben ihnen aber auch die sachgemifie Richtung. Die end-
lose Suche nach einer letzten Sicherheit meines Berufes erreicht doch nur
eigenhdndig unterschriebene Garantien. Nur die Offenheit, die einen
Entwurf der Freiheit sich in der Wirklichkeit, die wir nicht selber machen
und verwalten — und das sind wir selbst und die Gemeinschaft, die der
Raum unserer Selbstfindung ist —, bewahren 1a8t, macht uns frei und fahig
zu einem Dienst, der einen grofien Vorschufl an Vertrauen gibt - vielleicht
sogar einen Blankoscheck — und der auf Gott zulebt als den wahren Grund



Pour quoy non? 463

der Wirklichkeit, der meine Freiheit in die Bewdhrung und Be-wahrhei-
tung ruft.

In einer kleinen Studie iiber Spiel und Phantasie stellt Jirgen Molt-
mann?®® die Frage nach dem Grund der Welt. Gottes Schopfung ist nicht
notwendig. ,Wenn er etwas schafft, was nicht Gott ist, aber auch nicht
nichts ist, so hat das seinen Grund auch nicht in sich selber, sondern im
Wohlgefallen Gottes. Darum ist die Schopfung ein Spiel Gottes, ein Spiel
seiner grundlosen und unergriindlichen Weisheit“*. Sie ist ,sinnvoll, aber
nicht notwendig®, Eigenschaften, mit denen Huizinga das Spiel charakteri-
siert. ,Der freien Schopfung aus dem Wohlgefallen Gottes als Weltsym-
bol entspricht die Gotteskindschaft als Menschensymbol “®*. Einem solchen
Gott, so filgen wir hinzu, entspricht der Mensch auch in der Wahl seines
Lebensweges nur recht, wenn er nicht nach letzter Sicherung und notwen-
digen, zwingenden Griinden sucht, sondern vor ihm das Spiel der Freiheit
spielt — der Freiheit und der Phantasie der Hoffnung vor dem freien Gott.

Die Auferstehung Jesu ist der Grund dafir, dafl der Mensch Heil und
Sicherheit nicht mehr bei sich selber zu suchen braucht, daf er sich loslassen
darf in grofler Offenheit fiir die Wirklichkeit in der Nachfolge des Kreuzes.
Nur so erhilt der Mensch Freiheit von aller Angst um sich selbst. Hans Urs
von Balthasar sieht in solcher Haltung das Unvergleichliche des Christen-
tums: ,Alle Religionen aufler dem Christentum wollen dem Menschen eine
Stiitze, einen festen Standpunkt im ewigen Wechsel, eine Zuflucht in der
allgemeinen Verginglichkeit bieten. Dazu wurden sie erfunden; sie sind
Flucht und Entwertung der Zeitlichkeit. Christus vollzieht die umgekehrte
Bewegung in die Zeit hinein, und zwar in ihre absolute Vergeblichkeit. Er
opfert nicht die Zeit, sondern sich in der Zeit. Wer sein Opfer mitvollzie-
hen will, muf auf jede Stiitze, jeden festen Stand, jede Sicherung und Er-
werbung verzichten. Darum hat sich der Herr nie mit einem Rettungsanker,
einem Felsen, einem Haus verglichen, sondern mit dem Licht, der Quelle,
dem Leben, dem Weg ... der Tiir, durch die man eingeht, der Auferste-
hung, die aber im Sterben des Samenkornes sich vollzieht**. Der Christ
braucht keine Sicherheit, kein abgerundetes Priesterbild oder eine letzt-
giiltige Begriindung des Ordenslebens, um einer Berufung zu folgen. Die-
ses Bild ist er selber, er zeichnet es auf den Zeilen seines Lebens. Es liegt
in der Zukunft. Es wird deutlicher in der Praxis eines Lebens, das sich ein-
148t auf den Weg, den Jesus gegangen ist und an dessen Ende Gott wartet
als der wahre Grund, der schon immer grundlos unser Leben begrindete.

2 Die ersten Freigelassenen der Schipfung. Versuche iber die Freude an der Freiheit und
das Wohlgefallen am Spiel, Miinchen 1971, 22-50.

24 Ebd. 24. 25 Ebd. 25.

2 Das Weizenkorn. Aphorismen. Einsiedeln 31958, 41.





