
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Wenn Gott menschlich werden will 

Eine theologische Betrachtung zur Verkündigungsperikope Lk 1, 26-38 

Die Verkündigungserzählung berichtet von den Anfängen der Menschwerdung 
Gottes in Jesus von Nazaret, genauer: von der unmittelbaren Vorgeschichte und 
den Voraussetzungen, die dieses Zur-Welt-Kommen Gottes hatte. Ein solches 
Ereignis wird es und braucht es in der Geschichte nicht mehr zu geben. Ist die 
Verkündigungsgeschichte aber deshalb mit einem alten Bild zu vergleichen, auf 
dem wir auf Vergangenes zurückschauen, auf vertraute Menschen, Zeiten und 
Umstände, die so nicht wiederkehren, höchstens liebe Erinnerungen wachrufen? 

Was mir die lukanische Szene wieder lebendig gemacht hat, war - bei einem 
Versuch, der Struktur der Erzählung ein wenig auf die Spur zu kommen - der 
Gedankenblitz, daß in ihr etwas ausgedrückt steht, das immer dort wahr und 
aktuell wird, wo Menschen es besonders mit Gott zu tun bekommen, nicht nur bei 
Maria, sondern auch bei mir und dir, bei uns allen. 

Schauen wir uns diese Struktur ein wenig näher an. Die Verkündigungsszene 
spielt sich als Zwiegespräch ab. Der Engel spricht den Part Gottes, Maria den des 
Menschen. Ein Hin und Her. Ein Dialog von Gott und Mensch. Dreimal hat der 
Engel die Initiative (v. 28, vv. 30-33, vv. 35-37), dreimal ist Maria zu einer Ant- 
wort gerufen (v. 29, v. 34, v. 38). Der Engel redet mehr als Maria, vom kurzen 
Gruß wort abgesehen. Er hat mehr zu sagen. Maria erwidert ganz unterschiedlich: 
zunächst findet sie keine Sprache; beim zweitenmal bleibt eine Frage; und am 
Schluß erst gelingt die definitive Antwort. Alles ohne viel Worte. 

Ein Dialog. Ein wirklicher Dialog, der innerlich fortschreitet, weil die Spre- 
chenden aufeinander eingehen. Jeder Schritt gibt den nächsten frei. Wir werden 
das genauer erkennen. Eines jedoch klärt sich schon: wenn Gott etwas mit uns zu 
tun haben will, gibt es eine Auseinandersetzung, ein Hin und Her, in dem Er 
von Sich aus und wir von uns aus argumentieren. Ob ein solches Hin und Her 
dann auch gelingt, ist damit noch nicht entschieden. Es mag sehr oft nicht gelingen. 
Weg und Maß einer gelungenen Auseinandersetzung lehrt uns die Verkündigung 
Mariens. Wir verehren Maria als das Vorbild eines glaubenden Menschen. 

1. Der Engel •trat bei ihr ein" 

Die Schilderung weckt in uns sehr realistische Vorstellungen. Mit einer damit 
vergleichbaren spektakulären Erscheinung können wir für unsere Verhältnisse 
nicht rechnen. So •einfach" erfahren wir Gottes Willen nicht. - Ob es aber wirk- 
lich so einfach war? Wohl kaum. Wir dürfen die Gestalt des Engels und die 
Darstellung seines leibhaften Erscheinens als ein Bild verstehen, als ein Bild für 



Einübung und Weisung 465 

eine Wahrheit und Wirklichkeit, die es zu erfassen gilt, die wir aber nicht mit 
dem Bild, das auf sie hinweisen will, verwechseln dürfen. Das faßliche Bild darf 
nicht die unfaßbare Wahrheit Gottes verdecken. Die Wirklichkeit, daß Gott etwas 
mit uns zu tun hat oder haben will, ist ja nur schwer in Worte zu fassen, und ein 
abschließendes menschliches Wort darüber gibt es nicht. 

Irgendwie haben wir als gläubige Christen alle schon etwas von dieser Wirk- 
lichkeit erfahren, dann nämlich, wenn uns etwas aufging, das wir tun sollten, ein 
plötzlicher Gedanke zunächst, ein geahnter Sinn, der einem Wetterleuchten gleich 
in der Ferne aufblitzte, etwas, das uns packen, begeistern, verpflichten wollte - 
gleichgültig, ob zu kleineren oder größeren Dingen - wo wir für einen Moment 
wußten: da ist etwas, ohne genaue Konturen noch und doch klar genug, dem ich 
nachgehen müßte, in das sich hineinzuwagen lohnte. Das erfährt jeder auf seine 
Art und in seinen Angelegenheiten. 

Eine Botschaft, ein Engel, Gott. Eine Initiative Gottes, der es mit uns zu tun 
haben will: •Der Herr ist mit dir." Eine Initiative, die ungeheuchelt freundlich 
grüßt und versprechend winkt: •Sei gegrüßt, du Begnadete!" Eine Initiative, die 
hereinbricht, ohne daß wir sie vorauskalkuliert hätten, die nicht erst groß an- 
klopft, daß wir uns noch parat machen und •herein" rufen könnten; nein, so wie 
es der Engel im Evangelium hält: unvermittelt steht er da und grüßt ungefragt 
(v. 28). 

2. Maria •aber erschrak über das Wort" 

Nach der Initiative Gottes ist der Mensch an der Reihe. Maria schweigt. Es ver- 
schlägt ihr die Sprache. Sie erschrickt vor dem, was ihr aufgeht. Auch wir kennen 
einen solchen Schrecken. Er ist schwer zu beschreiben. Das, was uns aufgeht und 
anzieht, stellt uns vor Neues, zu dem wir uns überwinden müßten, vor Unbe- 
kanntes, das wir noch nicht im sicheren Griff haben, vor ein Abenteuer, das ge- 
wagt werden möchte. Wir spüren: wir müßten herausgehen aus dem, wie wir uns 
und unsere Welt so selbstverständlich hinnehmen. Dagegen wehrt sich manches, 
Furcht kommt auf, liebgewordene Gewohnheiten, Tagesvernünfte geraten in 
Gefahr. Erschrecken. Gottes Initiative: Einbruch in unsere Welt - Ausbruch aus 
unserer Welt. •Sie aber erschrak." 

Noch etwas Wichtiges berichtet Lukas von Maria: •Sie sann nach, was dieser 
Gruß bedeuten solle" (v. 29). Nachsinnen. Maria steht erschrocken vor dem Wort 
des Engels, aber sie überspielt es nicht. Sie hält das, was ihr aufgeht, in ihrem 
Sinn fest. Das Nachsinnen dient dem Klären. •Sie sann nach, was dieser Gruß 
bedeuten solle." (Dem Erzähler der lukanischen Kindheitsgeschichte liegt viel an 
dieser Haltung Mariens. Mehrmals weist er darauf hin. Vgl. 2, 18 f. und 2, 50 f.) 

Ein solches Nachsinnen ist uns Heutigen nicht selbstverständlich. Wir hasten 
und lassen uns hetzen. Für Eingebungen keine Zeit. Vielleicht ein andermal. Dann 
geht es so weiter: Geschäft und Betrieb. Nachlaufen, kein Nachsinnen. Planung 
für ein Stückchen Weg, kurz-, mittel-, langfristig, aber kein Ziel. Wenn Gott 
etwas mit uns zu tun haben will und wir mit Ihm, echt und lebendig, wenn Er uns 
etwas geben will und wir etwas von Ihm annehmen wollen, dann müssen wir uns 
die Zeit nehmen, Seine Anregungen aufzunehmen und festzuhalten, ehe sie wie- 



Einübung und Weisung 466 

der zerrinnen. Eben wie Maria, die dem Gruß nachsann, was er bedeuten solle. 
Unsere Welt sähe sicher anders aus, wenn wir den Anregungen Gottes sinnend 
nachgegangen wären. Und umgekehrt: alles dauerhafte Glück unserer Welt ent- 
stammt Eingebungen Gottes, die festgehalten worden sind. 

Wir haben das erste Stück des Dialoges zwischen Gott und Mensch beschrieben, 
wo ein Abbruch möglich wird. Der Mensch kann abbrechen, was Gott aufgebro- 
chen hat. Maria aber sinnt nach, wo Gott ansinnt. Sie führt den Dialog fort. 

3. Der Engel sprach: •Fürchte dich nicht, Maria!" 

Der Engel beruhigt Maria. Er hat Menschenkenntnis, er bemerkt ihr Erschrecken, 
er ist einfühlsam: Gott spricht ganz persönlich. Der Engel nennt Maria bei ihrem 
Namen. Schon vorher hatte er gesagt: •Der Herr ist mit dir." Wenn Gott mit uns 
zu tun haben will, heißt es nicht mehr: man, die Leute, die Wissenschaft, die Ver- 
nunft, die Erfahrung ..., sondern: DU! 

So persönlich angesprochen zu werden gehört mit zu dem Schrecken, von dem 
vorhin die Rede war. Anonymität und Mitläufertum verpflichten zu nichts, jeden- 
falls nicht zu Besonderem. Gott aber will jeden besonders und von jedem Beson- 
deres, er will jeden eigens und von jedem Eigenes. Er ermuntert zum persön- 
lichen Gesicht: •Fürchte dich nicht, Maria, denn du hast Gnade gefunden bei 
Gott" (v. 30). Der erste freundliche Gruß kehrt wieder. Erneut der einladende 
und versprechende Wink. Gott hält den Dialog in Gang, indem er sich wiederholt. 
So wegt und regt er auch das Nachsinnen, damit es nicht verrinnt. 

Das Nachsinnen dient dem Klären. Es soll klarmachen, was da eigentlich in uns 
aufgehen will. Im Nachsinnen machen wir uns für die schärferen Konturen bereit. 
Der Engel kann sein Wort konkretisieren: •Siehe, du wirst empfangen und einen 
Sohn gebären" (v. 31). Gott selbst macht uns klar, was wir zu tun haben, was wir 
tun dürfen. Das gehört zu seinem Gespräch mit uns. Es ist allerdings nicht dessen 
erster Schritt (und auch nicht sein letzter). Dagegen lieben wir oft die sogenann- 
ten klaren Positionen. Klarheit am Anfang! Ist aber mit einer solchen Klarheit 
nicht schon am Anfang alles zu Ende, weil ein fruchtbares Gespräch unmöglich? 
Gott klärt und konkretisiert im Laufe des Gesprächs mit ihm. Zuvor weist er sich 
als der Gutmeinende aus. 

Das Wort des Engels weist nun genauer in die Zukunft, in die Zukunft Gottes. 
Der Engel kündet vom Zu-Kommen Gottes in Jesus, dem Sohn Mariens. Eine 
ungeheuerliche Ankündigung: Gott als Mensch! Von dieser Ungeheuerlichkeit 
steckt etwas in jedem Gespräch, das Gott mit Menschen führt. Er kündigt sich 
selbst an. Die Zukunft, die er uns aufgehen läßt, ist sein Zu-Kommen, sein Kom- 
men zu uns in diese Welt. Den Menschen Gottes Zukunft! Er will in uns mensch- 
lich werden, wir dürfen in ihm göttlich werden. Die Inkarnation hat ungeheure 
Dimensionen. Sie will in uns Himmel und Erde zusammenbringen. Das ist nicht 
das gleiche wie die Inkarnation Jesu, aber es ist ihre Konsequenz. Er ist der Ein- 
geborene und Erstgeborene, wir werden eingeboren als Nachgeborene. 

Demgegenüber sieht die Realität banal aus. Ein Menschenkind aus bescheide- 
nen jüdischen Verhältnissen soll Gottes Sohn sein! •Dieser wird groß sein und 
Sohn des Höchsten genannt werden. Und Gott, der Herr, wird ihm den Thron 



Einübung und Weisung 467 

seines Vaters David geben: herrschen wird er über das Haus Jakob in Ewigkeit, 
und seiner Herrschaft wird kein Ende sein" (v. 32). 

Ein Paradox: Das Unwahrscheinliche im Unscheinbaren. Er verheißt sich da, 
wo wir stehen: in der Banalität. Er macht die Banalität schein-bar. Er zeigt uns 
nichts Unmögliches, er zeigt uns Möglichkeiten, die wir nicht für möglich halten. 
Maria ist Frau. Sie könnte empfangen und einen Sohn gebären. 

4. Maria aber sprach: •Wie wird dies geschehen, da ich keinen Mann erkenne?" 

Maria spricht zum erstenmal, kurz und knapp. Die Frucht des Nachsinnens. Das 
Nachsinnen klärt das Wesentliche. Die erste Äußerung Mariens ist eine Frage. 
Vielleicht sollten wir uns darüber wundern. Das erste Wort des vorbildlichen 
Glaubens heißt nicht •Ja und Amen", sondern fragt. 

Nun gibt es verschiedene Weisen zu fragen. Der Erzähler der Kindheits- 
geschichte weiß darum. Er macht das deutlich, indem er die Frage Mariens bewußt 
von einer anderen Frage abhebt, von der Frage des Zacharias, der dem Engel 
antwortet: •Woran soll ich das erkennen?" (1, 18). Ein bohrender Zweifel und 
das Verlangen nach greifbarer Sicherheit. Die Erwiderung des Engels bestätigt 
es (1, 19 f.). Die Art, wie Zacharias fragt, macht stumm, unterbricht den Dialog. 
Anders bei Maria. Ihre Frage hält das Gespräch offen. Sie geht auf das Wort des 
Engels ein, ohne es in seiner Berechtigung auf die Probe stellen zu wollen. Sie 
fragt nicht nach einer Bestätigung, sondern nach der positiven Möglichkeit, dem 
Anliegen des Engels gerecht zu werden. 

Wir dürfen diese Frage nicht gering veranschlagen, schon gar nicht unter- 
schlagen. Gott läßt die glaubende Frage nach dem •Wie?" zu. Vielleicht sollten 
wir noch schärfer sagen, wenn die Verkündigungsgeschichte uns den gelungenen 
Dialog von Gott und Mensch in seinen wesentlichen Teilen vor Augen führt: die 
glaubende Frage des Menschen nach dem •Wie?" gehört zum unerläßlichen 
Bestand der Auseinandersetzung mit Ihm. 

Ein häufig geäußerter Vorwurf an die Glaubenden zielt darauf ab, dieses 
•Wie?" unterlassen und vorschnell Ja und Amen gesagt zu haben. Eine Mah- 
nung, die wohl nicht zu Unrecht besteht. Wenn wir nicht glaubend •Wie?" fragen, 
kann Seine Verheißung schwerlich in unserer Welt wirklich werden, weil sie nicht 
wirksam werden kann. Dann verkümmert Seine Zukunft zur •frommen", kraft- 
losen Träumerei und letztlich zu Nichts. Menschlich werden kann Gott nur mit 
dem Menschen, nur wenn der Mensch sich zu Verfügung stellt mit dem, was er ist 
und kann. 

Was Gott dem Menschen verheißt, ist aber mehr, als der Mensch aus sich 
kann. Deshalb die Spannung, die sich in der Frage äußert: •Wie wird dies ge- 
schehen, da ich keinen Mann erkenne?" Maria weiß um ihre Möglichkeiten. Sie 
kann einen Sohn empfangen und gebären, wenn sie einen Mann erkennt. Das ist 
die menschliche Möglichkeit. Es ist gut, um diese zu wissen. Marias fragende 
Antwort dient nicht als Ausrede oder Gegenrede auf das Wort des Engels, son- 
dern gibt Bescheid um menschliches Können, gibt Bescheidenheit gegenüber dem 
Ansinnen Gottes wieder. Sie kommt aus dem, wie sie Gott, sich und ihre Welt 
kennt. Aber sie setzt ihre Sicht nicht absolut, nicht zum Maß aller Dinge. 



Einübung und Weisung 468 

Halten wir fest: ohne ein glaubendes Fragen gelangt die Auseinandersetzung 
mit Gott nicht zu einem gelungenen Abschluß, wird sie zu früh abgebrochen. 
Sagen wir zu schnell Ja und Amen, träumen wir von Gottes Reichtum; pochen 
wir nur auf unsere Möglichkeiten, täuschen wir uns über Gottes Reichtum. In 
beiden Fällen werden wir ihn nicht ergreifen. 

5. Der Engel antwortete ihr: •Heiliger Geist wird über dich kommen" 

Der Engel spricht zum letztenmal. Er beantwortet den Bescheid um die engen 
menschlichen Möglichkeiten mit dem Vermögen Gottes, aus dem Unscheinbaren 
und Unscheinigen das Unwahrscheinliche zu vollbringen. Auf die arme Frage 
Seine alles sprengende Verheißung: •Denn bei Gott ist kein Ding unmöglich!" 
(v. 37). Die Zusage: Er muß Seine Kraft geben, Er will, Er wird sie geben. Er 
gibt Seine größeren Möglichkeiten. Die letzte Ermutigung zum Wagnis. Zum 
letzten Mal geht es darum, ob ich nach all dem Vorangegangenen so bleiben will - 
arm, oder ob ich nun wirklich seine reichere Zukunft ergreifen will. Sie steht ganz 
nah vor mir. Sie drängt sich geradezu auf, schon klar und zutraulich winkend, die 
Hand ausstreckend. Ich werde sie fassen können. •Bei Gott ist kein Ding unmög- 
lich." 

Wiederum schwer, diese Erfahrung, dieses letzte Wort im Dialog mit Ihm, in 
Worte zu bringen. Der Erzähler versucht es mit reich- und tiefbeladenen Worten 
des Alten Testamentes. •Heiliger Geist wird über dich kommen, und die Kraft 
des Höchsten wird dich überschatten; darum wird auch das, was geboren wird, 
heilig genannt werden, Sohn Gottes" (v. 35). Gott wird zu Maria kommen, nicht 
mehr in ein heiliges Zelt, nicht mehr in einen steinernen Tempel, sondern zu 
einem Menschen. Er wird in einem Menschen wohnen. Er wird menschlich werden. 
Das ist Seine Möglichkeit, die Er uns anbietet. Sein letztes Wort, weil es alles be- 
sagt: Er will bei uns und mit uns in unserem Leben sein und unser Leben bei Ihm. 

Für Gottes letztes Wort gibt es keinen sogenannten Beweis, der im vorhinein 
überzeugte. Er müßte denn Gottes Zukunft vorwegnehmen. Ein Unding. Seine 
Verheißung läßt sich nur wahr machen. Die ausgestreckte Hand führt nur, wenn 
ich sie ergreife. Was bleibt, ist der ermutigende Hinweis auf wahrgemachte Füh- 
rung. •Siehe, Elisabeth, deine Verwandte, auch sie hat einen Sohn empfangen in 
ihrem Alter, und dies ist der sechste Monat für sie, die als unfruchtbar gilt" (v. 36). 

Elisabeth ist eine Verwandte Mariens. Das heißt: sie ist vom gleichen Ge- 
schlecht, von gleicher Art: unfruchtbar, ohne Hoffnung auf ein Kind, in ihren Mög- 
lichkeiten, in ihrem Leben arm - dann von Ihm bereichert, mit neuem Leben be- 
schenkt, das sich auszuwirken beginnt. 

Vor Gott, im Gespräch mit Ihm, sind wir alle verwandt, von gleicher Art. Der 
Grad der Verwandtschaft hängt davon ab, wie weit wir den Dialog mit Ihm füh- 
ren. Je weiter, desto enger die Verwandtschaft, desto größer das Vertrauen, desto 
tiefer der Blick für das, was mit dem Verwandten geschieht oder geschehen ist. 
•Siehe, Elisabeth, deine Verwandte!" 



Einübung und Weisung 469 

6. •Maria aber sprach: Siehe, die Magd des Herrn, 
mir geschehe nach deinem Wort!" 

Maria hat das letzte Wort. Von ihm hängt alles ab. Es kann zum letzten Mal den 
Dialog scheitern lassen oder ihn endgültig zum Gelingen bringen. Ein Gespräch 
scheitert durch Zwietracht, es gelingt durch Eintracht, je nachdem ob die Sprechen- 
den nach Einem oder nach Verschiedenem trachten. 

Maria gibt ihr Trachten in das des Engels. Sein Wort soll ihres sein: •Mir ge- 
schehe nach deinem Wort!" Die Worte des Engels und Mariens werden einig, sind 
Worte, die einander empfangen und befruchtet haben. Sie lassen neues Leben ent- 
stehen. Es bleibt nicht, wie es war. Es wird etwas geschehen, wenn das Gespräch 
zu seinem Ende gekommen ist. Lebendige Worte. Gott gibt dem Menschen das 
letzte Wort. Er wird nicht Mensch, nicht menschlich, ohne den Menschen, ohne die 
Eintracht mit ihm. 

Aber auch diese Eintracht ist letztlich sein Geschenk. Der Mensch gewinnt sie 
nicht aus sich. Maria sagt: •Siehe, die Magd des Herrn!" Er ist der Herr, sie die 
Magd, die von ihrem Herrn alles empfängt. Sie ist klein, er ist groß; sie bedürftig, 
er reich; sie schwach, er mächtig. Was sie hat, hat sie von Ihm; was sie kann, kann 
sie durch Ihn; was sie wird, wird sie durch Ihn. Sie ist ganz und gar die Empfan- 
gende. 

Der Dialog des Engels mit Maria gelingt. Es ist der Dialog Gottes mit einem 
Menschen, der Dialog (gleich, wie er auch immer historisch verlaufen sein mag), 
aus dem Gott Mensch geworden ist, der Ur-Dialog, aus dem Jesus geboren wurde 
als Sohn Gottes und Mariens. Es ist der Dialog, den wir in seinen Wesenszügen 
alle im Gespräch mit Gott nach-vollziehen (können, sollen), der ständig abgewan- 
delt in unserem Leben und dem der anderen wiederkehrt als die Wahrheit Chri- 
sti. Der Dialog, der zum Menschlich-Werden Gottes, zum Göttlich-Werden des 
Menschen führt. ER selbst bietet sich uns als unsere Chance an, je besonders und 
unverwechselbar im Einzelnen und doch in gleicher Art. Wir können antworten, 
je besonders und unverwechselbar im Einzelnen und doch in gleicher Art. 

Ganz kurz: 
ER WINKT 

WIR ZAGEN 
ER ENTWIRFT 

WIR FRAGEN 
ER WIRKT 

WIR WAGEN 

•Und der Engel schied von ihr. Maria aber machte sich in diesen Tagen auf ..." 
(v. 38 f). Herbert Arens 




