EINUBUNG UND WEISUNG

Wenn Gott menschlich werden will

Eine theologische Betrachtung zur Verkiindigungsperikope Lk 1, 26-38

Die Verkiindigungserzihlung berichtet von den Anfingen der Menschwerdung
Gottes in Jesus von Nazaret, genauer: von der unmittelbaren Vorgeschichte und
den Voraussetzungen, die dieses Zur-Welt-Kommen Gottes hatte. Ein solches
Ereignis wird es und braucht es in der Geschichte nicht mehr zu geben. Ist die
Verkiindigungsgeschichte aber deshalb mit einem alten Bild zu vergleichen, auf
dem wir auf Vergangenes zuriickschauen, auf vertraute Menschen, Zeiten und
Umstande, die so nicht wiederkehren, hochstens liebe Erinnerungen wachrufen?

Was mir die lukanische Szene wieder lebendig gemacht hat, war — bei einem
Versuch, der Struktur der Erzihlung ein wenig auf die Spur zu kommen — der
Gedankenblitz, daf in ihr etwas ausgedriickt steht, das immer dort wahr und
aktuell wird, wo Menschen es besonders mit Gott zu tun bekommen, nicht nur bei
Maria, sondern auch bei mir und dir, bei uns allen.

Schaven wir uns diese Struktur ein wenig naher an. Die Verkiindigungsszene
spielt sich als Zwiegesprich ab. Der Engel spricht den Part Gottes, Maria den des
Menschen. Ein Hin und Her. Ein Dialog von Gott und Mensch. Dreimal hat der
Engel die Initiative (v. 28, vv. 30-83, vv. 35-37), dreimal ist Maria zu einer Ant-
wort gerufen (v. 29, v. 34, v. 38). Der Engel redet mehr als Maria, vom kurzen
Gruflwort abgesehen. Er hat mehr zu sagen. Maria erwidert ganz unterschiedlich:
zunachst findet sie keine Sprache; beim zweitenmal bleibt eine Frage; und am
Schluf erst gelingt die definitive Antwort. Alles ohne viel Worte.

Ein Dialog. Ein wirklicher Dialog, der innerlich fortschreitet, weil die Spre-
chenden aufeinander eingehen. Jeder Schritt gibt den nichsten frei. Wir werden
das genauer erkennen. Eines jedoch klart sich schon: wenn Gott etwas mit uns zu
tun haben will, gibt es ecine Auseinandersetzung, ein Hin und Her, in dem Er
von Sich aus und wir von uns aus argumentieren. Ob ein solches Hin und Her
dann auch gelingt, ist damit noch nicht entschieden. Es mag sehr oft nicht gelingen.
Weg und Ma8 einer gelungenen Auseinandersetzung lehrt uns die Verkiindigung
Mariens. Wir verehren Maria als das Vorbild eines glaubenden Menschen.

1. Der Engel ,trat bei ihr ein“

Die Schilderong weckt in uns sehr realistische Vorstellungen. Mit einer damit
vergleichbaren spektakuldren Erscheinung kénnen wir fiir unsere Verhiltnisse
nicht rechnen. So ,einfach® erfahren wir Gottes Willen nicht. — Ob es aber wirk-
lich so einfach war? Wohl kaum. Wir diirfen die Gestalt des Engels und die
Darstellung seines leibhaften Erscheinens als ein Bild verstehen, als ein Bild fiir



Einiibung und Weisung 465

eine Wahrheit und Wirklichkeit, die es zu erfassen gilt, die wir aber nicht mit
dem Bild, das auf sie hinweisen will, verwechseln diirfen. Das faBlliche Bild darf
nicht die unfaflbare Wahrheit Gottes verdecken. Die Wirklichkeit, dafl Gott etwas
mit uns zu tun hat oder haben will, ist ja nur schwer in Worte zu fassen, und ein
abschlieflendes menschliches Wort dariiber gibt es nicht.

Irgendwie haben wir als gliubige Christen alle schon etwas von dieser Wirk-
lichkeit erfahren, dann namlich, wenn uns etwas aufging, das wir tun soliten, ein
plétzlicher Gedanke zunichst, ein geahnter Sinn, der einem Wetterleuchten gleich
in der Ferne aufblitzte, etwas, das uns packen, begeistern, verpflichten wollte —
gleichgiiltig, ob zu kleineren oder gréfleren Dingen — wo wir fiir einen Moment
wuflten: da ist etwas, ohne genaue Konturen noch und doch klar genug, dem ich
nachgehen miifite, in das sich hineinzuwagen lohnte. Das erfahrt jeder auf seine
Art und in seinen Angelegenheiten.

Eine Botschaft, ein Engel, Gott. Eine Initiative Gottes, der es mit uns zu tun
haben will: ,Der Herr ist mit dir.“ Eine Initiative, die ungeheuchelt freundlich
griifit und versprechend winkt: ,Sei gegriifit, du Begnadete!“ Eine Initiative, die
hereinbricht, ohne dafl wir sie vorauskalkuliert hitten, die nicht erst grof} an-
klopft, dafl wir uns noch parat machen und ,herein“ rufen kénnten; nein, so wie
es der Engel im Evangelium hilt: unvermittelt steht er da und grifit ungefragt
(v.28).

2. Maria ,aber erschrak tiber das Wort*®

Nach der Initiative Gottes ist der Mensch an der Reihe. Maria schweigt. Es ver-
schldgt ihr die Sprache. Sie erschrickt vor dem, was ihr aufgeht. Auch wir kennen
einen solchen Schrecken. Er ist schwer zu beschreiben. Das, was uns aufgeht und
anzieht, stellt uns vor Neues, zu dem wir uns iiberwinden miiiten, vor Unbe-
kanntes, das wir noch nicht im sicheren Griff haben, vor ein Abenteuer, das ge-
wagt werden mochte. Wir spiiren: wir miifiten herausgehen aus dem, wie wir uns
und unsere Welt so selbstverstindlich hinnehmen. Dagegen wehrt sich manches,
Furcht kommt auf, liebgewordene Gewohnheiten, Tagesverniintte geraten in
Gefahr. Erschrecken. Gottes Initiative: Einbruch in unsere Welt — Ausbruch aus
unserer Welt. ,Sie aber erschrak.”

Noch etwas Wichtiges berichtet Lukas von Maria: ,Sie sann nach, was dieser
Gruf bedeuten solle“ (v. 29). Nachsinnen. Maria steht erschrocken vor dem Wort
des Engels, aber sie iiberspielt es nicht. Sie halt das, was ihr aufgeht, in ihrem
Sinn fest. Das Nachsinnen dient dem Kliren. ,Sie sann nach, was dieser Gruf
bedeuten solle.“ (Dem Erzdhler der lukanischen Kindheitsgeschichte liegt viel an
dieser Haltung Mariens. Mehrmals weist er darauf hin. Vgl. 2,18 {. und 2, 50 {.)

Ein solches Nachsinnen ist uns Heutigen nicht selbstverstandlich. Wir hasten
und lassen uns hetzen. Fiir Eingebungen keine Zeit. Vielleicht ein andermal. Dann
geht es so weiter: Geschaft und Betrieb. Nachlaufen, kein Nachsinnen. Planung
fir ein Stiickchen Weg, kurz-, mittel-, langfristig, aber kein Ziel. Wenn Gott
etwas mit uns zu tun haben will und wir mit Ihm, echt und lebendig, wenn Er uns
etwas geben will und wir etwas von IThm annehmen wollen, dann miissen wir uns
die Zeit nehmen, Seine Anregungen aufzunehmen und festzuhalten, ehe sie wie-



Einiibung und Weisung 466

der zerrinnen. Eben wie Maria, die dem Gruf nachsann, was er bedeuten solle.
Unsere Welt sihe sicher anders aus, wenn wir den Anregungen Gottes sinnend
nachgegangen wiren. Und umgekehrt: alles dauerhafte Gliick unserer Welt ent-
stammt Eingebungen Gottes, die festgehalten worden sind.

Wir habeu das erste Stiick des Dialoges zwischen Gott und Mensch beschrieben,
wo ein Abbruch méglich wird. Der Mensch kann abbrechen, was Gott aufgebro-
chen hat. Maria aber sinnt nach, wo Gott ansinnt. Sie fithrt den Dialog fort.

8. Der Engel sprach: ,Fiirchte dich nicht, Maria!®

Der Engel beruhigt Maria. Er hat Menschenkenntnis, er bemerkt ihr Erschrecken,
er ist einfithlsam: Gott spricht ganz personlich. Der Engel nennt Maria bei ihrem
Namen. Schon vorher hatte er gesagt: ,Der Herr ist mit dir.“ Wenn Gott mit uns
zu tun haben will, heifit es nicht mehr: man, die Leute, die Wissenschaft, die Ver-
nunft, die Erfahrung . . ., sondern: DU!

So persénlich angesprochen zu werden gehort mit zu dem Schrecken, von dem
vorhin die Rede war. Anonymitit und Mitldufertum verpflichten zu nichts, jeden-
falls nicht zu Besonderem. Gott aber will jeden besonders und von jedem Beson-
deres, er will jeden eigens und von jedem Eigenes. Er ermuntert zum person-
lichen Gesicht: ,Fiirchte dich nicht, Maria, denn du hast Gnade gefunden bei
Gott“ (v. 30). Der erste freundliche Grufl kehrt wieder. Erneut der eizladende
und versprechende Wink. Gott hilt den Dialog in Gang, indem er sich wiederholt.
So wegt und regt er auch das Nachsinnen, damit es nicht verrinnt.

Das Nachsinnen dient dem Klaren. Es soll klarmachen, was da eigentlich in uns
aufgehen will. Im Nachsinnen machen wir uns fiir die schirferen Konturen bereit.
Der Engel kann sein Wort konkretisieren: ,Siehe, du wirst empfangen und einen
Sohn gebaren® (v. 31). Gott selbst macht uns klar, was wir zu tun haben, was wir
tun diirfen. Das gehdrt zu seinem Gesprich mit uns. Es ist allerdings nicht dessen
erster Schritt (und auch nicht sein letzter). Dagegen lieben wir oft die sogenann-
ten klaren Positionen. Klarheit am Anfang! Ist aber mit einer solchen Klarheit
nicht schon am Anfang alles zu Ende, weil ein fruchtbares Gesprich unméglich?
Gott klirt und konkretisiert im Laufe des Gesprachs mit ihm. Zuvor weist er sich
als der Gutmeinende aus.

Das Wort des Engels weist nun genauer in die Zukunft, in die Zukunft Gottes.
Der Engel kiindet vom Zu-Kommen Gottes in Jesus, dem Sohn Mariens. Eine
ungeheuerliche Ankindigung: Gott als Mensch! Von dieser Ungeheuerlichkeit
steckt etwas in jedem Gesprach, das Gott mit Menschen fithrt. Er kiindigt sich
selbst an. Die Zukunft, die er uns aufgehen 14ft, ist sein Zu-Kommen, sein Kom-
men zu uns in diese Welt. Den Menschen Gottes Zukunft! Er will in uns mensch-
lich werden, wir diirfen in ihm géttlich werden. Die Inkarnation hat ungeheure
Dimensionen. Sie will in uns Himmel und Erde zusammenbringen. Das ist nicht
das gleiche wie die Inkarnation Jesu, aber es ist ihre Konsequenz. Er ist der Fin-
geborene und Erstgeborene, wir werden eingeboren als Nachgeborene.

Demgegeniiber sieht die Realitit banal aus. Ein Menschenkind aus bescheide-
nen jidischen Verhiltnissen soll Gottes Sohn sein! ,Dieser wird groff sein und
Sohn des Hochsten genannt werden. Und Gott, der Herr, wird ihm den Thron



Einiibung und Weisung 467

seines Vaters David geben: herrschen wird er iiber das Haus Jakob in Ewigkeit,
und seiner Herrschaft wird kein Ende sein® (v. 32).

Ein Paradox: Das Unwahrscheinliche im Unscheinbaren. Er verheifit sich da,
wo wir stehen: in der Banalitit. Er macht die Banalitit schein-bar. Er zeigt uns
nichts Unmoégliches, er zeigt uns Méglichkeiten, die wir nicht fiir moglich halten.
Maria ist Frau. Sie kénnte empfangen und einen Sohn gebéren.

4. Maria aber sprach: , Wie wird dies geschehen, da ich keinen Mann erkenne?*

Maria spricht zum erstenmal, kurz und knapp. Die Frucht des Nachsinnens. Das
Nachsinnen klart das Wesentliche. Die erste Auflerung Mariens ist eine Frage.
Vielleicht sollten wir uns dariiber wundern. Das erste Wort des vorbildlichen
Glaubens heifit nicht ,, Ja und Amen®, sondern fragt.

Nun gibt es verschiedene Weisen zu fragen. Der Erziihler der Kindheits-
geschichte weifl darum. Er macht das deutlich, indem er die Frage Mariens bewufit
von einer anderen Frage abhebt, von der Frage des Zacharias, der dem Engel
antwortet: , Woran soll ich das erkennen?“ (1, 18). Ein bohrender Zweifel und
das Verlangen nach greifbarer Sicherheit. Die Erwiderung des Engels bestatigt
es (1,191.). Die Art, wie Zacharias fragt, macht stumm, unterbricht den Dialog.
Anders bei Maria. Ihre Frage hilt das Gesprich offen. Sie geht auf das Wort des
Engels ein, ohne es in seiner Berechtigung auf die Probe stellen zu wollen. Sie
fragt nicht nach einer Bestitigung, sondern nach der positiven Moglichkeit, dem
Anliegen des Engels gerecht zu werden.

Wir diirfen diese Frage nicht gering veranschlagen, schon gar nicht unter-
schlagen. Gott 148t die glaubende Frage nach dem ,,Wie?“ zu. Vielleicht sollten
wir noch scharfer sagen, wenn die Verkindigungsgeschichte uns den gelungenen
Dialog von Gott und Mensch in seinen wesentlichen Teilen vor Augen fithrt: die
glaubende Frage des Menschen nach dem ,Wie?“ gehort zum unerlafilichen
Bestand der Auseinandersetzung mit Thm.

Ein hiufig geduBerter Vorwurf an die Glaubenden zielt darauf ab, dieses
»Wie?“ unterlassen und vorschnell Ja und Amen gesagt zu haben. Eine Mah-
nung, die wohl nicht zu Unrecht besteht. Wenn wir nicht glaubend , Wie?“ fragen,
kann Seine Verheiflung schwerlich in unserer Welt wirklich werden, weil sie nicht
wirksam werden kann. Dann verkiimmert Seine Zukunft zur ,frommen®, kraft-
losen Traumerei und letztlich zu Nichts. Menschlich werden kann Gott nur mit
dem Menschen, nur wenn der Mensch sich zu Verfiigung stellt mit dem, was er ist
und kann.

Was Gott dem Menschen verheifit, ist aber mehr, als der Mensch aus sich
kann. Deshalb die Spannung, die sich in der Frage duflert: ,Wie wird dies ge-
schehen, da ich keinen Mann erkenne?“ Maria weifl um ihre Méglichkeiten. Sie
kann einen Sohn empfangen und gebiren, wenn sie einen Mann erkennt. Das ist
die menschliche Moglichkeit. Es ist gut, um diese zu wissen. Marias fragende
Antwort dient nicht als Ausrede oder Gegenrede auf das Wort des Engels, son-
dern gibt Bescheid um menschliches Konnen, gibt Bescheidenheit gegeniiber dem
Ansinnen Gottes wieder. Sie kommt aus dem, wie sie Gott, sich und ihre Welt
kennt. Aber sie setzt ihre Sicht nicht absolut, nicht zum MaR aller Dinge.



Einiibung und Weisung 468

Halten wir fest: ohne ein glaubendes Fragen gelangt die Auseinandersetzung
mit Gott nicht zu einem gelungenen Abschlufl, wird sie zu friih abgebrochen.
Sagen wir zu schnell Ja und Amen, trdumen wir von Gottes Reichtum; pochen
wir nur auf unsere Moglichkeiten, tduschen wir uns iiber Gottes Reichtum. In
beiden Fillen werden wir ihn nicht ergreifen.

5. Der Engel antwortete ihr: ,Heiliger Geist wird iiber dich kommen*

Der Engel spricht zum letztenmal. Er beantwortet den Bescheid um die engen
menschlichen Méglichkeiten mit dem Vermdgen Gottes, aus dem Unscheinbaren
und Unscheinigen das Unwahrscheinliche zu vollbringen. Auf die arme Frage
Seine alles sprengende Verheiflung: ,Denn bei Gott ist kein Ding unméglich!“
(v. 87). Die Zusage: Er mufl Seine Kraft geben, Er will, Er wird sie geben. Er
gibt Seine grofieren Mdglichkeiten. Die letzte Ermutigung zum Wagnis. Zum
letzten Mal geht es darum, ob ich nach all dem Vorangegangenen so bleiben will —
arm, oder ob ich nun wirklich seine reichere Zukunft ergreifen will. Sie steht ganz
nah vor mir. Sie dringt sich geradezu auf, schon klar und zutraulich winkend, die
Hand ausstreckend. Ich werde sie fassen konnen. ,Bei Gott ist kein Ding unméog-
lich.“

Wiederum schwer, diese Erfahrung, dieses letzte Wort im Dialog mit Ihm, in
Worte zu bringen. Der Erzédhler versucht es mit reich- und tiefbeladenen Worten
des Alten Testamentes. ,Heiliger Geist wird iiber dich kommen, und die Kraft
des Hochsten wird dich iiberschatten; darum wird auch das, was geboren wird,
heilig genannt werden, Sohn Gottes“ (v. 85). Gott wird zu Maria kommen, nicht
mehr in ein heiliges Zelt, nicht mehr in einen steinernen Tempel, sondern zu
einem Menschen. Er wird in einem Menschen wohnen. Er wird menschlich werden.
Das ist Seine Méglichkeit, die Er uns anbietet. Sein letztes Wort, weil es alles be-
sagt: Er will bei uns und mit uns in unserem Leben sein und unser Leben bei IThm.

Fir Gottes letztes Wort gibt es keinen sogenannten Beweis, der im vorhinein
berzeugte. Er miifite denn Gottes Zukunft vorwegnehmen. Ein Unding. Seine
Verheiflung 148t sich nur wahr machen. Die ausgestreckte Hand fithrt nur, wenn
ich sie ergreife. Was bleibt, ist der ermutigende Hinweis auf wahrgemachte Fith-
rung. ,Siehe, Elisabeth, deine Verwandte, auch sie hat einen Sohn empfangen in
ihrem Alter, und dies ist der sechste Monat fiir sie, die als unfruchtbar gilt“ (v. 36).

Elisabeth ist eine Verwandte Mariens. Das heifit: sie ist vom gleichen Ge-
schlecht, von gleicher Art: unfruchtbar, ohne Hoffnung auf ein Kind, in ihren Mog-
lichkeiten, in ihrem Leben arm — dann von Ihm bereichert, mit neuem Leben be-
schenkt, das sich auszuwirken beginnt.

Vor Gott, im Gespréch mit Thm, sind wir alle verwandt, von gleicher Art. Der
Grad der Verwandtschaft hingt davon ab, wie weit wir den Dialog mit Ihm fiih-
ren. Je weiter, desto enger die Verwandtschaft, desto grofler das Vertrauen, desto
tiefer der Blick fiir das, was mit dem Verwandten geschieht oder geschehen ist.
~Siehe, Elisabeth, deine Verwandte!“



Einiibung und Weisung 469

6. ,Maria aber sprach: Siehe, die Magd des Herrn,
mir geschebe nach deinem Wort!“

Maria hat das letzte Wort. Von ihm hingt alles ab. Es kann zum letzten Mal den
Dialog scheitern lassen oder ihn endgiiltig zum Gelingen bringen. Ein Gespréch
scheitert durch Zwietracht, es gelingt durch Eintracht, je nachdem ob die Sprechen-
den nach Einem oder nach Verschiedenem trachten.

Maria gibt ihr Trachten in das des Engels. Sein Wort soll ihres sein: ,Mir ge-
schehe nach deinem Wort!“ Die Worte des Engels und Mariens werden einig, sind
Worte, die einander empfangen und befruchtet haben. Sie lassen neues Leben ent-
stehen. Es bleibt nicht, wie es war. Es wird etwas geschehen, wenn das Gesprach
zu seinem Ende gekommen ist. Lebendige Worte. Gott gibt dem Menschen das
letzte Wort. Er wird nicht Mensch, nicht menschlich, ohne den Menschen, ohne die
Eintracht mit ihm.

Aber auch diese Eintracht ist letztlich sein Geschenk. Der Mensch gewinnt sie
nicht aus sich. Maria sagt: ,Siehe, die Magd des Herrn!“ Er ist der Herr, sie die
Magd, die von ihrem Herrn alles empfangt. Sie ist klein, er ist grof}; sie bediirftig,
er reich; sie schwach, er machtig. Was sie hat, hat sie von Thm; was sie kann, kann
sie durch Jhn; was sie wird, wird sie durch Ihn. Sie ist ganz und gar die Empfan-
gende.

Der Dialog des Engels mit Maria gelingt. Es ist der Dialog Gottes mit einem
Menschen, der Dialog (gleich, wie er auch immer historisch verlaufen sein mag),
aus dem Gott Mensch geworden ist, der Ur-Dialog, aus dem Jesus geboren wurde
als Sohn Gottes und Mariens. Es ist der Dialog, den wir in seinen Wesensziigen
alle im Gesprich mit Gott nach-vollziehen (kénnen, sollen), der stindig abgewan-
delt in unserem Leben und dem der anderen wiederkehrt als die Wahrheit Chri-
sti. Der Dialog, der zum Menschlich-Werden Gottes, zum Gottlich-Werden des
Menschen fiihrt. ER sclbst bietet sich uns als unsere Chance an, je besonders und
unverwechselbar im Einzelnen und doch in gleicher Art. Wir kénnen antworten,
je besonders und unverwechselbar im Einzelnen und doch in gleicher Art.

Ganz kurz:
ER WINKT
WIR ZAGEN
ER ENTWIRFT
WIR FRAGEN
ER WIRKT

WIR WAGEN

»Und der Engel schied von ihr. Maria aber machte sich in diesen Tagen auf . . .
(v. 8381). Herbert Arens





