
Liebe und Tod 
Friedrich Wulf SJ, München 

Was Liebe ist, hat Christus in einem einzigen Satz gesagt, nicht theoretisch 
und abstrakt, sondern sehr konkret: •Eine größere Liebe hat niemand, als 
wer sein Leben hingibt für seine Freunde" (Jo 15, 13). Hier liegen Liebe 
und Tod dicht beieinander. Man kann von Liebe nicht reden, ohne den Tod 
gleich mitzunennen. Das Wort ist allen gesagt, es gilt allgemein. Aber sei- 
nen unmittelbaren Ort hat es in einem einmaligen Ereignis, in Christi 
Heilstat am Kreuz. Daran wird seitdem alle Liebe gemessen: •Ein Beispiel 
habe ich euch gegeben, damit auch ihr tut, wie ich euch getan habe" (Jo 
13, 15). Der Dienst der Liebe, auf den die hier angesprochene Fußwaschung 
hinweist, ist der Knechtsdienst am Kreuz. Er ist Liebe •bis ans Ende" (Jo 
13, 1). Damit sind dem Christen ein für allemal Norm und Maß der Liebe 
gesetzt. Liebe und Tod (Hingabe und Verlust des Lebens zugunsten des an- 
deren) gehören aufs engste, untrennbar zusammen. Nicht jeder Tod ist 
Liebe, aber jede Liebe, wenn sie wahre Liebe sein will, ist Tod. 

Widerspricht das aber nicht dem, was Liebe von ihrem innersten Wesen 
her erstrebt, erstreben muß, will sie sich selbst nicht untreu werden? Ist 
Liebe nicht auf Leben ausgerichtet? Ist sie nicht für den, der liebt, Lebens- 
erhöhung? - eben darum trägt sie ja ihren Lohn in sich selbst. Ist sie nicht 
darauf aus, dem, den sie liebt, Leben zuzusprechen? Und will sie nicht, daß 
das Leben, das zwischen den Liebenden hin- und herflutet, ewig sei, nicht 
mehr vom Zufall, vom Schicksal oder gar vom Tod bedroht werde? Darum 
ist der Tod von eh und je der ärgste Feind der Liebe. Liebe schließe den 
Tod aus, sagt Wladimir Solowjew, sie protestiere gegen ihn und leugne 
ihn1. •Einen Menschen lieben, heißt sagen: Du wirst nicht sterben", liest 
man bei Gabriel Marcel2. Liebe ist Leben, so könnte man darum verkürzt, 
aber durchaus treffend sagen. Wie kann also der Liebende, wenn er nur 
wirklich liebt, sein Leben um des Geliebten willen aufgeben wollen, es sei 
denn, eine feindliche Gewalt entreiße es ihm, so daß der Tod das größte 
Unglück wäre, für den Liebenden sowohl wie für den Geliebten? 

So viel Wahres hier gesehen wird, so bleibt dennoch der Satz bestehen, 
daß Liebe und Tod eng beieinander liegen, der Tod von der Liebe nicht zu 
trennen ist. Man muß nur genauer hinschauen. 

1 Über den Sinn der Geschlechterliebe. Deutsche Gesamtausgabe, Hrsg. Wl. Szylkarski, 
Bd. VII, München 1953, S. 235. Zitiert nach Jos. Pieper, Über die Liebe, München, Kösel 
1972, S. 45. 
2 Geheimnis des Seins, Wien 1952, S. 472; zitiert nach J. Pieper, Über die Liebe, S. 45. 



Friedrich Wulf 2 

Es gibt, psychologisch und erlebnismäßig gesehen, eine zweifache Weise 
der Liebe. Beide durchdringen einander und ergänzen sich. Aber phäno- 
menologisch sind sie doch deutlich voneinander unterschieden, sie haben 
fast gegensätzliche Merkmale. Da ist zunächst einmal das aktive Element 
der Liebe. Liebe ist ein Wollen, eine Strebekraft, die eigentliche und alles 
durchziehende und darum unabweisbare Grundkraft des menschlichen 
Herzens. Der Mensch kann gar nicht anders als lieben; noch im Haß ist die 
Liebe am Werk. Sie ist •der Ur-Akt des Wollens überhaupt, der alles Tun- 
Wollen vom Grunde her durchströmt"3. Wenn nun einer seinen Mitmen- 
schen lieben will, weil dieser seiner bedarf, weil er ihm in seinem Lebens- 
kreis aufgegeben ist und weil er ihn als liebenswert erwählt hat, dann ge- 
nügt es nicht, ihm noch so viel Gutes zu tun, selbst wenn dies unter den 
größten Opfern geschähe. Das alles könnte noch aus einem Pflichtbewußt- 
sein kommen oder aus einer vorgestellten Liebe zu Gott, die vom Mitmen- 
schen losgelöst ist - früher sprach man gern von rein übernatürlicher Liebe. 
Es gibt eine •Karitas ohne Liebe"4. Paulus warnt vor ihr: •Wenn ich alle 
meine Habe austeile, und wenn ich meinen Leib zum Verbrennen fortgebe, 
hätte aber die Liebe nicht, so nützte es mir nichts" (1 Kor 13,3). In der Liebe 
muß sich der Liebende auf den anderen persönlich, mit seinem Herzen ein- 
lassen; er muß ihn, nicht nur seine Gesundheit, sein Wohlbefinden, seinen 
Erfolg, sondern ihn selbst, in dem, was er hier und jetzt ist: in seiner Angst, 
seiner Not, seiner Sehnsucht, seinem Guten und seiner Armseligkeit, mei- 
nen; er muß sein Eigenes, seine Eigenwelt, sein eigenes Herz verlassen und 
zum anderen hinübergehen, ihn bei seinem Namen rufen, seine Welt und 
sein Leben teilen. Seine Liebe darf nicht eine im falschen Sinn selbst-lose 
Liebe, sondern muß eine interessierte Liebe sein. Wer das versucht, der be- 
kommt ein wenig von dem zu spüren, was im Sterben auf den Menschen zu- 
kommt. Er erfährt, was Entäußerung heißt, nicht nur Verzicht auf dieses 
und jenes, sondern auf sich selbst, Selbstentäußerung; ohne sie gibt es keine 
Liebe. In jeder Liebe, die diesen Namen verdient, erhebt sich eine leise, 
aber ständig lockend-mahnende Stimme, die dem Liebenden das abver- 
langt, was ihm einmal der Tod abverlangen wird: daß er sich vorbehalt- 
los hergebe, bis zum letzten Schrei und Atemzug. 

Neben der mehr aktiven, zum anderen hinstrebenden, ihn erwählenden 
Liebe gibt es dann noch das Gezogenwerden von der Liebe. Hier wird die 
Liebe nicht in erster Linie als ein Wollen, sondern als ein Müssen, nicht als 
ein Sich-Ausstrecken, sondern als ein Widerfahrnis, ein Affiziert- und 
Uberwältigtwerden, durch Mit-leid oder durch Faszination (Verzaube- 
3 J. Pieper, Über die Liebe, 42, wo die abendländische Tradition der •Ineinssetzung von 
Wollen und Lieben" vor allem mit Thomastexten belegt wird. 
4 So Karl Jaspers, Philosophie, Berlin 21948, S. 623 ff.; zitiert nach J. Pieper, Über die 
Liebe, 22. und 150. 



Liebe und Tod 3 

rung) oder durch beides zugleich erfahren6. Auch dieser Weise der Liebe 
ist das Sterben, der Tod zugesellt, sogar noch viel elementarer und inten- 
siver. Wo wirklich geliebt wird, wo die Liebe geschenkhaft begegnet, wo 
der Eros sie entzündet und den Menschen, sein Herz gefangen nimmt, da 
stellen sich bald Leiden ein, da schmerzt die Ohnmacht des Liebenden, der 
nicht zu helfen vermag und dem das Eins-sein-wollen mit dem Geliebten 
versagt bleibt. Liebe in dieser Erfahrung ist darum nach ältester Mensch- 
heitsüberlieferung eine Krankheit, und wo die Liebe den Grund des Her- 
zens erreicht, eine Krankheit zum Tode. Die große abendländische Litera- 
tur hat den Verlauf dieser Krankheit, des unheilbaren Krankseins an der 
Liebe, oft geschildert: wie die Liebenden nur noch in der Gemeinsamkeit 
des Leidens sich vereint wissen, um schließlich im gemeinsamen Sterben, im 
ekstatischen Tod der Liebe ganz eins zu werden. Gottfried von Straßburg 
hat sich in seinem Tristan nicht gescheut, zur Beschreibung dieses Todes 
zum mystischen, am Hohenlied orientierten Vokabular der spirituellen 
Theologie seiner Zeit zu greifen6. Auf das nüchterne Leben übertragen, las- 
sen all diese Versuche, das Grundgeheimnis des menschlichen Lebens zu 
entschleiern, die Erkenntnis zurück, daß die Liebe hier auf Erden, gerade 
dort, wo einer von ihr ergriffen wird, unvollendbar bleibt. Liebende suchen 
darum in irgendeiner Form des Todes (des Traumes, der Verzückung, der 
Opferung) die Fesseln und Grenzen der sinnenhaften Welt und des Leib- 
lichen zu überwinden, um in einer höheren Daseinsweise inniger zueinan- 
der zu finden7. Die tiefste Weise geschenkhafter Liebe ist darum die Sehn- 
sucht und das heißt zugleich die Ausschau nach einem vollkommeneren 
Leben, in dem das Eins-sein gelingt und nicht mehr genommen wird. 

Damit ist aber die religiöse Frage aufgeworfen, die Frage nach Gott und 
nach der Gottesliebe. Gilt auch von dieser, der Liebe zu Gott und zu Chri- 
stus, was über das Zueinander von Liebe und Tod gesagt wurde? Es ist 
kaum anders denkbar, solange wir der Vergänglichkeit unterliegen und 
immer auch die Nicht-Liebenden sind, deren Herz aufgebrochen werden 
muß. Aber genauer läßt sich diese Frage nur aus der Offenbarung, aus dem 
Handeln Gottes mit uns, sowie aus der Erfahrung der großen Liebenden 
der christlichen Geschichte (und aus der eigenen religiösen Erfahrung) 
beantworten. 

Die unüberholbare Grundtatsache, die das Verhältnis zwischen Gott 
und den Menschen bestimmt, ist das Christusereignis, das Geheimnis der 
Menschwerdung und des Kreuzes. Erst dieses Ereignis, in dem Gott sich 
6 Vgl. J. Pieper, Über die Liebe, 24, 34, 38 u. ö. 
6 Vgl. J. Schwietering, Mystik und höfische Dichtung im Hochmittelalter, Tübingen 21962, 
Der Tristan Gottfrieds von Straßburg und die Bernhardische Mystik, S. 1 ff., vor allem 
S. 12-16. 
7 Vgl etwa die Hymnen an die Nacht von Novalis. 



Friedrich Wulf 4 

den Menschen liebend mitgeteilt hat, hat auch die Liebe des Menschen zu 
Gott ganz und endgültig ermöglicht. Wer Gott lieben will, kann ihn nur in 
Christus lieben; er muß in Christi liebende Entäußerung, in die Entäuße- 
rung von Menschwerdung und Kreuzestod eingehen, an Christi Entäuße- 
rung Anteil gewinnen. Sein eigenes Wollen, das im Verhältnis von Mensch 
zu Mensch noch liebestiftend ist, reicht hier nicht mehr aus. Die geforderte 
Entäußerung in Gott hinein, zur Liebesgemeinschaft mit ihm ist radikaler; 
sie ist total. Der Christ muß darum annehmen, was ihm zuvor gnadenhaft 
geschenkt wurde: das •Zusammengewachsensein" mit Christus •durch die 
Ähnlichkeit mit seinem Tod" (Rom 6,5). Nur so kann er sich liebend in 
Gott hinein entäußern, ist seine Liebe zu Gott echt. Aus dem gläubigen 
Wissen um sein •Mitgekreuzigt-", •Mitgestorben-" und •Mitbegraben- 
sein mit Christus" (Rom 6, 4. 6. 8; Gal 2, 19) kennt Paulus nichts anderes 
mehr als Christus und diesen als Gekreuzigten (1 Kor 1,23; 2,2), so sehr, 
daß er sagen kann: •Nicht mehr ich lebe, nein, Christus lebt in mir" (Gal 
2,20). In der Todeshingabe Christi weiß er sich im tiefsten in Gottes lie- 
bender Nähe (Eph 3,12). Seine Liebe zu Gott ist Gemeinschaft mit der 
gekreuzigten Liebe Christi. Hier ist der Weg gezeichnet, der zur vollkom- 
menen Gottesliebe führt. Einen anderen gibt es nicht. 

Wo aber ein Mensch einmal erfahrbar in Berührung mit jener göttlichen 
Liebe gekommen ist, die um'seinetwillen, mit ihm und für ihn, gelitten 
hat - in Christus leidet der liebende Gott mit seiner leidenden, dem Tod 
verfallenen Kreatur, stirbt Gott an der Liebe -, da kann es sich ereignen, 
daß er von dieser Liebe so betroffen, gezogen, gebunden und gefangen- 
gehalten wird, daß es ihn eines Tages wegnimmt. Die christliche Geschichte 
kennt dafür viele Beispiele. Paulus wurde •in den dritten Himmel ent- 
rückt" und •hörte unaussprechliche Worte"; was ihm zuteil wurde, geschah 
ihm als einem •Menschen in Christus" (2 Kor 12,2.4), der jene •alle Er- 
kenntnis übersteigende Liebe Christi" (am Kreuz) (Eph 3,19) erfahren 
hatte. Die Späteren, vor allem im Mittelalter, sprechen - im Anschluß an 
das Hohelied8 - offener von diesem Geheimnis. Sie gebrauchen die Sprache 
der Liebenden. Nicht nur der Mensch, auch Gott wird (in Christus) vom 
Pfeil der Liebe getroffen und verwundet. •Mystische Brautliebe, die den 
Schöpfer und Herrn der menschlichen Seele als consors (als Gefährten) und 
amicus (Freund) zugesellt, macht nicht nur gleich, sondern eins." Sie kennt 
keine distanzierende Ehrfurcht (amor reverentiam nescit), sondern nur 
die Liebe9. So wundert es nicht, wenn die Beschreibung der hohen Liebe 
zwischen Gott und Mensch ebenso auf die vom Eros getragene Liebe unter 
Menschen (Ehegatten, Verliebten) zutrifft; die Phänomene sind nach den 
8 Vgl. die Kommentare zum Hohenlied von Origenes bis zu Dionysius dem Kartäuser. 
9 J. Sdiwietering, Der Tristan Gottfrieds von Straßburg, a. a. 0. 18. 



Liebe und Tod 5 

Autoren hier wie dort die gleichen10. •O überfallende, heftige, brennende 
und stürmische Liebe", heißt es bei Bernhard von Clairvaux11, •du läßt 
nichts außer dich denken ... Du verwirrst alle Ordnungen, ignorierst das 
Herkommen, kennst kein Maß; was immer der gelegenen Zeit, der Ver- 
nunft, der Scheu, der Klugheit und dem Urteil zu entsprechen scheint, du 
triumphierst in dir selbst und nimmst gefangen". •Die Liebe verwundet, 
die Liebe fesselt, die Liebe macht krank, die Liebe läßt schwach werden"12. 
Auch diese Liebe ist eine Krankheit zum Tode. Der von der Liebe Gottes, 
wie sie im Leiden und Sterben Christi begegnet, getroffene und nicht mehr 
loskommende Mensch stirbt mit Christus in Gott hinein, in den alles ber- 
genden und einenden Abgrund der Liebe13. Von diesem Tod sagt Bernhard 
von Clairvaux: Ihn •möchte ich oft sterben ... Ein guter Tod, der das 
Leben nicht nimmt, sondern ins Bessere wandelt, der den Leib nicht sterben 
läßt, sondern die Seele erhebt"14. Aber er fügt hinzu: •Doch ach! Eine sel- 
tene Stunde und nur ein kurzer Augenblick!"15. Mag dieser Tod im Voll- 
sinn, der mystische Tod, nur wenigen, den großen Liebenden, vorbehalten 
sein, er ist dennoch exemplarisch für alle Christen. Er kennt viele Grade, 
und jeder Glaubende muß versuchen, immer tiefer in Gottes Liebe hinein- 
zusterben. Anders wird er kein vollkommen Liebender, kein Mensch der 
Auferstehung sein können, der Leben und Liebe weiterzugeben vermag. 

Nun steht aber noch eine letzte und schwierige Frage aus. Bei dem, was 
wir bisher über das Verhältnis von Tod und Liebe gesagt haben, fragten 
wir getrennt nach der Liebe zum Mitmenschen und nach der Liebe zu Gott, 
zu Jesus Christus. Kann man beide so trennen? Müssen sie nicht wenigstens 
abschließend in eins gesehen werden? Muß nicht der Christ immer nach 
der Einheit von Nächsten- und Gottesliebe streben? Wie stellt sich unter 
dieser Rücksicht die Frage nach Liebe und Tod? 

Ganz allgemein und doch schon sehr genau könnte man sagen: Wenn die 
Liebe zum Mitmenschen, zum Nächsten, in die Gottesliebe hineingenom- 
men und so zur Caritas, zur Agape erhoben wird, dann muß auch der Tod, 
den jede wahre Liebe unter Menschen erleidet, hineingenommen werden 
in den Tod der Liebe Gottes am Kreuz. Oder anders: Der Mensch als gan- 
zer, mit Leib, Seele und Geist, mit all seinen Bezügen, zur Welt und zum 
Mitmenschen, insbesondere also mit seiner Liebe zum anderen, muß hin- 
einsterben in die Liebe Gottes, wie sie im Kreuzestod des Sohnes begegnet. 

10 So ausdrücklich Richard von St. Viktor in seiner Schrift: De quattuor gradibus violentae 
caritatis (Deutsche Ausg.: Über die Gewalt der Liebe. Ihre vier Stufen. Einführg. und 
Übers, von Margot Schmidt [Veröffentlichungen des Grabmann-Instituts, Neue Folge 8], 
München-Paderborn-Wien, Schöningh 1969), nn. 16, 18, 19. 
11 In Cant. Cant 79,1.ls Richard von St. Viktor, Über die Gewalt der Liebe, a. a. O., n. 4. 
13 Ebd. nn. 38 ff. (nn. 14,15).14 In Cant. Cant. 53, 3 f. 
15 •Sed heu! rara hora et parva moral" (In Cant. Cant. 23, 15). 



Friedrich Wulf 6 

Hier aber erhebt sich nun das Problem: Wie steht es dann mit dem Eros? 
Kann er überhaupt •getauft" werden, oder muß man ihm als Christ nicht 
von vornherein entsagen, absterben? In der protestantischen Theologie der 
neueren Zeit werden Eros und Agape scharf einander entgegengesetzt; 
sie sind miteinander unvereinbar16. Die katholische Tradition ist in die- 
sem Punkt unsicher. Sie knüpft einerseits an die abendländische Über- 
lieferung der Griechen (Piatons) an, nach der der Eros etwas unverzichtbar 
Humanes ist, da er alle Kräfte des Menschen, auch seinen Geist, auf ihr 
gemeinsames Ziel, auf die Liebe hin antreibt, rückt ihn aber anderseits 
immer wieder in engste Nähe zur Konkupiszenz. Von daher billigt man 
zwar dem Eros einen gewissen Spielraum zu (soweit er etwa für das unauf- 
lösliche Band der Ehe notwendig ist), hält ihn aber für ein höheres geist- 
liches Leben, für die höheren Grade der Gottesliebe für hinderlich, schäd- 
lich, ja ausgesprochen verderblich17. Wo darum in diesem Umkreis einmal 
für die humane •Leidenschaft" menschlicher Liebe plädiert wird, da bleibt 
sie außerhalb der religiösen Betrachtung18. Heute scheint sich hier ein Aus- 
gleich anzubahnen. Man sucht im Christentum dem Eros wieder seine un- 
verzichtbare, dynamisierende und mittlerische Rolle im Gesamt des 
menschlichen Lebens zurückzugeben, ohne vom Hochziel christlicher Liebe 
etwas abzustreichen19. In der Tat: Zeigt nicht gerade die Sprache der großen 
Spirituellen, daß sie auch auf der höchsten Stufe der Liebe des Eros nicht 
entraten können? Entzündet sich ihre ekstatische Liebe nicht immer wieder 
an der sichtbaren Gestalt Christi und an der lebendigen Nähe, die sie zum 
Menschen haben? Wohl wird man sagen müssen: Eros und Agape in einen 
Einklang zu bringen, bleibt für den Christen immer nur ein Versuch, ein 
Versuch aber, der stets von neuem gemacht wird, aus Sehnsucht nach dem, 
was Gott dem Liebenden einst zugedacht hat. Das bedeutet für den Eros, 
daß er einer ständigen Wandlung unterliegen und viele Tode sterben muß, 
entsprechend der menschlich-religiösen Entwicklung des (der) Liebenden. 

So ist denn das Ergebnis dieser Überlegungen: Nur ein Tod ist der Liebe 
Feind, der, den sie sich selbst gibt. Wo ein Mensch sich der Liebe verwei- 
gert, da stirbt sie ab und mit ihr der ganze Mensch, dessen Wesen darin 
besteht, lieben zu müssen. Wo aber die Liebe durch den ihr gemäßen 
Tod hindurchgegangen ist, da weitet sie sich und bezeugt die Wahrheit 
des Jesus-Wortes: •Eine größere Liebe hat niemand, als wer sein Leben 
hingibt für seine Freunde." Alle Wesen: Gott, die Menschen und die ganze 
Welt sind ihr zum Freund geworden. 
18 So A. Nygren u. K. Barth, vgl. J. Pieper, Über die Liebe, 96 ff. 
17 So z. B. Richard von St. Viktor, Über die Gewalt der Liebe, a. a. 0., nn. 18, 19. 
18 So z. B. im Tristan Gottfrieds von Straßburg; vgl. J. Schwietering, a. a. O. 
19 Dafür plädiert u. a. J. Pieper in seinem hier oft zitierten Buch, und wie mir scheint, mit 
überzeugenden Gründen. 




