Liebe und Tod
Friedrich Wulf SJ, Minchen

Was Liebe ist, hat Christus in einem einzigen Satz gesagt, nicht theoretisch
und abstrakt, sondern sehr konkret: ,Eine gréfiere Liebe hat niemand, als
wer sein Leben hingibt fiir seine Freunde“ (Jo 15, 13). Hier liegen Liebe
und Tod dicht beieinander. Man kann von Liebe nicht reden, ohne den Tod
gleich mitzunennen. Das Wort ist allen gesagt, es gilt allgemein. Aber sei-
nen unmittelbaren Ort hat es in einem einmaligen Ereignis, in Christi
Heilstat am Kreuz. Daran wird seitdem alle Liebe gemessen: ,Ein Beispiel
habe ich euch gegeben, damit auch ihr tut, wie ich euch getan habe“ (Jo
13, 15). Der Dienst der Liebe, auf den die hier angesprochene Fuflwaschung
hinweist, ist der Knechtsdienst am Kreuz. Er ist Liebe ,bis ans Ende“ (Jo
13, 1). Damit sind dem Christen ein fiir allemal Norm und Maf der Liebe
gesetzt. Liebe und Tod (Hingabe und Verlust des Lebens zugunsten des an-
deren) gehdren aufs engste, untrennbar zusammen. Nicht jeder Tod ist
Liebe, aber jede Liebe, wenn sie wahre Liebe sein will, ist Tod.

Widerspricht das aber nicht dem, was Liebe von ihrem innersten Wesen
her erstrebt, erstreben muf}, will sie sich selbst nicht untreu werden? Ist
Liebe nicht auf Leben ausgerichtet? Ist sie nicht fiir den, der liebt, Lebens-
erhéhung? — eben darum trégt sie ja ihren Lohn in sich selbst. Ist sie nicht
darauf aus, dem, den sie liebt, Leben zuzusprechen? Und will sie nicht, daf§
das Leben, das zwischen den Liebenden hin- und herflutet, ewig sei, nicht
mehr vom Zufall, vom Schicksal oder gar vom Tod bedroht werde? Darum
ist der Tod von eh und je der drgste Feind der Liebe. Liebe schliefe den
Tod aus, sagt Wladimir Solowjew, sie protestiere gegen ihn und leugne
ihn?. JEinen Menschen lieben, heiflt sagen: Du wirst nicht sterben®, liest
man bei Gabriel Marcel®. Liebe ist Leben, so konnte man darum verkiirzt,
aber durchaus treffend sagen. Wie kann also der Liebende, wenn er nur
wirklich liebt, sein Leben um des Geliebten willen aufgeben wollen, es sei
denn, eine feindliche Gewalt entreifle es ihm, so dafl der Tod das gréfite
Ungliick wire, fiir den Liebenden sowohl wie fiir den Geliebten?

So viel Wahres hier gesehen wird, so bleibt dennoch der Satz bestehen,
daf Liebe und Tod eng beieinander liegen, der Tod von der Liebe nicht zu
trennen ist. Man mufl nur genauer hinschauen.

t Uber den Sinn der Geschlechterliebe. Deutsche Gesamtausgabe, Hrsg. WI. Szylkarski,
Bd. VII, Miinchen 1953, S. 235. Zitiert nach Jos. Pieper, Uber die Liebe, Miinchen, Késel
1972, S. 45.

* Geheimnis des Seins, Wien 1952, S. 472; zitiert nach J. Pieper, Uber die Licbe, S. 45.



Friedrich Wulf 2

Es gibt, psychologisch und erlebnismiflig gesehen, eine zweifache Weise
der Liebe. Beide durchdringen einander und erginzen sich. Aber phino-
menologisch sind sie doch deutlich voneinander unterschieden, sie haben
fast gegensitzliche Merkmale. Da ist zunichst einmal das aktive Element
der Liebe. Liebe ist ein Wollen, eine Strebekraft, die eigentliche und alles
durchziehende und darum unabweisbare Grundkraft des menschlichen
Herzens. Der Mensch kann gar nicht anders als lieben; noch im Haf ist die
Liebe am Werk. Sie ist ,,der Ur-Akt des Wollens iiberhaupt, der alles Tun-
Wollen vom Grunde her durchstrémt“3, Wenn nun einer seinen Mitmen-
schen lieben will, weil dieser seiner bedarf, weil er ihm in seinem Lebens-
kreis aufgegeben ist und weil er ihn als liebenswert erwihlt hat, dann ge-
niigt es nicht, ihm noch so viel Gutes zu tun, selbst wenn dies unter den
grofiten Opfern geschihe. Das alles konnte noch aus einem Pflichtbewuft-
sein kommen oder aus einer vorgestellten Liebe zu Gott, die vom Mitmen-
schen losgelost ist — frither sprach man gern von rein iibernatiirlicher Liebe.
Es gibt eine ,Karitas ohne Liebe“4. Paulus warnt vor ihr: , Wenn ich alle
meine Habe austeile, und wenn ich meinen Leib zum Verbrennen fortgebe,
hitte aber die Liebe nicht, so niitzte es mir nichts“ (1 Kor 13, 8). In der Liebe
muf sich der Liebende auf den anderen personlich, mit seinem Herzen ein-
lassen; er muf} ihn, nicht nur seine Gesundheit, sein Wohlbefinden, seinen
Erfolg, sondern ihn selbst, in dem, was er hier und jetzt ist: in seiner Angst,
seiner Not, seiner Sehnsucht, seinem Guten und seiner Armseligkeit, mei-
nen; er mufl sein Eigenes, seine Eigenwelt, sein eigenes Herz verlassen und
zum anderen hiniibergehen, ihn bei seinem Namen rufen, seine Welt und
sein Leben teilen. Seine Liebe darf nicht eine im falschen Sinn selbst-lose
Liebe, sondern muf} eine interessierte Liebe sein. Wer das versucht, der be-
kommt ein wenig von dem zu spiiren, was im Sterben auf den Menschen zu-
kommt. Er erfdhrt, was Entduflerung heif}t, nicht nur Verzicht auf dieses
und jenes, sondern auf sich selbst, Selbstentduflerung; ohne sie gibt es keine
Liebe. In jeder Liebe, die diesen Namen verdient, erhebt sich eine leise,
aber stindig lockend-mahnende Stimme, die dem Liebenden das abver-
langt, was ihm einmal der Tod abverlangen wird: daf er sich vorbehalt-
los hergebe, bis zum letzten Schrei und Atemzug.

Neben der mehr aktiven, zum anderen hinstrebenden, ihn erwihlenden
Liebe gibt es dann noch das Gezogenwerden von der Liebe. Hier wird die
Liebe nicht in erster Linie als ein Wollen, sondern als ein Miissen, nicht als
ein Sich-Ausstrecken, sondern als ein Widerfahrnis, ein Affiziert- und
Uberwiltigtwerden, durch Mit-leid oder durch Faszination (Verzaube-

3 J. Pieper, Uber die Liebe, 42, wo die abendlindische Tradition der ,Ineinssetzung von
‘Wollen und Lieben“ vor allem mit Thomastexten belegt wird.

4 So Karl Jaspers, Philosophie, Berlin 21948, S. 623 ff.; zitiert nach J. Pieper, Uber die
Liebe, 22. und 150,



Liebe und Tod 3

rung) oder durch beides zugleich erfahren®. Auch dieser Weise der Liebe
ist das Sterben, der Tod zugesellt, sogar noch viel elementarer und inten-
siver. Wo wirklich geliebt wird, wo die Liebe geschenkhaft begegnet, wo
der Eros sie entziindet und den Menschen, sein Herz gefangen nimmt, da
stellen sich bald Leiden ein, da schmerzt die Ohnmacht des Liebenden, der
nicht zu helfen vermag und dem das Eins-sein-wollen mit dem Geliebten
versagt bleibt. Liebe in dieser Erfahrung ist darum nach altester Mensch-
beitsiberlieferung eine Krankheit, und wo die Liebe den Grund des Her-
zens erreicht, eine Krankheit zum Tode. Die grofle abendlindische Litera-
tur hat den Verlauf dieser Krankheit, des unheilbaren Krankseins an der
Liebe, oft geschildert: wie die Liebenden nur noch in der Gemeinsamkeit
des Leidens sich vereint wissen, um schlieflich im gemeinsamen Sterben, im
ekstatischen Tod der Liebe ganz eins zu werden. Gottfried von Strafiburg
hat sich in seinem Tristan nicht gescheut, zur Beschreibung dieses Todes
zum mystischen, am Hobenlied orientierten Vokabular der spirituellen
Theologie seiner Zeit zu greifen®. Auf das niichterne Leben fibertragen, las-
sen all diese Versuche, das Grundgeheimnis des menschlichen Lebens zu
entschleiern, die Erkenntnis zuriick, dafl die Liebe hier auf Erden, gerade
dort, wo einer von ihr ergriffen wird, unvollendbar bleibt. Liebende suchen
darum in irgendeiner Form des Todes (des Traumes, der Verziickung, der
Opferung) die Fesseln und Grenzen der sinnenhaften Welt und des Leib-
lichen zu iiberwinden, um in einer hoheren Daseinsweise inniger zueinan-
der zu finden’. Die tiefste Weise geschenkhafter Liebe ist darum die Sehn-
sucht und das heifit zugleich die Ausschau nach einem vollkommeneren
Leben, in dem das Eins-sein gelingt und nicht mehr genommen wird.

Damit ist aber die religiése Frage aufgeworfen, die Frage nach Gott und
nach der Gottesliebe. Gilt auch von dieser, der Liebe zu Gott und zu Chri-
stus, was Gber das Zueinander von Liebe und Tod gesagt wurde? Es ist
kaum anders denkbar, solange wir der Vergénglichkeit unterliegen und
immer auch die Nicht-Liebenden sind, deren Herz aufgebrochen werden
mufl. Aber genauer 148t sich diese Frage nur aus der Offenbarung, aus dem
Handeln Gottes mit uns, sowie aus der Erfahrung der groflen Licbenden
der christlichen Geschichte (und aus der cigenen religiésen Erfahrung)
beantworten.

Die uniiberholbare Grundtatsache, die das Verhiltnis zwischen Gott
und den Menschen bestimmt, ist das Christusereignis, das Geheimnis der
Menschwerdung und des Kreuzes. Erst dieses Ereignis, in dem Gott sich
§ Vgl. J. Pieper, Uber die Liebe, 24, 34, 38 u. 6.

8 Vgl. J. Schwietering, Mystik und héfische Dichtung im Hochmittelalter, Tiibingen 21962,
Der Tristan Gottfrieds von Strafburg und die Bernhardische Mystik, S. 1§, vor allem

S. 12-16.
7 Vgl etwa die Hymnen an die Nacht von Novalis.



Friedrich Wulf 4

den Menschen liebend mitgeteilt hat, hat auch die Liebe des Menschen zu
Gott ganz und endgiiltig erméglicht. Wer Gott lieben will, kann ihn nur in
Christus lieben; er muf in Christi liebende Entiufierung, in die Entiufle-
rung von Menschwerdung und Kreuzestod eingehen, an Christi Entiufie-
rung Anteil gewinnen. Sein eigenes Wollen, das im Verhiltnis von Mensch
zu Mensch noch liebestiftend ist, reicht hier nicht mehr aus. Die geforderte
Entiduflerung in Gott hinein, zur Liebesgemeinschaft mit ihm ist radikaler;
sie ist total. Der Christ muf§ darum annehmen, was ihm zuvor gnadenhaft
geschenkt wurde: das ,Zusammengewachsensein“ mit Christus ,durch die
Ahnlichkeit mit seinem Tod“ (Rém 6, 5). Nur so kann er sich liebend in
Gott hinein entduflern, ist seine Liebe zu Gott echt. Aus dem gliubigen
Wissen um sein ,Mitgekreuzigt-“, ,Mitgestorben-“ und ,Mitbegraben-
sein mit Christus“ (R6m 6, 4. 6. 8; Gal 2, 19) kennt Paulus nichts anderes
mehr als Christus und diesen als Gekreuzigten (1 Kor 1, 23; 2,2), so sehr,
dafl er sagen kann: ,Nicht mehr ich lebe, nein, Christus lebt in mir (Gal
2,20). In der Todeshingabe Christi weiff er sich im tiefsten in Gottes lie-
bender Nihe (Eph 3,12). Seine Liebe zu Gott ist Gemeinschaft mit der
gekreuzigten Liebe Christi. Hier ist der Weg gezeichnet, der zur vollkom-
menen Gottesliebe fithrt. Einen anderen gibt es nicht.

Wo aber ein Mensch einmal erfahrbar in Beriihrung mit jener gottlichen
Liebe gekommen ist, die um'seinetwillen, mit ihm und fir ihn, gelitten
hat — in Christus leidet der liebende Gott mit seiner leidenden, dem Tod
verfallenen Kreatur, stirbt Gott an der Liebe —, da kann es sich ereignen,
dafl er von dieser Liebe so betroffen, gezogen, gebunden und gefangen-
gehalten wird, daf} es ihn eines Tages wegnimmt. Die christliche Geschichte
kennt dafiir viele Beispiele. Paulus wurde ,in den dritten Himmel ent-
riickt“ und ,hérte unaussprechliche Worte“; was ihm zuteil wurde, geschah
ihm als einem ,Menschen in Christus (2 Kor 12,2.4), der jene ,alle Er-
kenntnis dbersteigende Liebe Christi“ (am Kreuz) (Eph 3, 19) erfahren
hatte. Die Spateren, vor allem im Mittelalter, sprechen — im Anschluf} an
das Hohelied® - offener von diesem Geheimnis. Sie gebrauchen die Sprache
der Liebenden. Nicht nur der Mensch, auch Gott wird (in Christus) vom
Pfeil der Liebe getroffen und verwundet. ,Mystische Brautliebe, die den
Schépfer und Herrn der menschlichen Seele als consors (als Gefhrten) und
amicus (Freund) zugesellt, macht nicht nur gleich, sondern eins. Sie kennt
keine distanzierende Ehrfurcht (amor reverentiam nescit), sondern nur
die Liebe®. So wundert es nicht, wenn die Beschreibung der hohen Liebe
zwischen Gott und Mensch ebenso auf die vom Eros getragene Liebe unter
Menschen (Ehegatten, Verliebten) zutrifft; die Phinomene sind nach den

8 Vgl. die Kommentare zum Hohenlied von Origenes bis zu Dionysius dem Kartiuser.
¢ J. Schwietering, Der Tristan Gottfrieds von Strafiburg, a. a. O. 18.



Liebe und Tod 5

Autoren hier wie dort die gleichen?. ,O iiberfallende, heftige, brennende
und stirmische Liebe“, heifit es bei Bernhard von Clairvaux!!, ,du 148t
nichts aufler dich denken . .. Du verwirrst alle Ordnungen, ignorierst das
Herkommen, kennst kein Maf}; was immer der gelegenen Zeit, der Ver-
nunft, der Scheu, der Klugheit und dem Urteil zu entsprechen scheint, du
triumphierst in dir selbst und nimmst gefangen“. ,Die Liebe verwundet,
die Liebe fesselt, die Liebe macht krank, die Liebe 1488t schwach werden“:z.
Auch diese Liebe ist eine Krankheit zum Tode. Der von der Liebe Gottes,
wie sie im Leiden und Sterben Christi begegnet, getroffene und nicht mehr
loskommende Mensch stirbt mit Christus in Gott hinein, in den alles ber-
genden und einenden Abgrund der Liebe'®. Von diesem Tod sagt Bernhard
von Clairvaux: Thn ,méchte ich oft sterben ... Ein guter Tod, der das
Leben nicht nimmt, sondern ins Bessere wandelt, der den Leib nicht sterben
1a8t, sondern die Seele erhebt“14. Aber er fiigt hinzu: ,Doch ach! Eine sel-
tene Stunde und nur ein korzer Augenblick!“15, Mag dieser Tod im Voll-
sinn, der mystische Tod, nur wenigen, den grofen Liebenden, vorbehalten
sein, er ist dennoch exemplarisch fiir alle Christen. Er kennt viele Grade,
und jeder Glaubende mufl versuchen, immer tiefer in Gottes Liebe hinein-
zusterben. Anders wird er kein vollkommen Liebender, kein Mensch der
Auferstehung sein konnen, der Leben und Liebe weiterzugeben vermag.

Nun steht aber noch eine letzte und schwierige Frage aus. Bei dem, was
wir bisher iiber das Verhiltnis von Tod und Liebe gesagt haben, fragten
wir getrennt nach der Liebe zum Mitmenschen und nach der Liebe zu Gott,
zu Jesus Christus. Kann man beide so trennen? Miissen sie nicht wenigstens
abschliefend in eins gesehen werden? Muf} nicht der Christ immer nach
der Einheit von Nichsten- und Gottesliebe streben? Wie stellt sich unter
dieser Riicksicht die Frage nach Liebe und Tod?

Ganz allgemein nnd doch schon sehr genau kénnte man sagen: Wenn die
Liebe zum Mitmenschen, zum Néchsten, in die Gottesliebe hineingenom-
men und so zur Caritas, zur Agape erhoben wird, dann mufl auch der Tod,
den jede wahre Liebe unter Menschen erleidet, hineingenommen werden
in den Tod der Liebe Gottes am Kreuz. Oder anders: Der Mensch als gan-
zer, mit Leib, Seele und Geist, mit all seinen Beziigen, zur Welt und zum
Mitmenschen, insbesondere also mit seiner Liebe zum anderen, muf} hin-
einsterben in die Liebe Gottes, wie sie im Kreuzestod des Sohnes begegnet.

10 So ausdriiddich Richard von St. Viktor in seiner Schrift: De quattuor gradibus violentae
caritatis (Deutsche Ausg.: Uber die Gewalt der Liebe. Ihre vier Stufen. Einfiibrg. und
Ubers. von Margot Schmidt [Veréffentliciungen des Grabmann-Instituts, Nene Folge 8],
Miinchen-Paderborn-Wien, Schéningh 1969), nn. 16, 18, 19.

11 In Cant. Cant 79, 1. 12 Richard von St. Viktor, Uber die Gewalt der Liebe, a. a. O., n. 4.
13 Ebd. nn. 38 ff. (nn. 14, 15). 1 In Cant. Cant. 53, 31.

18 ,Sed heu! rara hora et parva mora!“ (In Cant. Cant. 23, 15).



Friedrich Wulf 6

Hier aber erhebt sich nun das Problem: Wie steht es dann mit dem Eros?
Kann er iiberhaupt ,getauft“ werden, oder mufl man ihm als Christ nicht
von vornherein entsagen, absterben? In der protestantischen Theologie der
neueren Zeit werden Eros und Agape scharf einander entgegengesetzt;
sie sind miteinander unvereinbar'®. Die katholische Tradition ist in die-
sem Punkt unsicher. Sie kniipft einerseits an die abendlidndische Uber-
lieferung der Griechen (Platons) an, nach der der Eros etwas unverzichtbar
Humanes ist, da er alle Krifte des Menschen, auch seinen Geist, auf ihr
gemeinsames Ziel, auf die Liebe hin antreibt, riidkt ihn aber anderseits
immer wieder in engste Ndhe zur Konkupiszenz. Von daher billigt man
zwar dem Eros einen gewissen Spielraum zu (soweit er etwa fiir das unauf-
16sliche Band der Ehe notwendig ist), halt ihn aber fiir ein hoheres geist-
liches Leben, fiir die hheren Grade der Gottesliebe fiir hinderlich, schad-
lich, ja ausgesprochen verderblich!’. Wo darum in diesem Umkreis einmal
fiir die humane ,Leidenschaft“ menschlicher Liebe plidiert wird, da bleibt
sie auflerhalb der religiésen Betrachtung'®. Heute scheint sich hier ein Aus-
gleich anzubahnen. Man sucht im Christentum dem Eros wieder seine un-
verzichtbare, dynamisierende und mittlerische Rolle im Gesamt des
menschlichen Lebens zuriickzugeben, ohne vom Hodhziel christlicher Liebe
etwas abzustreichen'®. In der Tat: Zeigt nicht gerade die Sprache der groffen
Spirituellen, daf sie auch auf der héchsten Stufe der Liebe des Eros nicht
entraten konnen? Entziindet sich ihre ekstatische Liebe nicht immer wieder
an der sichtbaren Gestalt Christi und an der lebendigen Nihe, die sie zum
Menschen haben? Wohl wird man sagen miissen: Eros und Agape in einen
Einklang zu bringen, bleibt fiir den Christen immer nur ein Versudh, ein
Versuch aber, der stets von neuem gemacht wird, aus Sehnsucht nach dem,
was Gott dem Liebenden einst zugedacht hat. Das bedeutet fiir den Eros,
dafl er einer stindigen Wandlung unterliegen und viele Tode sterben mufi,
entsprechend der menschlich-religiésen Entwicklung des (der) Liebenden.
So ist denn das Ergebnis dieser Uberlegungen: Nur ein Tod ist der Liebe
Feind, der, den sie sich selbst gibt. Wo ein Mensch sich der Liebe verwei-
gert, da stirbt sie ab und mit ihr der ganze Mensch, dessen Wesen darin
besteht, lieben zu miissen. Wo aber die Liebe durch den ihr gemiflen
Tod hindurchgegangen ist, da weitet sie sich und bezeugt die Wahrheit
des Jesus-Wortes: ,Eine grofere Liebe hat niemand, als wer sein Leben
hingibt fiir seine Freunde.“ Alle Wesen: Gott, die Menschen und die ganze
Welt sind ihr zum Freund geworden.
16 So A. Nygren u. K. Barth, vgl. J. Pieper, Uber die Licbe, 96 ff.
17 So z. B. Richard von St. Viktor, Uber die Gewalt der Liebe, a.a. O., nn. 18, 19.
18 So z. B. im Tristan Gottfrieds von Straflburg; vgl. J. Schwietering, a. a. O.

19 Pafiir pladiert u. a. J. Pieper in seinem hier oft zitierten Buch, und wie mir scheint, mit
liberzeugenden Griinden.





