Der Prophet von heute —
Futurologe oder Schwarmgeist:

Josef Sudbrack S}, Miinchen

Der vielgesichtige Talleyrand, der als ehemaliger Bischof von Autun nach-
einander im Dienst sich bekimpfender Regierungssysteme stehen konnte,
im Dienst des Revolutionsdirektoriums, im Dienst Napoleons und im
Dienst der Bourbonen, soll gesagt haben: ,Dem Menschen wurde das Wort
gegeben, damit er seine Gedanken verberge!“

In unseren Tagen werden die religiésen Worte zu solchen Masken, hin-
ter denen man alles Beliebige, Widerspriichliche und Belanglose versteckt.
Religion wird einmal mit Gott und einmal ohne Gott angepriesen. Mystik
bedeutet schlechterdings alles: geheimnisumwitterte Irrationalitit oder
faszinierende Rationalitit, indische Weisheit oder sogar Mystik der Tech-
nik, der Mathematik; man kennt Mystik bei Thomas Mann, bei Gottfried
Benn, bei Meister Eckhart und in den Upanishaden. Meditation — ein ande-
res Modewort — heifit inhaltlose Bewufitseinserweiterung, heifit Drogen-
rausch, heifit Vertiefung in bedeutungsvolle, inhaltsreiche Texte oder heifit
auch psychogenes Selbsttraining. Sogar von Gott sagen die einen, dafl sein
+Sein im Werden® sei, die anderen verkiinden seinen Tod, die dritten
machen ihn zur Chiffre fiir Mitmenschlichkeit.

Wegen ihrer sprachlichen Dichte, wegen ihrer groflen Vergangenheit,
wegen ihres fordernden Anspruches bieten sich religiose Worte an zur
Manipulation. Gerade weil sie offen sind auf etwas, was der Mensch nicht
mehr greifen und aussprechen kann, werden sie von ihm ergriffen und je
nach Bedarf umgestaltet; deshalb konnen sich hinter ihnen alle Arten und
Unarten von Menschlichkeit, von Egoismus, von Begeisterung und von
Selbstlosigkeit verbergen.

Ist es nicht so — wem man heutzutage den Mantel eines Propheten um-
héngt, den stellt man auf das Podium der Unangreifbarkeit? Wer diirfte
schon mit ihm in einen Wortstreit eintreten? Zwischen begeisterter Anhin-
gerschaft und inquisitorischer Ablehnung bleibt als dritte Moglichkeit nur
noch das Lacherlichmachen. Es ist nicht von ungeféhr, daf in dem inflatio-
niren Bedeutungszuwachs religioser Worte diese noch schneller bedeu-
tungslos dastehen. Religion wird Freizeithobby; Mystik degeneriert zu
Sentimentalitit. Und der Prophet bleibt zuriick — trotz allem Anspruch -
als Massenaufwiegler, als Traumer, als Kuriosum, dem elitdre Teerunden
Weihrauch streuen. Die anderen aber lachen iiber ihn.



Josef Sudbrack 8

Dieser ist wirklich ein Prophet (Jo 7, 40)

Der Christ hat in dieser, von Tag zu Tag umschlagenden Bérsensituation
der religiosen Worte keinen anderen Weg als den zur Offenbarung. An-
gebot und Aufgabe der Zeit mufl er messen — nicht an den wirren oder
gescheiten Spekulationen irgendwelcher Phantasten — sondern an den
»facts“ von Jesus und seiner Kirche.

Stephanus gibt sich auf dem Hohepunkt seiner Verteidigung vor dem
Hohen Rat daran, ein Tora-Zitat auf Jesus anzuwenden: ,Einen Prophe-
ten wie mich wird Gott unter euren Briidern erwecken.“ Bei aller Verschie-
denheit der biblischen Uberlieferung nach Markus und Mattius, nach
Lukas und nach Johannes steht fest, dafl Anhinger wie Gegner Jesus von
Nazaret als ,Propheten“ ansahen oder verspotteten. Und nicht nur als
einen unter vielen, sondern als ,den“ Propbeten, der ,gekommen ist,
Gesetz und Propheten zu erfiilllen®. Jesus tat nichts, um diesen Anspruch
abzuwehren; im Gegenteil, all sein Reden und Wirken liuft darauf hin-
aus, daf} er sich als den Triger des Geistes, ,nicht nur einen in der Reihe
der Propheten, sondern Gottes letzten und endgiiltigen Boten“ weif.
»Seine Verkiindigung ist eschatologisches Ereignis*, schreibt Joachim Jere-
mias weiter, ,in ihr manifestiert sich der Anbruch der Gottesvollendung.
Gott spricht sein letztes Wort.“

Nach der Uberzeugung des orthodoxen Judentums der damaligen Zeit
war der prophetische Geist seit dem Tod der letzten Schriftpropheten um
der Siinde Israels willen erloschen. Gott war fern; er schwieg, er sprach nur
noch durch die Zeugnisse der vergangenen groflen Zeit von Patriarchen
und Propheten, nur noch im Wort der Tora. Aber das Volk sehnte in der
Kraft der alten Verheiflungen das erneute Kommen des Geistes herbei.

In diese Erwartung trat Jesus ein und verkiindete in Wort und Tat die
neue Gegenwart des Geistes Gottes, den Anbruch der Heilszeit. Das ist
sein, das endgiiltige Prophetentum! Seine Taten sind Erfiillung des pro-
phetischen Wirkens: Die Herrschaft Satans und die Macht des Bésen ist
gebrochen — Wunder und Didmonenaustreibungen zeigen es. Seine Worte
verkiinden mit der Gottesherrschaft die anbrechende Weltvollendung.

Alle Linien der alttestamentlichen Prophetie, die drohenden und die
verheiflenden, die warnenden und die trostenden laufen zusammen — nicht
nur in seinen Worten und seinen Taten, sondern in ihm selbst, in Jesus von
Nazaret; in ihm erhalten sie Bestitigung und Erfiillung.

Das heilige Gottesvolk nimmt teil an dem prophetischen Amt Christi
(Vatikanum IT)

Doch die Zeit geht weiter. Sehr bald erkannten die Jiinger, daf das Pro-
phetenamt des Herrn nicht den Abschlufl der Zeit, nicht das prophetische



Der Prophet von heute 9

Gericht des Weltendes bedeute, sondern daf) es eine neue Zeit einleite, die
Zeit der Kirche, die Zeit des Heils Gottes unter den Menschen.

So interpretiert Petrus in der Apostelgeschichte das Pfingstereignis. Der
Geist Jesu Christi, der Geist seines Prophetenamtes, sei iiber die ganze
Gemeinde ausgegossen: ,Ihr jiidischen Ménner und alle Bewohner Jeru-
salems! Thr sollt Aufschluf erhalten — hort meinen Worten freundlich zu!
Es handelt sich hier nicht um Betrunkene, wie ihr meint — es ist ja erst die
dritte Tagesstunde — nein, hier geschieht, was vom Propheten Joel gesagt
ist: In den letzten Tagen, spricht der Herr, will ich von meinem Geist aus-
gieflen iiber alles Fleisch; aus Eingebung werden reden eure Séhne und
Tochter . . .“ KI. Baltzer hat vor kurzem gezeigt, dafl das kollektive Pro-
phetenamt vielleicht schon in den Texten Deuterojesajas Gestalt gewonnen
hat.

Die Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils greift die
lukanische Deutung des Pfingstgeschehens auf: ,Das heilige Gottesvolk
nimmt auch teil an dem prophetischen Amt Christi, in der Verbreitung
seines lebendigen Zeugnisses vor allem durch ein Leben in Glauben und
Liebe, in der Darbringung des Lobopfers an Gott als Frucht der Lippen,
die seinen Namen bekennen . ..“ Wenig spater wird ausdriicklich darauf
hingewiesen, daf} ,der ewige Hohepriester Christus Jesus auch durch die
Laien sein Zeugnis und seinen Dienst fortsetzen will . . .“

Gewif} sind noch manche Differenzierungen in dieses Bild vom Volk
Gottes als Trager des neutestamentlichen Prophetenamtes einzuzeichnen.
Eigentlich ist erst ein Rahmen geschreinert und alles wird abhidngen vom
Bild, das diesen Rahmen fiillt. Aber der ist eindeutig und giiltig: Die Pro-
phetengabe, die im Alten Testament dem einzelnen galt, Jesaja, Natan
oder auch — nach den deuteronomischen Schriften — Mose, gehort nun dem
ganzen Volk Gottes. Der neutestamentliche Prophet wird niemals mehr
gegen Gottes Volk auftreten kénnen — wie es doch ofimals im Alten Testa-
ment geschah; er wird immer nur der prophetischen Gabe des neuen Got-
tesvolkes Stimme und Artikulation verleihen kénnen.

Und weiterhin: Der Prophetenspruch, der im Alten Testament seine
Norm im Willen Gottes, im souverdnen, ungreifbaren Wort Jahwes hatte,
bleibt in der Zeit nach Jesus Christus auf diesen sichtbaren und greifbaren
Jesus Christus bezogen. Nachdem ,,Gott zu verschiedenen Zeiten und auf
mannigfache Weisen von altersher durch die Propheten zu den Vitern
gesprochen hat“, heifit es im Hebréerbrief, ,sprach er am Ende dieser Tage
zu uns durch seinen Sohn.“ So wie Jesus von Nazaret selbst und in seinem
Geist das Neue Testament sich das Recht nahmen, die Fiille der propheti-
schen Aussagen auf ihn, Jesus Christus, hin zu konzentrieren, so mufl aller
prophetische Geist der kommenden Zeiten sich hier — und nirgendwo



Josef Sudbrack 10

anders ~ legitimieren. Hier findet das Gottesvolk seine lebendige Richt-
schnur, an der es stets von neuem mafinehmen kann fiir das Leben in der
Zeit. Diese Mafinahme ist nicht zuletzt Aufgabe seines Prophetenamtes.

Aber wie gesagt, wir bewegen uns noch in formalen Gedankengingen;
wir stecken noch Zaune und Grenzraine ab. Alles hingt davon ab, wie nun
dieser prophetische Auftrag in sich selber aussehen wird. Aber schon von
den Grenzziehungen aus ergeben sich Kriterien fiir manches, was sich heute
~prophetisch“ gebirdet.

Es sind allerdings auch falsche Propheten unter dem Volk aufgetreten
(2 Petr 2,1)

Es gibt in unseren Tagen ecine Fiille von Literatur, die sich prophetisch
gebirdet und mit Seherblick tadelt und ermuntert. Man weifl die Zeichen
der Zeit zu lesen, man beurteilt und verurteilt — und alles das geschieht mit
dem Anspruch von gottlicher Authentizitat.

Man kennt diese oft dickbindige Traktitchenliteratur. Gesagt wird da
z.B., daf} die Freimauerei bis ins Herz der Kirche, bis in die Reihe der
Kardinile eingedrungen sei; gelegentlich hort man sogar Namen! Gesagt
wird, daf} neue liturgische Gebrauche, wie die Meffeier des Priesters mit
dem Blick gegen die Gemeinde, die Handkommunion, die Landessprache,
satanischer Miflbrauch im Bereich des Heiligsten seien. Verwiesen wird
auf Erscheinungen, auf Botschaften, auf verschlossene Briefe und geheim-
nisvolle Andeutungen. Vieles davon darf man einer frommen Naivitit zu-
schreiben; anderes gehért in die psychiatrische Sprechstunde; aber verwir-
rend und bedriickend ist alles!

Ich méchte nur ein Zitat aus einem Buch vorlegen, das sich den Anschein
ebenso grofler Wissenschaftlichkeit wie Glaubigkeit gibt und das eine hohe
Auflage erzielt hat. Gekauft habe ich es am Schriftenstand einer katholi-
schen Pfarrkirche: ,Aus den letztzeitlichen Hinweisen der Prophetie geht
hervor, daf wir uns im Kulminationspunkt der Epoche des Teufels, der
Loslassung Satans, befinden. Mit dieser Epoche gibt es kein Aggiorna-
mento, da dieses nur im Interesse des Teufels gelegen sein kann. Wire es
anders, so liefe es sich z. B. nicht erkliren, dafl gerade zu dem Zeitpunkt,
da die dreieinhalb Jahre seiner totalen Loslassung begannen, der Exorzis-
mus verharmlost und gréfitenteils sogar abgeschafft wurde. Zum Gliick
hat Maria dem vorgebeugt durch den Rosenkranz und das Amsterdamer
Gebet. Letzteres ist zwar ein sog. Privat-Exorzismus, aber es ist ein duflerst
militanter Exorzismus, der heute auf der ganzen Welt gebetet wird, trotz
oder gerade wegen des kirchlichen Versagens in dieser notvollsten Phase
der Heilsgeschichte“*. Wenn man einmal von zahlreichen Diffamierungen



Der Prophet von heute 11

eines solchen Buches absieht, so verurteilt es sich selbst in der Konfronta-
tion zur Hl. Schrift. Es gibt kaum etwas, was sie eindeutiger sagt als dies:
»von jenem Tag aber und jener Stunde hat niemand Kenntnis, auch die
Engel im Himmel nicht, auch der Sohn nicht, niemand aufler dem Vater.“
Gewil} spiegelt sich in den Schriften des Neuen Testaments das vielfaltige
Leben der Urkirche wider; gewifl gibt es geniigend Auflerungen, die zei-
gen, dafl man damals nach Zeichen der kommenden, in wenigen Jahren
einbrechenden Endzeit Ausschau hielt. Paulus selbst bietet eines der gro-
fen Beispiele. Aber genau dort, wo in Besinnung auf Jesu Botschaft die
theologische Aussage prazisiert wird, heifdt es: ,Lafit euch nicht leichthin
aus der ruhigen Uberlegung in Aufregung versetzen, und euch durch nichts
erschrecken, weder durch eine Geistesoffenbarung noch durch Berufung auf
eine Auflerung oder einen Brief, die angeblich von uns herrihren, als ob
der Tag des Herrn schon da wiare . . .“ Das gilt auch heute. Wer da auftritt
und Gottes Kommen mit irgendwelchen zeitlichen Kategorien berechnen
oder prophezeien will, féllt unter das Verdikt des zweiten Thessalonicher-
briefes oder der Markusapokalypse. Niemand ist es gegeben, keiner Zah-
lenkabbalistik und keiner Marienoffenbarung und keiner theologischen
Hintergrindigkeit, den Tag des Gerichtes vorherzusehen oder zu be-
rechnen.

In einer neueren Arbeit zeigt ein Exeget der dlteren Schule, dafl die
Schrift nicht einmal dariiber Auskuntt gibt, wie der Tag Jahwes, das Ende
der Welt aussehen mag: ob ein plotzlicher Bruch in der Geschichte auftre-
ten wird oder eine allmihlich in das Neue hineinwachsende Umwandlung
oder sonst irgend etwas. Wir wissen es nicht; unserer Neugier ist eine
Grenze gesetzt. Was die Offenbarung sagt, ist etwas anderes, dafl nimlich
Gott in Jesus Christus siegen wird, endgiiltig siegen wird ~ und daf} wir
teilnehmen diirfen an diesem Sieg — oder wie ein Schweizer Dichter schreibt,
teilnehmen diirfen am , Aufstand Gottes gegen die Herren und gegen den
Herrn der Herren: den Tod!“ (Kurt Marti).

Wer Zukunft entschleiern will und sich dabei auf irgendwelche héheren
Eingebungen beruft, steht damit schon auflerhalb des christlichen Raums;
dieser nimlich wird bemessen und begrenzt an der Botschaft Christi und
dem Leben dieser Botschaft in der Kirche, dem sichtbaren Volk Gottes; aber
nicht an Privatoffenbarungen und kuriosen Denkversuchen. Die Zukunft
liegt in der Hoffnung, nicht im Wissen!

Ein Blick in die Geschichte der Frommigkeit zeigt es. Immer wieder
traten in ihren groflen Augenblicken Méanner und Frauen auf, die mit pro-
phetischem Blick in die Zukunft das Steuer der Geschichte herumwerfen
wollten. Aber immer wieder war es eine, wenn nicht gar die grofie Ver-
suchung dieser ,Propheten“ und Visiondre, dafl sie es zu genau wissen



Josef Sudbrack 12

wollten, dafl sie — wie schon in den ersten Jahrzehnten nach Christus — das
neue und endgiiltige Reich des Geistes fiir angebrochen hielten. Im Hoch-
und Spitmittelalter war der Anbruch des neuen Zeitalters des Geistes eine
der grofien Visionen, aus denen die Erneuerungen innerhalb der Kirche
geboren wurden. Die Kirchenlehrerin Katharina von Siena zihlt z. B. zu
den Sympathisanten dieser Propheten eines neuen, eschatologischen Zeit-
alters. Bei einem anderen Kirchenlehrer, dem hl. Bonaventura, kann man
studieren, wie dieser Impuls zum Neuen innerkirchlich und innerchristlich
fruchtbar wurde. Gewif}, beide predigten das Neue, die Reform, die Be-
kehrung, die jetzt endlich fiir den einzelnen wie fiir die Kirche notwendig
sei, wenn nicht alles zusammenbrechen solle. Aber sie stellten ihre prophe-
tischen Visionen der Neuen Zeit in den Raum der Kirche, der Tradition,
in den Raum der Worte Jesu; ihre Botschaft lief aus in die Freiheit Gottes,
in der allein die Zukunft verborgen liegt, aber nicht die Absolutheit des
eigenen Wissenwollens.

Mit einem modernen Wort gesagt: ,Der eschatologische Vorbehalt®,
der das letzte und genaue Wissenwollen in Gottes Hand gibt, ist Krite-
rium fiir alles, was im Christentum als Prophetie Berechtigung hat. Besti-
tigt ist damit auf der einen Seite, dafl Impulse fiir die Zukunft von den
»Bildern der Utopie“ leben, wie Ernst Bloch lehrt; also von Visionen oder
Entwiirfen, die eine bessere Zukunft malen und ein gerechteres Reich ver-
heiflen. Auf der anderen Seite aber ist es fiir den Christen bleibende Ge-
wiflheit, dafl Gott anders und grofler ist als jedes Bild, das wir von ihm
malen; dafl gerade die Vorstellungen und Projektionen und Schauungen
der Zukunft von diesem , Anderssein“ Gottes geprigt sein miissen. Eigent-
lich kann nur ein Bild ~ in seiner Ambivalenz zwischen Nichtfestlegung
und visiondrer Genauigkeit — aussagen iiber die Hoffnung auf Gottes
Zukunft,

Immer schon stand allerdings das prophetische Bild der Zukunft in Ge-
fahr, verfestigt zu werden zu eindeutigem Wissen, zur begrifflichen Ge-
naunigkeit oder gar zur kalendarischen Sicherheit. Der ,eschatologische
Vorbehalt“ wurde iibersprungen; man stellte sich hinein in Gottes eigenes
Wissen. Was Wunder, daf} diese Propheten — die Schrift nennt sie Falsch-
propheten — mit unerschiitterlicher Sicherheit auftraten und die Gegenwart
verteufelten. Man identifizierte die Zukunft Gottes mit gewissen — mal
anardchistischen, mal faschistischen — Ideologien. Man fiihlte sich als Gottes
Mitwisser. Man wiegte sich in der Sicherheit, daf} er zu einem bestimmten
Zeitpunkt und in einer bestimmten Gestalt erscheinen werde.

Einer der grofien Kdmpfe Martin Luthers ging gegen solche Schwarm-
geister, die glaubten, das Reich Gottes sei schon politische Wirklichkeit,
und aus der Kraft dieses Wissens die totale Anarchie proklamierten und



Der Prophet von heute 13

praktizierten; denn — auch das wufite man genau — im Reich Gottes gibt es
keine Gesetze mehr, sondern nur noch Freiheit.

Man tite vielen geschichtlichen Bewegungen unrecht, wenn man sie mir
nichts dir nichts unter diese aufler- und anti-kirchliche Kategorie der
»Schwarmgeisterei“ einreihen wollte. Die Namen Bonaventuras und Ka-
tharinas von Siena zeigen, wie nahe sich christliche Wende zur Zukunft
Gottes und Wende vom Christentum weg in die eigengebaute Utopie ste-
hen. Das Kriterium fiir die Christlichkeit bleibt die beschriebene Offenheit
in den Willen Gottes hinein.

Hier aber mangelt es dem Buch, aus dem eben zitiert wurde. In ihm
wird das zukinftige Reich Gottes zwar nicht unter dem Vorzeichen der
»Gesetzlosigkeit” proklamiert, wie Luther Thomas Minzer vorwarf. Aber
in ihm weifl man von Daten und Zahlen, ja man weifl — man hore und
staune, denn das Buch stammt aus der Schweiz und beruft sich auf hollan-
dische Visionen —, dafl Deutschland das , Restimperium* sei, ,von wo aus
das HI. Imperium allen Volkern als gemeinsame Ordnungsinstitution an-
geboten werden wird.“ Es sei ,, geschichtlich und heilsgeschichtlich als Kern-
land des (neuen) Imperiums ausgewiesen“. Die ,vélkerumfassende Mis-
sion“ werde ,von Deutschland aus beginnen®.

Abgesehen von dem offensichtlichen Unsinn stehen solche Behauptungen
im Trend aller Schwarmgeist-Bewegungen: Man will das Reich Gottes,
den Himmel, das Paradies jetzt schon in dieser Geschichtsperiode in den
Griff bekommen. Dabei ist phdnomenologisch nicht einmal von erster Be-
deutung, ob man dieses Neue Reich von den Engeln des Himmels sich
schenken 1dft oder es durch eigenen Einsatz herbeizwingt. Man weif} eben
Bescheid und sieht es mit prophetischer Gewiflheit vor Augen. Die Ge-
schichte zeigt, dafl die kommunistische und die pseudo-christliche Prophetie
dieser Art sich im Grunde gar nicht so unidhnlich sind, wie es zun sein
scheint. Aber was darauf folgt —~ von den ,Engeln“ oder vom eigenen Ein-
satz — sieht sehr bald der chaotischen Anarchie oder dem diktatorischen
Unrechtssystem allzu dhnlich. Propheten, die in diese Richtung hineinspre-
chen, sind Pseudopropheten.

Der Sinn der Geschichte liegt je in der Gegenwart (Rudolf Bultmann)

Diese und manche andere Art Auswiichse sind mit daran schuld, daf seit
einem halben Jahrhundert viele Theologen ~ Rudolf Bultmann ist der
grofite Name — sich bemiihen, jede Ausrichtung zur Zukunft aus der Pro-
phetie auszumerzen. ,Eschatologie“ ~ das ist die Lehre von den letzten
Dingen — bedeutet nun nicht mehr Zukunft, sondern Gottes unbedingter
Anspruch in der Gegenwart. So sehr sind Gott und sein Wort auf den



Josef Sudbrack 14

Augenblick des Jetzt eingeschrinkt, dafl sie unbegrifflich, unobjektivierbar
bleiben. Gott hat eigentlich nur noch die Eigenschaft, dafl er ohne jede
Eigenschaft ist, immer gréfler als jedes menschliche Festhaltenwollen; dafl
sein Name und die Haltung zu ihm nur noch je neu vollzogen und nicht
ausgesprochen, nur bejaht werden konnen, ohne dafl die Worte der Be-
jahung und die Formen der Gottesverehrung irgend etwas Einsichtiges
mit dieser Bejahung zu tun haben diirfen.

Prophetie kann in dieser Konzeption nur das Wachriitteln des Men-
schen, nur der Ruf zur Umkehr sein; Prophetie hat fr diese Theologie nur
ein einziges Tempus, das Tempus der Gegenwart. ,Der Sinn der Ge-
schichte liegt“, nach Rudolf Bultmann, ,je in der Gegenwart.“ Keine
Prophetie reiche tiber dieses je-jetzt hinaus. Was die Schrift iiber Zukunft
berichtet, sei nur Mythologie; bilde nur eine vergangene und veraltete
Sprechweise, die sich nach einem iiberlebten und falschen Weltbild richte.
In die heutige Mentalitit des Menschen iibersetzt, sei bei den Propheten
nur eine einzige Botschaft zu lesen: Bekehre dich! Bekehre dich aus deinem
Egoismus, aus deiner Selbstverhaftung auf das Groflere hin, aus dem ein-
mal in der Vergangenheit Jesus von Nazaret lebte!

Es gibt kaum ein Lexikon und kaum einen Aufsatz unter dem Stichwort
»Prophetie“, wo nicht verschimt darauf hingewiesen wird, daf die Zeit-
dimension bei Jesaja oder in der Apokalypse des Johannes unwesentlich
sei. Prophetie sei keineswegs, sei nicht in erster Linie, sei nur nebenbei auch
ein Vorauswissen der Zukunft; primir spreche sie zur Gegenwart; primir
sei sie die Erinnerung an den Bund, den Gott mit den Menschen geschlos-
sen habe, und der jetzt, in der Gegenwart, gelten soll. Das rufe der Pro-
phet aus gottlichem Auftrag in die Gewissen seiner Mitmenschen zuriick.

Vor aller Kritik ist das genuin christliche Anliegen dieser Bultmann-
schen Theologie zur Kenntnis zu nehmen. Die Gegenwart — genauer noch:
meine Gegenwart, dasjenige, was ich personlich, jetzt, in diesem Augen-
blick zu tun habe, ist der Angelpunkt der christlichen Botschaft. Jede Flucht
aus dem ,, Jetzt“ ist Flucht aus dem Christentum. Man sehnt sich leicht in
eine ,schonere“ Vergangenheit zuriaick: Ach, damals war die Welt doch viel
besser! Man kann sich in eine , Wenn“-Utopie hineinfliichten: Ja, wenn
die Welt, meine Umwelt, meine Aufgabe, anders wiren, dann . ..! Auch
die eigene Innerlichkeit bietet sich an: Da drauflen ist es schlecht und bése,
aber im Innenraum der Seele und des Ich liegt das Gliick! Und so kann man
auch in die Zukunft hinein flichten, um der Aufgabe der Gegenwart zu
entkommen: Am Traum von einem kommenden Paradies ist manche not-
wendige Arbeit der Gegenwart gescheitert.

Davor warnt uns der theologische Existentialismus Bultmanns. Er ist
ganz und gar schriftgemifl, wenn er betont: jetzt, in der Gegenwart, nicht



Der Prophet von heute 15

erst morgen oder in zehn Minuten, fillt die Entscheidung. Im Johannes-
Evangelium oder im Hebréerbrief ist dieses ,jetzt“, diese ,Stunde“ — in
der Theologensprache: diese prisentische Eschatologie — durchgehender
Anruf. Wenn der Herr dem Fragesteller das Gleichnis vom barmherzigen
Samaritan erzihlt und thn dann entldfit: Geh hin und tu das gleiche! meint
er diesen Anspruch der Gegenwart. Der ist dein Néchster, der vor dir steht;
dort ist Gott, wo du dich befindest.

Die biblische Prophetie lebt aus dem Gegenwartsauftrag. Es ist ihr
Wesenszug, zur Umkehr aufzurufen, die Mahnung herauszuschreien, daf§
jetzt, in diesem Augenblick, der letzte Termin zur Bekehrung sei, denn
gleich wird es zu spat sein. Darin liegt das Dringende der prophetischen
Worte; Vertroéstung auf morgen und iibermorgen wird abgeschnitten und
auf das Jetzt-zu-Tuende und Jetzt-zu-Vollzichende hingewiesen. So meint
es der Herr in seinem prophetischen Gleichnis von dem Reichen, der sich
mit seinen Vorriten zur Ruhe setzen will: ,Du Tor, noch heute nacht wird
dir die Seele abgefordert!“ ,Heute, wenn ibr seine Stimme hért ...¢;
mahnt der Hebrierbrief, ,verhirtet eure Herzen nicht.“

Ohne Hoffnung wire die Idee der Wahrheit kaum zu denken
(Th. W. Adorno)

Aber Gegenwart und Aktualitit bilden nicht die ganze prophetische Bot-
schaft. Wer sie darauf reduziert, verfalscht und entscharft sie. Allzu lange
hat man die religionsgeschichtliche Deutung des Prophetischen als Zu-
kunftsschau fiir naiv und unbiblisch verschrien. Doch man lese nur einmal
eine der grofien Visionen bei Jesaja oder Hesekiel: Wenn iiberhaupt etwas
gesagt wird, dann ist es Zukunft: die bose oder die gute. Der Ruf zur
Umkehr ist bis ins Mark hinein geprigt vom Blick nach vorne. Wer ihn
herausoperieren will, behilt nur leere Affekte in der Hand zuriick.

Die heutige theologische Situation ist ein Demonstrationsobjekt dafiir.
An allzuvielen Orten erleben wir auf der Bithne der Theologie das Leer-
werden einer Botschaft, der man die Zukunft amputierte. Den Blick nach
vorn aufgeben bedeutet Verzicht auf die Geschichte, Verzicht darauf, sich
einzusetzen und zu engagieren, Verzicht darauf, Gottes Botschaft klar zu
formulieren und weiterzugeben. Das Dréngen nach dem Besseren, das
Dringen danach, anderen die eigene Hoffnung auf das Bessere weiter-
zugeben, muf} absterben, wenn die Totalitdt des christlichen Glaubens nur
je-jetzt im Augenblick liegt. Ein Versuch, jetzt und immer nur jetzt von
Gott zu reden, ist doch im néichsten Augenblick schon desavouiert, wenn
ein neues , Jetzt“ anbricht. Auferstehungshoffnung wird fiir eine solche
existentielle Theologie nur illegitimes und neugieriges Wissen-wollen.



Josef Sudbrad: 16

Der Blick nach vorn fallt véllig aus. Selbst die Zukunftshoffnung wird
illegitim, wie man in seltsamer Ubereinstimmung mit authentischen Ver-
tretern des Zen-Buddhismus lehrt. Schlieflich wird auch Gott selbst so
unaussprechbar, dafl man auf seinen Namen verzichtet, dafl nur eine
Chiffre fiir den je-jetzigen Aufruf zur Mitmenschlichkeit und Offenheit
iibrig bleibt. Man kann in der modernen Theologiegeschichte dieser Ent-
wicklung nachgehen.

Zukunft aber heifit fiir das Christentum: Die Geschichte wird ernst-
genommen: die Geschichte Jesu Christi, die Geschichte der Kirche, die
Geschichte, die iiber den Tod hinausreicht, und auch die Geschichte, die
iiber diese unsere Zeit hinausreicht und dadurch erst bedeutsame Ge-
schichte ist. Eine prophetische Mahnung zur Umkehr, die nicht nach vorn
weist und nicht eine Aussage Giber die Zukunft wagt, wire eine Don-Qui-
chotterie. Sie wiirde mit absoluten und endgiiltigen Kategorien den Men-
schen zur Umkehr mahnen, aber die Absolutheit ihrer Kategorien bestinde
aus Worten, die kein Mensch versteht; ihr Pathos wire von nichts getragen
als eben vom eigenen Pathos.

Ohne die Zukunftsdimension besteht eine Mahnung aus leerem Gerede
die prophetische Mahnung zur absoluten Umkehr aber wire Clownsgetue,
das niemand ernstnihme und niemand ernstnehmen diirfte.

Pléne sind die Tridume der Verstandigen (E. v. Feudstersleben)

Aber gerade diese Zukunftsdimension wird heute dem Glauben langsam
und sicher aus der Hand genommen.

In den vierziger Jahren wurde von Ossip K. Flechtheim der Begriff
Futurologie geprigt. Eine neue Wissenschaft entstand und trat einen
schnellen Siegeszug an: Die Wissenschaft von der Zukunft. Mit Prognostik,
Planung und Philosophie des Zukiinftigen versucht sie, die Ungewifiheit
des Kommenden zu beseitigen. Exakt-wissenschaftliche Voraussage, tech-
nisch-perfekte Planung und saubere, sich im Regelkreis der Selbstkorrek-
tur Gberprifende Ausfiihrung sollen das dumpfe Ahnen und das ekstati-
sche Prophezeien der Zukunft ablésen. Gewif, der Zukunftsrausch der
Futurologen ist verflogen. Mafigebende Forscher von heute sprechen héch-
stens noch von der Moglichkeit, das kleinere Ubel in einer wachsenden
Bedrohung der Zukunft planen zu kdénnen.

Aber wie dem auch sei, einer Meinung ist man, daf die Planung der
Zukuntft eine, wenn nicht die wichtigste Aufgabe der Menschheit ist. Die
Futurologie ist Universalwissenschaft geworden — Zhnlich, wie es frither
einmal die Philosophie und die Theologie waren. Frither plante man nur
in bestimmten Bereichen. Man plante einen Hausbau; man plante eine



Der Prophet von heute 17

Ehe; man plante die Bestellung und die Ernte des Ackers; man plante ein
wissenschaftliches Werk oder eine Entdeckung. In groferen Bereichen
konnte man auch einen Krieg planen, eine Eroberung oder eine Friedens-
diplomatie. Schon an die Grenze des Planbaren aber stief man, wenn es
um Erziehung oder Schulung einer Menschengruppe ging. Was kann man
planen? Und was mufl man vertrauensvoll erwarten?

Heute hingegen ist es Aufgabe unserer menschlichen Gesellschaft, mog-
lichst alles in die futurologische Planung hineinzunehmen. Die groflen
Projekte der Menschheit, die als Mondlandung und als technischer Fort-
schritt Schlagzeile machen, sind Ergebnisse solcher detaillierter Planung.
Doch im Grunde sind es nur kleine Unternehmungen gegeniiber anderen
Vorhaben. Das Wort von der Geburtenplanung ist inzwischen in den
Wortschatz der offiziellenKirche aufgenommen worden. Umweltverschmut-
zung ist eine der dringendsten Aufgaben; Umweltverdnderung in immer
grofleren Ausmaflen steht uns bevor. Und damit entstehen neue Fragen:
wenn sie nicht von steuernder Futurologie vorausgesehen und einberech-
net werden, werden sie einmal die Menschheit iiberfallen und vielleicht
vernichten.

Was heifit aber dann noch ,Prophetie®, also Aufruf zur Umkehr mit
dem Blick auf die Zukunfi? Ist das gegeniiber den wirklichen Problemen
der Menschheit nicht eine ldppische Spielerei? Man weifl es doch in der
Padagogik, dafl nicht der erhobene Zeigefinger des mahnenden Lehrers,
sondern die wissenschaftlich programmierte Methode dem Schiiler zum
Lernziel verhelfen. Was da im einzelnen gilt, gilt noch mehr von den
Menschheitsproblemen, an deren Losung nicht nur Wohl und Wehe, son-
dern Sein und Nichtsein hangt. Wird in diesem Blickwinkel der Prophet
nicht zur komischen Figur?

Entsprechendes gilt fir den Innenraum des Menschen! Lohnt es sich
tiberhaupt noch zu protestieren, wenn die Biologie sich anschickt, in das
Erbgut des Menschen einzugreifen? Wenn die Medienwissenschaft mit
Psychologie und Soziologie den Einzelmenschen und die Masse so tief-
gehend beeinflussen, daf} nichts mehr im Innenraum der Seele unberiihrt
bleibt? Darf man iiberhaupt dagegen protestieren, dafl die Wissenschaft
in ihrer futurologischen Planung in die letzten Geheimnisse des mensch-
lichen Lebens und der menschlichen Person eingreifen will? Muf} die Pla-
nung der Zukunft sich nicht auf alles und jedes erstrecken, wenn die
Menschheit iiberleben will? Ist nicht jedes vorschnelle ,Bis hierher und
nicht weiter?“ Hemmnis fiir die lebensnotwendige Futurologie?

Es ist unsere Pflicht, die Welt und ihre Entwicklung méglichst sicher in
den Griff zu bekommen. Das gilt von der groflen Politik ebenso wie fiir die
kleinen psychologischen Note des Menschen. Was will da ein Prophet?



Josef Sudbrack 18

So wahr der Herr lebt — nur was der Herr mir eingibt, werde ich kiinden
(1Kg 22, 14)

Aber die Fragezeichen hinter der Futurologie wachsen. Gewif3, manche,
sich ,prophetisch“ gebirdende Warnung vor ihr, vor Technik, Fortschritt
und Planung wird mit einem Blick auf die Notwendigkeiten der Mensch-
heit als Pseudo-Prophetie entlarvt. Aber das Fragezeichen bleibt.

Die Futurologie selbst hat ihre anféingliche Begeisterung Zug um Zug
abgebaut. Der Mensch 148t sich nicht restlos planen; und wenn man ihn
restlos ausgeplant hitte, hitte man ihn getdtet. Das Ideal einer Mensch-
heitsfamilie, die wie ein perfekter Computer funktioniert, ist ein furcht-
bares Ideal, ist eine sehr genaue Definition von Hélle und ist unméglich.
Verantwortung, Naichstenliebe lassen sich nicht programmieren, nicht
futurologisch steuern. Aber gerade von solchen humanen Verhaltensweisen
hangt die Zukunft ab.

Ein Mann wie Alexander Mitscherlich, dem man wahrhaftig keine Liebe
zum Christentum nachsagen kann, stellt die » Verantwortung®, die nicht
zu begriinden ist, an die Spitze seines ethischen Entwurfs. Das ,kleine rote
Schiilerbuch®, das ganz von links den Aufruhr gegen die Gesellschaft pro-
klamiert, mahnt im erbaulichen Predigtton: ,Riicksichtslos verhilt man
sich dann, wenn man versucht, den anderen auszunutzen, und vergifit, dafl
die Befriedigung des Partners ebenso wichtig ist wie die eigene. Ohne
Verantwortung heifit die Zukunft des Menschen Untergang.

Sollte man da nicht vermuten, dafl heute der Geist der Prophetic not-
wendiger ist denn je? Zu vergangenen Zeiten, als sich das Leben noch in
festen Ridumen abspielte, konnte ein Hinweis auf alte Traditionen und
selbstverstindliche Gesetze geniigen. Heute aber, da Gesetze an der eige-
nen Verantwortung gemessen werden, braucht es den Appell zur Verant-
wortung, biblisch gesprochen: den Ruf zur Umkehr. In Zukunft, wenn dem
Menschen immer gréflere Moglichkeiten gegeben sind, zu vernichten oder
aufzubauen, wird der Aufruf zur Verantwortung — oder welche Namen
man dafir wihlt — immer dringlicher.

Es wird allerdings nicht mehr die Aufgabe des sikularisierten oder des
christlichen Propheten sein, sich zu erheben und dem Menschen von aufien
her absolute Normen und uniibersteighare Grenzen vor Augen zu halten.
Wer sich ein wenig in der heutigen Moraltheologie umschaut, weif}, wie
briichig und vorldufig solche heute formulierte Vorschriften morgen in
einer anderen Situation sein kdnnen. Und er weifl — ob er es begriifit oder
ablehnt —, daf} eine Motivation mit Normen wirkungslos bleibt.

Um Probleme der Futurologie aufzugreifen: Wo ist die Grenze einer
moglichen Gen-Anderung oder der biologischen Menschenziichtung? Gibt



Der Prophet von heute 19

es tiberhaupt eine Festlegung: Bis hierher und nicht weiter? Oder heifit es
nicht einfachhin: Verantwortung vor dem Menschen — so leer dieser Begriff
auch klingen mag? Wo ist — wenn wir einmal auf die Argumente linker
Revolutiondre eingehen — die Grenze von Gewaltanwendung gegen eine
Unrechtsmacht? Gibt es darauf tberhaupt eine andere Antwort als die
Analyse der konkreten Situation, in der man sich verantwortungsvoll in-
formieren und entscheiden muf?

Genau hier aber stebt der christliche Gottesglaube. Von dem atheisti-
schen Marxisten Max Horkheimer machte ein Wort die Runde durch die
Zeitungen: ,Einen unbedingten Sinn zu retten, ohne Gott, ist eitel. Wie
abhingig, differenziert, in sich notwendig ein bestimmter Ausdruck in
irgendeiner kulturellen Sphire, Kunst oder Religion, immer sei, mit dem
theistischen Glauben muf er zugleich den Anspruch aufgeben, objektiv ein
Hoheres zu sein als irgendeine praktische Verrichtung.“ Anders gesagt:
Eine Verantwortung, die nicht in Gott griindet, wird irgendwann doch
zur praktikablen Norm fiir die Miditigen, fiir die Massenmedien, fiir
irgendeine Interessengruppe, wird zum Fitterungsstoff fiir den Compu-
ter — und der Mensch wird zum Mittel, das dem egoistischen Ziel anderer
Menschen untergeordnet wird.

Die prophetische Mahnung der Schrift aber nimmt nur von Gott her ihre
Berechtigung — von keinem anderen Gesetz neben und vor Gott: das macht
ihre Radikalitit, ihren absoluten Anspruch aus, mit dem sie sich gegen die
herrschenden Briuche richtete. So tritt Micha ~ in einer Zeit noch vor den
Schriftpropheten — auf und kiindet: ,So wahr der Herr lebt: nur was der
Herr mir eingibt, werde ich verkiinden.“ Und so leiten die dltesten Schrift-
propheten ihre Mahnworte ein: , Wort des Herrn!“

‘Wo anders als in einer Menschheit, die an ihren eigenen Moglichkeiten
zu verzweifeln beginnt, deren futurologische Vision in immer dunkleren
Farben des Untergangs gemalt wird, hat der Prophet einen Platz, der auf-
steht und in der Macht Gottes den Menschen an seine Wiirde erinnert? —
So schreibt Paulus: ,Der Prophezeiende aber redet zu Menschen, was for-
dert, mahnt, ermuntert.“ Der Prophet von gestern und von heute aber kann
und muf} diese Mahnung wagen, weil er den Menschen von Gott her auf
eine bessere Zukunft hinweisen darf; weil er eben nicht nur beim Augen-
blick der Gegenwart stehen bleibt — daraus resultiert nur Verzweiflung —,
sondern weil er nach vorn auf Gottes Verheilung weisen kann. Aus dieser
verheiflenen Zukunft gewinnt der Mensch die Kraft, sich gegen den An-
schein der Zwedklosigkeit fiir eine verantwortete Zukunft einzusetzen. Er
weifl nimlich, Gottes Gelingen ist iberall — selbst im menschlichen Mif3-
lingen — anwesend, wenn nur der Mensch sich der Verantwortung vor
Gott stellt.



Josef Sudbrack 20

Bemiiht euch um Geistesgaben, am meisten aber, daf ihr prophezeit
(1 Kor 14,1)

All diese Elemente, ob positiv dargestellt oder in Absetzung von Fehlfor-
men negativ umrissen, gehéren zur Geistesgabe der Prophetie. Aber 138t
sich aus ihnen ein einheitliches Bild des Propheten von heute weben? Wie
bringt man die Vielzahl unter einen Hut?

Gezeigt wurde, dafl der Prophet von heute wie von gestern mahnend
und zu Verantwortung rufend in die Gegenwart hineinspricht. Die Kraft
seiner Botschaft stammt aus der Vergangenheit, von dem endgiiltigen und
alles besiegelnden Propheten, von Jesus Christus. Die Kraft seiner Bot-
schaft reicht in die Zukunft; denn ohne die Verheifung des endgiiltigen
Gelingens wire ein Aufruf, alles und jedes fiir dieses Gelingen zu inve-
stieren, verantwortungslos. Man darf niemanden fiir einen Einsatz begei-
stern oder zur radikalen Umkehr mahnen, wenn man ihm nicht Hoffnung
auf Gelingen machen kann; und je radikaler die Botschaft in die Gegen-
wart hineinklingt, desto fester gegriindet muf diese Zuversicht sein. Die
Hoffnung auf das humane Gelingen aber griindet in der Tat Gottes an
Jesus Christus, in der Auferstehung von den Toten am dritten Tag. Eine
Reduktion der christlichen Botschaft auf den alleinigen Aufruf zur gegen-
wirtigen Verantwortung wiirde nicht nur die christliche Botschaft zum
Rest-Gerede machen, sie wiirde ihr auch alle menschliche Bedeutsamkeit
abschneiden; dibrig bliebe der hilflos mahnende, moralische Zeigefinger.

Gezeigt wurde die Einheit des Prophetentums mit dem Auftrag, den das
» Volk Gottes“ in der Zeit nach Jesus Christus hat. Uber den Begriff ,Volk
Gottes“ kann und mufl man sich Gedanken machen. Inwieweit entspricht
er der konkreten Kirche unserer Tage, inwieweit greift er iiber die Grenzen
der kanonistisch-abgesteckten Kirchenzugehéorigkeit hinaus? Aber dafl die
prophetische Gabe zuerst einmal hier ihre Wurzel hat, ehe sie in einer
Einzelgestalt sich gleichsam inkarniert, diirfte man nicht bezweifeln. Im
Gegenteil, man sollte Ausschau halten nach den prophetischen Elementen
in eben diesem so schwer zu fassenden Gebilde des ,, Volk Gottes®.

Gezeigt wurde auch, daf alle Versuche, Gottes Zukunft auf bestimmte
Daten oder Maglichkeiten festzulegen, die nicht in Jesus Christus selbst
zur Botschaft Gottes geworden sind, aus dem Christentum hinausfiithren
und den Menschen verfithren. Dabei ist es ganz gleich, ob man sich auf
Offenbarung und Visionen beruft oder ob man durch Zahlenkabbalistik
und magische Beschworung die Zukunft in den Griff bekommen will. Der
prophetische Verweis auf die kommende Zeit mufl in Gottes absoluter
Freiheit enden, oder er endet in menschlichem Besserwissen — und das
wire schlimm!



Der Prophet von heute 21

Im Blick auf die Futurologie, die exakte oder exakt sein wollende Wis-
senschaft von der Zukunft, zeigt sich die Aufgabe fiir den Propheten von
heute genauer: Ohne Verantwortung gibt es keine Futurologie — Verant-
wortung aber ist ein leeres Wort, wenn sie nicht baut auf Gottes Wirklich-
keit. Der Ruf zur Verantwortung war immer schon die Mitte der propheti-
schen Botschaft.

Kann man mehr tiber den ,Propheten von heute“ sagen als dies: dafi er
zur Verantwortung — fiir die Menschen vor Gott — ruft; dafl er von Jesus
Christus her kommt; daf er in die konkrete Gegenwart hineinspricht (und
nicht nur den moralischen Zeigefinger und die erbauliche Stimme erhebt);
dafl er die Kraft fiir sich und sein Publikum aus der Zukunftsverheilung
Gottes nimmt? Ein Mehr an definitorischer Genauigkeit wiirde dem pro-
phetischen Geist Fesseln anlegen.

Eine Frage aber bleibt noch iibrig: Wo zeigt sich denn heute die prophe-
tische Initiative? Wo gibt es Propheten? Das bisher allgemein Gesagte
muf doch irgendwo im Aufgabenbereich unserer Zeit sichtbar werden.
Aber ist dies fiberhaupt mdglich und erlaubt? Wiirden wir nicht Gottes
Freiheit unterlaufen, wenn wir dem prophetischen Geist Vorschriften
machten, was zu tun und was zu lassen, wo er zu finden sei? Dann wiirden
wir den - so modernen — Mifigriff begehen und unsere Spekulationen und
Wiinsche und Meinungen in Gottes Wort hineininterpretieren? Wiirde
dann nicht auch das Wort ,Prophetie“ zum Vorwand fiir den eigenen
Egoismus? Ja, vielleicht sollte man sogar das Wort ,Prophet* aus der
aktuellen Debatte herauslassen. Immer schon war es in der Frommigkeits-
geschichte so, dafl erst spitere Zeiten sich dessen gewifl wurden, daf sie es
damals mit einem Propheten des Herrn zu tun hatten und nicht mit einem
Falschpropheten.

Erst wenn wir dies alles bedenken und dazu nicht vergessen, daf der
endgiiltige, alles zusammenfassende und abschlieRende Prophet Jesus
Christus heifit, und daf sein prophetischer Geist der Pfingstzeit die Kirche
ist, diirfen wir in die Gegenwart hineinschauen, die — wie mir scheint —
nicht nur auf das prophetische Wort wartet, sondern es an vielen Stellen
auch vernehmen kann. Auf ciniges sei deshalb aufmerksam gemacht —
nicht um den Versuch einer programmierten Prophetie zu machen, sondern
um Aufmerksamkeit zu wecken.

Das Selbstbewufltsein der Kirche hat sich geindert — deutlich zum Pro-
phetischen hin geéndert. Kirche will nicht mehr ein Blodk, stehend zwischen
und kimpfend mit anderen Bl6cken, innerhalb der menschlichen Gesell-
schaft sein; sie will nicht mehr von auflen, als geschlossene Gesellschaft
inmitten von anderen, ebenso geschlossenen Gesellschaften protestieren
und mahnen. Sie méchte mit der zum Schlagwort gewordenen Uffnung



Josef Sudbrack 22

zur Welt sich in die Sorgen und Note der Menschen — der Christen und
Nicht-Christen - hineinbegeben und von innen her das Vertrauen auf die
Giite im Menschen beleben, statt von auflen zu mahnen. Sie mochte, wie
Johannes XXI]II. die Linien des Vatikanischen Konzils vorzeichnete, nicht
mehr die Schirfe des Widerspruchs, sondern ,,das Heilmittel der Barm-
herzigkeit“ den Menschen bringen. Wer sich von diesen, durch das Konzil
bestitigten Perspektiven leiten 14ft, wird wissen, wo der Prophet von
heute und prophetische Hinweise fiir heute zu suchen sind: Nicht dort, wo
gejammert wird iiber die schlechte Zeit; auch nicht dort, wo Wahrheiten
und Lehren gegen Irrtum und Trug verteidigt werden. Alles das mag dem
prophetischen Geist von heute nicht fremd sein. Aber die Tendenz des
kirchlichen Lebens weist uns dorthin, wo es um den Menschen geht, um
sein menschenwiirdiges Leben und seine verantwortete Zukunft.

Die Kirche — das ist nach Jesns Christus klar — ist der Raum christlicher
Prophetie. Aber wie die Kirche nach auflen nicht mehr der ,rocher de
bronze“ sein will, sondern ~ wie das Vatikanum kiindete — die Dienerin der
Menschheit, so ist sie auch nach innen eine plurale, dialogisierende und
gelegentlich auch streitende Gemeinschaft geworden: Ist das chaotischer
Untergang oder Zeichen einer neuen Zeit? Ist das Werk des Teufels oder
Prophetie der Zukunft?

Wir kénnen Gott nicht in die Karten schauen. Aber wenn wir das Recht
haben, nach den ,prophetischen Zeichen der Zeit“ auszuschauen, dann
muf sich der Blick hierher wenden. Die Kirche lernt den Dialog auch inner-
halb der eigenen Mauern; ihre Christen lernen es, dafl aus Verantwortung
leben nicht heiflt, in blindem Gehorsam die Augen vor der Wirklichkeit zu
verschlieBen, sondern in bereiter Verantwortung fiir das Ganze — fiir den
Glauben, fiir die Kirche und mit der Kirche fiir die Welt — das Gewicht der
Meinung einzubringen in das Gesprich der Kirche. Wo das geschieht, wo
ein Bischof sich mithineinbegibt in das Gesprich, wo er mit-hort und mit-
versteht, wenn andere ihre Note sagen, wo er sich nicht auf den Sessel sei-
nes Amtes fliichtet, sondern aus der Kraft seiner Aufgabe mit-ratlos wird,
wenn andere nicht mehr weiterwissen, da wird etwas von der Zukunfts-
prophetie wach. Und auch umgekehrt, dort wo ein Christ seinen vielleicht
ungewohnten Weg wihlt, auf Schwierigkeiten stofit und dabei nicht im
Schmollwinkel des verkannten Genies, nicht an der Klagemauer des verhin-
derten Weltverbesserers, nicht aus der Protestecke des Berufsneinsagers,
sondern in Verantwortung vor dem Glauben und vor Jesus Christus seiner
Stimme Gehér verschafft, auch dort lebt der Geist der Prophetie. Uberall
dort nimlich wird eine Kraft wach, die den einzelnen, sein Bescheidwissen
und seinen Einsatz tibersteigt in die Verheiflung Gottes hinein.



Der Prophet von heute 23

Und ein letztes noch: Wir malen uns gern ein Super-Bild vom Propheten
als einer einmaligen epochalen Personlichkeit. Natiirlich sind wir dankbar,
wenn uns Gott solche Personlichkeiten schenkt. Auch nach Jesus Christus
traten in der jungen Kirche, wie Lukas und Paulus berichten, Propheten
auf. Aber in der Pfingstpredigt des Petrus hat sich die urchristliche Gewif}-
heit niedergeschlagen, dafl , alle aus der Eingebung des Geistes* reden, daf§
jeder Christ an der prophetischen Gabe teilhat, die Gott an Pfingsten iiber
sein Volk ausgegossen hat. Vielleicht ist der Name ,Prophet hierfiir zu
hochgegriffen, aber mit der Pfingstpredigt steht jeder Christ in der Verant-
wortung fiir den prophetischen Geist seiner Kirche. Dies ist das wichtig-
ste, worauf aufmerksam gemacht werden muf}; dafl wir nimlich, wenn wir
vom , Propheten von heute“ sprechen, auch von uns selbst sprechen. Gewifl
gibt es, wie Paulus schreibt, ,verschiedene Gnadengaben®, aber jedem hat,
wie ebenfalls Paulus schreibt, Gott ,seine Gnadengaben verlichen®. Hier
liegt die prophetische Verantwortung, die der Christ von heute mehr denn
je spliren muf}. Sein Leben namlich gehdrt zum prophetischen Leben der
Kirche; seine Arbeit ist mitverantwortlich, daf} die Kirche ihren propheti-
schen Auftrag fiir heute wahrnimmt.

Mir scheint, der Ruf zu dieser Verantwortung ist eines der wichtigsten
prophetischen Zeichen, die uns Gott heute gibt. Das letzte Kriterium aber
dafiir, dafl dieses ,prophetische Zeichen*“ kein Irrlicht ist, sind keine Worte
und Sitze und Normen; es bleibt die Riikbindung an Jesus Christus, an
sein Volk — denn, so schreibt Paulus: ,Das alles wirkt ein und derselbe
Geist, der einem jedem austeilt, wie Er will.“ Diese Riickbindung aber
wachst zugleich in die prophetisch-dringende Offenheit zur Zukunf, zur
Verheiflung Gottes hinein; denn sie ruht auf dem, von dem ein alter Mes-
siasname weif}, daf} er der ist, ,der da kommt“!

* Hans Baum, Die apokalyptische Frau aller Volker. Rommentare zu den Amsterdamer
Erscheinungen und Prophezeiungen, 2. Aufl., Christiana Verlag, Stein am Rhein; ,Seiner
Heiligkeit Papst Paul VI.... in Ehrfurcht und dankbarem Vertrauen gewidmet®, aber
ohne kirchliche Druckerlaubnis; 245. Die folgenden Zitate stehen Seite 222 f.

Einige weitere Kostproben, die keines Kommentars bediirfen. 227 ff werden die ,Hoch-
ziele der Hochgradfreimaurerei®, wie sie ,von ihren klerikalen Vertretern und Mitlaufern
heute offen propagiert werden®, aufgezihlt: ,Angleichung der kirchlichen Liturgie an das
freimaurerische ,Liebesmahl‘..., an die ,Gnostisch-katholische Messe®, eine raffinierte
satanische Parallele zur katholischen Messe mit Stehkommunion und Handkommunion .. .
Die Zerstorung der HI. Messe ist nur ein Vorspiel dessen, was geplant ist ... Hitte man
den Papst, statt ihn um Zugestindnisse an die freimaurerisch gelenkte Ritualangleicung
zu bitten, vor dieser gewarnt ... Unterdrucksetzung und Diffamierung des legitimen Pap-
stes, um ihn zur Resignation reif zu machen und den Papabile der Loge, einen Hochgrad
aus dem Kardinalskollegium, unter die Tiara zu bringen.“ Anderswo wird sein Name ge-
nannt: Prof. Fr. Konig, Kardinal von Wien.

Nach Kabarett klingt die Zeitungsnachricht (Sddt. Ztg., 21. 1. 1972) diber den exkommu-
nizierten mexikanischen Padre Saenz; er macht der kurialen Politik ,den Prozef} .. .: Der



Josef Sudbradk 24

Ostpolitik, dem Linksdrall der pipstlichen Sozialenzykliken, dem ,Ukumenismus’ gegen-
iiber kirchenfeindlichen Michten wie den Freimaurern, den Juden oder den Kommunisten.“
Der Papst wird als Urheber entlarvt. Seine Unfehlbarkeit gelte ,natiirlich nur fir die
Lehrentscheidungen ,ex cathedra‘ und nicht fiir die Politik .. .“ Man mufl diese extremen
Auvflerungen im Zusammenhang mit anderen lesen, z. B. mit dem ,ddmonischen Werk“
in der Kirdhe, das begiinstigt wird durch den ,falsch ausgerichteten Ukumenismus, die
Uberbewertung des Historismns auf dem Gebiete der Offenbarung, die Uberordnung der
soziologisierenden, demokratisierenden Tendenzen im Bereich des Kirchlichen, die fast
zur Epidemie gewordene Erneuerungssucht im Dienste des angebeteten ,aggiornamento’.
(P. T. Gallus S]). Das ,trojanische Pferd“ der Soziologie in der Kirche scheint in der Vor-
kammer des Papstes zu stehen: ,Es ist ritselhaft, wie der in Glaubens- und Sittenfragen
so bewundernswert feste Papst in anderen Dingen zuweilen so ungliddich vorgehen
konnte. Wer sind die ,granen Eminenzen’, die dem HL. Vater derartiges auf den Schreib-
tisch legen?“ (H.-W. Reifiner). Es ist erfreulich zu horen, dafl Bischof Graber von Regens-
burg als anscheinend erster deutscher Bischof es gewagt hat, einige dieser Kreise namentlich
anzuprangern: ,Die Traditionalistengruppe um Frau Dr. Gerstner, die Zeitschrift ,Das
Zeichen Mariens', die Zeitung ,Deutschlands rettende Macht', sowie die sogenannte ,Grup-
pe Marias’ in Miinchen.“ (Alle Zitate ans der Deutschen Tagespost)

Wer eine historische Analogie zu den rechtsradikalen Bewegungen innerhalb der Kirche
sucht, sollte die grofite Blamage der Kirche der letzten hundert Jahre (Prof. W. Schéll-
gen) studieren, die Leo-Taxil-Affaire am Ende des neunzehnten Jahrhunderts. Sensatio-
nelle Enthiillungen iiber Satanismus, Freimaurerei, Messenmiflbrauch, Darwinismus (also
Entwicklungslehre) usw. hielten die gesamte katholische Uffentlichkeit bis zum Papst hin-
auf in Spannung. Aber alles entpuppte sich als Betrug. Vgl. die drei Bde. von H. Gerber
(Pseudonym fiir H. Gruber S]) iiber Leo Taxils Palladismus-Roman, Berlin 1897. Der
spatere Reichskanzler, Freiherr von Hertling, warnte damals vor ,iibertriebenem Conser-
vativismus® ... ,Wenn nicht mit Glaube und Frommigkeit sich paart das ernste Streben
nach weiterer und tieferer Erkenntnis . . . wenn man im ,kirchlichen® Interesse an Uberlie-
ferungen festhalt, die keinen realen Boden besitzen, dann wird die katholische Kirche auch
in Deutschland noch manche Schlacht verlieren ... Die ,Kirchlichkeit’ allein thut’s nicht,
wenn sie die gottgeordnete Stellung verkennt oder gar verachtet, die Vernunft und Wis-
senschaft im geistigen Leben der Kirche beanspruchen miissen.“





