
Der Prophet von heute • 
Futurologe oder Schwarmgeist? 
Josef Sudbrack SJ, München 

Der vielgestaltige Talleyrand, der als ehemaliger Bischof von Autun nach- 
einander im Dienst sich bekämpfender Regierungssysteme stehen konnte, 
im Dienst des Revolutionsdirektoriums, im Dienst Napoleons und im 
Dienst der Bourbonen, soll gesagt haben: •Dem Menschen wurde das Wort 
gegeben, damit er seine Gedanken verberge!" 

In unseren Tagen werden die religiösen Worte zu solchen Masken, hin- 
ter denen man alles Beliebige, Widersprüchliche und Belanglose versteckt. 
Religion wird einmal mit Gott und einmal ohne Gott angepriesen. Mystik 
bedeutet schlechterdings alles: geheimnisumwitterte Irrationalität oder 
faszinierende Rationalität, indische Weisheit oder sogar Mystik der Tech- 
nik, der Mathematik; man kennt Mystik bei Thomas Mann, bei Gottfried 
Benn, bei Meister Eckhart und in den Upanishaden. Meditation - ein ande- 
res Modewort - heißt inhaltlose Bewußtseinserweiterung, heißt Drogen- 
rausch, heißt Vertiefung in bedeutungsvolle, inhaltsreiche Texte oder heißt 
auch psychogenes Selbsttraining. Sogar von Gott sagen die einen, daß sein 
•Sein im Werden" sei, die anderen verkünden seinen Tod, die dritten 
machen ihn zur Chiffre für Mitmenschlichkeit. 

Wegen ihrer sprachlichen Dichte, wegen ihrer großen Vergangenheit, 
wegen ihres fordernden Anspruches bieten sich religiöse Worte an zur 
Manipulation. Gerade weil sie offen sind auf etwas, was der Mensch nicht 
mehr greifen und aussprechen kann, werden sie von ihm ergriffen und je 
nach Bedarf umgestaltet; deshalb können sich hinter ihnen alle Arten und 
Unarten von Menschlichkeit, von Egoismus, von Begeisterung und von 
Selbstlosigkeit verbergen. 

Ist es nicht so - wem man heutzutage den Mantel eines Propheten um- 
hängt, den stellt man auf das Podium der Unangreifbarkeit? Wer dürfte 
schon mit ihm in einen Wortstreit eintreten? Zwischen begeisterter Anhän- 
gerschaft und inquisitorischer Ablehnung bleibt als dritte Möglichkeit nur 
noch das Lächerlichmachen. Es ist nicht von ungefähr, daß in dem inflatio- 
nären Bedeutungszuwachs religiöser Worte diese noch schneller bedeu- 
tungslos dastehen. Religion wird Freizeithobby; Mystik degeneriert zu 
Sentimentalität. Und der Prophet bleibt zurück - trotz allem Anspruch - 
als Massenaufwiegler, als Träumer, als Kuriosum, dem elitäre Teerunden 
Weihrauch streuen. Die anderen aber lachen über ihn. 



Josef Sudbrack 8 

Dieser ist wirklich ein Prophet (Jo 7,40) 

Der Christ hat in dieser, von Tag zu Tag umschlagenden Börsensituation 
der religiösen Worte keinen anderen Weg als den zur Offenbarung. An- 
gebot und Aufgabe der Zeit muß er messen - nicht an den wirren oder 
gescheiten Spekulationen irgendwelcher Phantasten - sondern an den 
•facts" von Jesus und seiner Kirche. 

Stephanus gibt sich auf dem Höhepunkt seiner Verteidigung vor dem 
Hohen Rat daran, ein Tora-Zitat auf Jesus anzuwenden: •Einen Prophe- 
ten wie mich wird Gott unter euren Brüdern erwecken." Bei aller Verschie- 
denheit der biblischen Überlieferung nach Markus und Mattäus, nach 
Lukas und nach Johannes steht fest, daß Anhänger wie Gegner Jesus von 
Nazaret als •Propheten" ansahen oder verspotteten. Und nicht nur als 
einen unter vielen, sondern als •den" Propheten, der •gekommen ist, 
Gesetz und Propheten zu erfüllen". Jesus tat nichts, um diesen Anspruch 
abzuwehren; im Gegenteil, all sein Reden und Wirken läuft darauf hin- 
aus, daß er sich als den Träger des Geistes, •nicht nur einen in der Reihe 
der Propheten, sondern Gottes letzten und endgültigen Boten" weiß. 
•Seine Verkündigung ist eschatologisches Ereignis", schreibt Joachim Jere- 
mias weiter, •in ihr manifestiert sich der Anbruch der Gottesvollendung. 
Gott spricht sein letztes Wort." 

Nach der Überzeugung des orthodoxen Judentums der damaligen Zeit 
war der prophetische Geist seit dem Tod der letzten Schriftpropheten um 
der Sünde Israels willen erloschen. Gott war fern; er schwieg, er sprach nur 
noch durch die Zeugnisse der vergangenen großen Zeit von Patriarchen 
und Propheten, nur noch im Wort der Tora. Aber das Volk sehnte in der 
Kraft der alten Verheißungen das erneute Kommen des Geistes herbei. 

In diese Erwartung trat Jesus ein und verkündete in Wort und Tat die 
neue Gegenwart des Geistes Gottes, den Anbruch der Heilszeit. Das ist 
sein, das endgültige Prophetentum! Seine Taten sind Erfüllung des pro- 
phetischen Wirkens: Die Herrschaft Satans und die Macht des Bösen ist 
gebrochen - Wunder und Dämonenaustreibungen zeigen es. Seine Worte 
verkünden mit der Gottesherrschaft die anbrechende Weltvollendung. 

Alle Linien der alttestamentlichen Prophetie, die drohenden und die 
verheißenden, die warnenden und die tröstenden laufen zusammen - nicht 
nur in seinen Worten und seinen Taten, sondern in ihm selbst, in Jesus von 
Nazaret; in ihm erhalten sie Bestätigung und Erfüllung. 

Das heilige Gottesvolk nimmt teil an dem prophetischen Amt Christi 
(Vatikanum II) 

Doch die Zeit geht weiter. Sehr bald erkannten die Jünger, daß das Pro- 
phetenamt des Herrn nicht den Abschluß der Zeit, nicht das prophetische 



Der Prophet von heute 9 

Gericht des Weltendes bedeute, sondern daß es eine neue Zeit einleite, die 
Zeit der Kirche, die Zeit des Heils Gottes unter den Menschen. 

So interpretiert Petrus in der Apostelgeschichte das Pfingstereignis. Der 
Geist Jesu Christi, der Geist seines Prophetenamtes, sei über die ganze 
Gemeinde ausgegossen: •Ihr jüdischen Männer und alle Bewohner Jeru- 
salems! Ihr sollt Aufschluß erhalten - hört meinen Worten freundlich zu! 
Es handelt sich hier nicht um Betrunkene, wie ihr meint - es ist ja erst die 
dritte Tagesstunde - nein, hier geschieht, was vom Propheten Joel gesagt 
ist: In den letzten Tagen, spricht der Herr, will ich von meinem Geist aus- 
gießen über alles Fleisch; aus Eingebung werden reden eure Söhne und 
Töchter ..." Kl. Baltzer hat vor kurzem gezeigt, daß das kollektive Pro- 
phetenamt vielleicht schon in den Texten Deuterojesajas Gestalt gewonnen 
hat. 

Die Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils greift die 
lukanische Deutung des Pfingstgeschehens auf: •Das heilige Gottesvolk 
nimmt auch teil an dem prophetischen Amt Christi, in der Verbreitung 
seines lebendigen Zeugnisses vor allem durch ein Leben in Glauben und 
Liebe, in der Darbringung des Lobopfers an Gott als Frucht der Lippen, 
die seinen Namen bekennen ..." Wenig später wird ausdrücklich darauf 
hingewiesen, daß •der ewige Hohepriester Christus Jesus auch durch die 
Laien sein Zeugnis und seinen Dienst fortsetzen will..." 

Gewiß sind noch manche Differenzierungen in dieses Bild vom Volk 
Gottes als Träger des neutestamentlichen Prophetenamtes einzuzeichnen. 
Eigentlich ist erst ein Rahmen geschreinert und alles wird abhängen vom 
Bild, das diesen Rahmen füllt. Aber der ist eindeutig und gültig: Die Pro- 
phetengabe, die im Alten Testament dem einzelnen galt, Jesaja, Natan 
oder auch - nach den deuteronomischen Schriften - Mose, gehört nun dem 
ganzen Volk Gottes. Der neutestamentliche Prophet wird niemals mehr 
gegen Gottes Volk auftreten können - wie es doch oftmals im Alten Testa- 
ment geschah; er wird immer nur der prophetischen Gabe des neuen Got- 
tesvolkes Stimme und Artikulation verleihen können. 

Und weiterhin: Der Prophetenspruch, der im Alten Testament seine 
Norm im Willen Gottes, im souveränen, ungreifbaren Wort Jahwes hatte, 
bleibt in der Zeit nach Jesus Christus auf diesen sichtbaren und greifbaren 
Jesus Christus bezogen. Nachdem •Gott zu verschiedenen Zeiten und auf 
mannigfache Weisen von altersher durch die Propheten zu den Vätern 
gesprochen hat", heißt es im Hebräerbrief, •sprach er am Ende dieser Tage 
zu uns durch seinen Sohn." So wie Jesus von Nazaret selbst und in seinem 
Geist das Neue Testament sich das Recht nahmen, die Fülle der propheti- 
schen Aussagen auf ihn, Jesus Christus, hin zu konzentrieren, so muß aller 
prophetische Geist der kommenden Zeiten sich hier - und nirgendwo 



Josef Sudbrack 10 

anders - legitimieren. Hier findet das Gottesvolk seine lebendige Richt- 
schnur, an der es stets von neuem maßnehmen kann für das Leben in der 
Zeit. Diese Maßnahme ist nicht zuletzt Aufgabe seines Prophetenamtes. 

Aber wie gesagt, wir bewegen uns noch in formalen Gedankengängen; 
wir stecken noch Zäune und Grenzraine ab. Alles hängt davon ab, wie nun 
dieser prophetische Auftrag in sich selber aussehen wird. Aber schon von 
den Grenzziehungen aus ergeben sich Kriterien für manches, was sich heute 
•prophetisch" gebärdet. 

Es sind allerdings auch falsche Propheten unter dem Volk aufgetreten 
(2 Petr 2,1) 

Es gibt in unseren Tagen eine Fülle von Literatur, die sich prophetisch 
gebärdet und mit Seherblick tadelt und ermuntert. Man weiß die Zeichen 
der Zeit zu lesen, man beurteilt und verurteilt - und alles das geschieht mit 
dem Anspruch von göttlicher Authentizität. 

Man kennt diese oft dickbändige Traktätchenliteratur. Gesagt wird da 
z. B., daß die Freimauerei bis ins Herz der Kirche, bis in die Reihe der 
Kardinäle eingedrungen sei; gelegentlich hört man sogar Namen! Gesagt 
wird, daß neue liturgische Gebräuche, wie die Meßfeier des Priesters mit 
dem Blick gegen die Gemeinde, die Handkommunion, die Landessprache, 
satanischer Mißbrauch im Bereich des Heiligsten seien. Verwiesen wird 
auf Erscheinungen, auf Botschaften, auf verschlossene Briefe und geheim- 
nisvolle Andeutungen. Vieles davon darf man einer frommen Naivität zu- 
schreiben; anderes gehört in die psychiatrische Sprechstunde; aber verwir- 
rend und bedrückend ist alles! 

Ich möchte nur ein Zitat aus einem Buch vorlegen, das sich den Anschein 
ebenso großer Wissenschaftlichkeit wie Gläubigkeit gibt und das eine hohe 
Auflage erzielt hat. Gekauft habe ich es am Schriftenstand einer katholi- 
schen Pfarrkirche: •Aus den letztzeitlichen Hinweisen der Prophetie geht 
hervor, daß wir uns im Kulminationspunkt der Epoche des Teufels, der 
Loslassung Satans, befinden. Mit dieser Epoche gibt es kein Aggiorna- 
mento, da dieses nur im Interesse des Teufels gelegen sein kann. Wäre es 
anders, so ließe es sich z. B. nicht erklären, daß gerade zu dem Zeitpunkt, 
da die dreieinhalb Jahre seiner totalen Loslassung begannen, der Exorzis- 
mus verharmlost und größtenteils sogar abgeschafft wurde. Zum Glück 
hat Maria dem vorgebeugt durch den Rosenkranz und das Amsterdamer 
Gebet. Letzteres ist zwar ein sog. Privat-Exorzismus, aber es ist ein äußerst 
militanter Exorzismus, der heute auf der ganzen Welt gebetet wird, trotz 
oder gerade wegen des kirchlichen Versagens in dieser notvollsten Phase 
der Heilsgeschichte''*. Wenn man einmal von zahlreichen Diffamierungen 



Der Prophet von heute 11 

eines solchen Buches absieht, so verurteilt es sich selbst in der Konfronta- 
tion zur Hl. Schrift. Es gibt kaum etwas, was sie eindeutiger sagt als dies: 
•Von jenem Tag aber und jener Stunde hat niemand Kenntnis, auch die 
Engel im Himmel nicht, auch der Sohn nicht, niemand außer dem Vater." 
Gewiß spiegelt sich in den Schriften des Neuen Testaments das vielfältige 
Leben der Urkirche wider; gewiß gibt es genügend Äußerungen, die zei- 
gen, daß man damals nach Zeichen der kommenden, in wenigen Jahren 
einbrechenden Endzeit Ausschau hielt. Paulus selbst bietet eines der gro- 
ßen Beispiele. Aber genau dort, wo in Besinnung auf Jesu Botschaft die 
theologische Aussage präzisiert wird, heißt es: •Laßt euch nicht leichthin 
aus der ruhigen Überlegung in Aufregung versetzen, und euch durch nichts 
erschrecken, weder durch eine Geistesoffenbarung noch durch Berufung auf 
eine Äußerung oder einen Brief, die angeblich von uns herrühren, als ob 
der Tag des Herrn schon da wäre ..." Das gilt auch heute. Wer da auftritt 
und Gottes Kommen mit irgendwelchen zeitlichen Kategorien berechnen 
oder prophezeien will, fällt unter das Verdikt des zweiten Thessalonicher- 
briefes oder der Markusapokalypse. Niemand ist es gegeben, keiner Zah- 
lenkabbalistik und keiner Marienoffenbarung und keiner theologischen 
Hintergründigkeit, den Tag des Gerichtes vorherzusehen oder zu be- 
rechnen. 

In einer neueren Arbeit zeigt ein Exeget der älteren Schule, daß die 
Schrift nicht einmal darüber Auskunft gibt, wie der Tag Jahwes, das Ende 
der Welt aussehen mag: ob ein plötzlicher Bruch in der Geschichte auftre- 
ten wird oder eine allmählich in das Neue hineinwachsende Umwandlung 
oder sonst irgend etwas. Wir wissen es nicht; unserer Neugier ist eine 
Grenze gesetzt. Was die Offenbarung sagt, ist etwas anderes, daß nämlich 
Gott in Jesus Christus siegen wird, endgültig siegen wird - und daß wir 
teilnehmen dürfen an diesem Sieg - oder wie ein Schweizer Dichter schreibt, 
teilnehmen dürfen am •Aufstand Gottes gegen die Herren und gegen den 
Herrn der Herren: den Tod!" (Kurt Marti). 

Wer Zukunft entschleiern will und sich dabei auf irgendwelche höheren 
Eingebungen beruft, steht damit schon außerhalb des christlichen Raums; 
dieser nämlich wird bemessen und begrenzt an der Botschaft Christi und 
dem Leben dieser Botschaft in der Kirche, dem sichtbaren Volk Gottes; aber 
nicht an Privatoffenbarungen und kuriosen Denkversuchen. Die Zukunft 
liegt in der Hoffnung, nicht im Wissen! 

Ein Blick in die Geschichte der Frömmigkeit zeigt es. Immer wieder 
traten in ihren großen Augenblicken Männer und Frauen auf, die mit pro- 
phetischem Blick in die Zukunft das Steuer der Geschichte herumwerfen 
wollten. Aber immer wieder war es eine, wenn nicht gar die große Ver- 
suchung dieser •Propheten" und Visionäre, daß sie es zu genau wissen 



Josef Sudbrack 12 

wollten, daß sie - wie schon in den ersten Jahrzehnten nach Christus - das 
neue und endgültige Reich des Geistes für angebrochen hielten. Im Hoch- 
und Spätmittelalter war der Anbruch des neuen Zeitalters des Geistes eine 
der großen Visionen, aus denen die Erneuerungen innerhalb der Kirche 
geboren wurden. Die Kirchenlehrerin Katharina von Siena zählt z. B. zu 
den Sympathisanten dieser Propheten eines neuen, eschatologischen Zeit- 
alters. Bei einem anderen Kirchenlehrer, dem hl. Bonaventura, kann man 
studieren, wie dieser Impuls zum Neuen innerkirchlich und innerchristlich 
fruchtbar wurde. Gewiß, beide predigten das Neue, die Reform, die Be- 
kehrung, die jetzt endlich für den einzelnen wie für die Kirche notwendig 
sei, wenn nicht alles zusammenbrechen solle. Aber sie stellten ihre prophe- 
tischen Visionen der Neuen Zeit in den Raum der Kirche, der Tradition, 
in den Raum der Worte Jesu; ihre Botschaft lief aus in die Freiheit Gottes, 
in der allein die Zukunft verborgen liegt, aber nicht die Absolutheit des 
eigenen Wissenwollens. 

Mit einem modernen Wort gesagt: •Der eschatologische Vorbehalt", 
der das letzte und genaue Wissenwollen in Gottes Hand gibt, ist Krite- 
rium für alles, was im Christentum als Prophetie Berechtigung hat. Bestä- 
tigt ist damit auf der einen Seite, daß Impulse für die Zukunft von den 
•Bildern der Utopie" leben, wie Ernst Bloch lehrt; also von Visionen oder 
Entwürfen, die eine bessere Zukunft malen und ein gerechteres Reich ver- 
heißen. Auf der anderen Seite aber ist es für den Christen bleibende Ge- 
wißheit, daß Gott anders und größer ist als jedes Bild, das wir von ihm 
malen; daß gerade die Vorstellungen und Projektionen und Schauungen 
der Zukunft von diesem •Anderssein" Gottes geprägt sein müssen. Eigent- 
lich kann nur ein Bild - in seiner Ambivalenz zwischen Nichtfestlegung 
und visionärer Genauigkeit - aussagen über die Hoffnung auf Gottes 
Zukunft. 

Immer schon stand allerdings das prophetische Bild der Zukunft in Ge- 
fahr, verfestigt zu werden zu eindeutigem Wissen, zur begrifflichen Ge- 
nauigkeit oder gar zur kalendarischen Sicherheit. Der •eschatologische 
Vorbehalt" wurde übersprungen; man stellte sich hinein in Gottes eigenes 
Wissen. Was Wunder, daß diese Propheten - die Schrift nennt sie Falsch- 
propheten - mit unerschütterlicher Sicherheit auftraten und die Gegenwart 
verteufelten. Man identifizierte die Zukunft Gottes mit gewissen - mal 
anarchistischen, mal faschistischen - Ideologien. Man fühlte sich als Gottes 
Mitwisser. Man wiegte sich in der Sicherheit, daß er zu einem bestimmten 
Zeitpunkt und in einer bestimmten Gestalt erscheinen werde. 

Einer der großen Kämpfe Martin Luthers ging gegen solche Schwarm- 
geister, die glaubten, das Reich Gottes sei schon politische Wirklichkeit, 
und aus der Kraft dieses Wissens die totale Anarchie proklamierten und 



Der Prophet von heute 13 

praktizierten; denn - auch das wußte man genau - im Reich Gottes gibt es 
keine Gesetze mehr, sondern nur noch Freiheit. 

Man täte vielen geschichtlichen Bewegungen unrecht, wenn man sie mir 
nichts dir nichts unter diese außer- und anti-kirchliche Kategorie der 
•Schwarmgeisterei" einreihen wollte. Die Namen Bonaventuras und Ka- 
tharinas von Siena zeigen, wie nahe sich christliche Wende zur Zukunft 
Gottes und Wende vom Christentum weg in die eigengebaute Utopie ste- 
hen. Das Kriterium für die Christlichkeit bleibt die beschriebene Offenheit 
in den Willen Gottes hinein. 

Hier aber mangelt es dem Buch, aus dem eben zitiert wurde. In ihm 
wird das zukünftige Reich Gottes zwar nicht unter dem Vorzeichen der 
•Gesetzlosigkeit" proklamiert, wie Luther Thomas Münzer vorwarf. Aber 
in ihm weiß man von Daten und Zahlen, ja man weiß - man höre und 
staune, denn das Buch stammt aus der Schweiz und beruft sich auf hollän- 
dische Visionen -, daß Deutschland das •Restimperium" sei, •von wo aus 
das Hl. Imperium allen Völkern als gemeinsame Ordnungsinstitution an- 
geboten werden wird." Es sei •geschichtlich und heilsgeschichtlich als Kern- 
land des (neuen) Imperiums ausgewiesen". Die •völkerumfassende Mis- 
sion" werde •von Deutschland aus beginnen". 

Abgesehen von dem offensichtlichen Unsinn stehen solche Behauptungen 
im Trend aller Schwarmgeist-Bewegungen: Man will das Reich Gottes, 
den Himmel, das Paradies jetzt schon in dieser Geschichtsperiode in den 
Griff bekommen. Dabei ist phänomenologisch nicht einmal von erster Be- 
deutung, ob man dieses Neue Reich von den Engeln des Himmels sich 
schenken läßt oder es durch eigenen Einsatz herbeizwingt. Man weiß eben 
Bescheid und sieht es mit prophetischer Gewißheit vor Augen. Die Ge- 
schichte zeigt, daß die kommunistische und die pseudo-christliche Prophetie 
dieser Art sich im Grunde gar nicht so unähnlich sind, wie es zu sein 
scheint. Aber was darauf folgt - von den •Engeln" oder vom eigenen Ein- 
satz - sieht sehr bald der chaotischen Anarchie oder dem diktatorischen 
Unrechtssystem allzu ähnlich. Propheten, die in diese Richtung hineinspre- 
chen, sind Pseudopropheten. 

Der Sinn der Geschichte liegt je in der Gegenwart (Rudolf Bultmann) 

Diese und manche andere Art Auswüchse sind mit daran schuld, daß seit 
einem halben Jahrhundert viele Theologen - Rudolf Bultmann ist der 
größte Name - sich bemühen, jede Ausrichtung zur Zukunft aus der Pro- 
phetie auszumerzen. •Eschatologie" - das ist die Lehre von den letzten 
Dingen - bedeutet nun nicht mehr Zukunft, sondern Gottes unbedingter 
Anspruch in der Gegenwart. So sehr sind Gott und sein Wort auf den 



Josef Sudbrack 14 

Augenblick des Jetzt eingeschränkt, daß sie unbegrifflich, unobjektivierbar 
bleiben. Gott hat eigentlich nur noch die Eigenschaft, daß er ohne jede 
Eigenschaft ist, immer größer als jedes menschliche Festhaltenwollen; daß 
sein Name und die Haltung zu ihm nur noch je neu vollzogen und nicht 
ausgesprochen, nur bejaht werden können, ohne daß die Worte der Be- 
jahung und die Formen der Gottesverehrung irgend etwas Einsichtiges 
mit dieser Bejahung zu tun haben dürfen. 

Prophetie kann in dieser Konzeption nur das Wachrütteln des Men- 
schen, nur der Ruf zur Umkehr sein; Prophetie hat für diese Theologie nur 
ein einziges Tempus, das Tempus der Gegenwart. •Der Sinn der Ge- 
schichte liegt", nach Rudolf Bultmann, •je in der Gegenwart." Keine 
Prophetie reiche über dieses je-jetzt hinaus. Was die Schrift über Zukunft 
berichtet, sei nur Mythologie; bilde nur eine vergangene und veraltete 
Sprechweise, die sich nach einem überlebten und falschen Weltbild richte. 
In die heutige Mentalität des Menschen übersetzt, sei bei den Propheten 
nur eine einzige Botschaft zu lesen: Bekehre dich! Bekehre dich aus deinem 
Egoismus, aus deiner Selbstverhaftung auf das Größere hin, aus dem ein- 
mal in der Vergangenheit Jesus von Nazaret lebte! 

Es gibt kaum ein Lexikon und kaum einen Aufsatz unter dem Stichwort 
•Prophetie", wo nicht verschämt darauf hingewiesen wird, daß die Zeit- 
dimension bei Jesaja oder in der Apokalypse des Johannes unwesentlich 
sei. Prophetie sei keineswegs, sei nicht in erster Linie, sei nur nebenbei auch 
ein Vorauswissen der Zukunft; primär spreche sie zur Gegenwart; primär 
sei sie die Erinnerung an den Bund, den Gott mit den Menschen geschlos- 
sen habe, und der jetzt, in der Gegenwart, gelten soll. Das rufe der Pro- 
phet aus göttlichem Auftrag in die Gewissen seiner Mitmenschen zurück. 

Vor aller Kritik ist das genuin christliche Anliegen dieser Bultmann- 
schen Theologie zur Kenntnis zu nehmen. Die Gegenwart - genauer noch: 
meine Gegenwart, dasjenige, was ich persönlich, jetzt, in diesem Augen- 
blick zu tun habe, ist der Angelpunkt der christlichen Botschaft. Jede Flucht 
aus dem •Jetzt" ist Flucht aus dem Christentum. Man sehnt sich leicht in 
eine •schönere" Vergangenheit zurück: Ach, damals war die Welt doch viel 
besser! Man kann sich in eine •Wenn"-Utopie hineinflüchten: Ja, wenn 
die Welt, meine Umwelt, meine Aufgabe, anders wären, dann ...! Auch 
die eigene Innerlichkeit bietet sich an: Da draußen ist es schlecht und böse, 
aber im Innenraum der Seele und des Ich liegt das Glück! Und so kann man 
auch in die Zukunft hinein flüchten, um der Aufgabe der Gegenwart zu 
entkommen: Am Traum von einem kommenden Paradies ist manche not- 
wendige Arbeit der Gegenwart gescheitert. 

Davor warnt uns der theologische Existentialismus Bultmanns. Er ist 
ganz und gar schriftgemäß, wenn er betont: jetzt, in der Gegenwart, nicht 



Der Prophet von heute 15 

erst morgen oder in zehn Minuten, fällt die Entscheidung. Im Johannes- 
Evangelium oder im Hebräerbrief ist dieses •jetzt", diese •Stunde" - in 
der Theologensprache: diese präsentische Eschatologie - durchgehender 
Anruf. Wenn der Herr dem Fragesteller das Gleichnis vom barmherzigen 
Samaritan erzählt und ihn dann entläßt: Geh hin und tu das gleiche! meint 
er diesen Anspruch der Gegenwart. Der ist dein Nächster, der vor dir steht; 
dort ist Gott, wo du dich befindest. 

Die biblische Prophetie lebt aus dem Gegenwartsauftrag. Es ist ihr 
Wesenszug, zur Umkehr aufzurufen, die Mahnung herauszuschreien, daß 
jetzt, in diesem Augenblick, der letzte Termin zur Bekehrung sei, denn 
gleich wird es zu spät sein. Darin liegt das Drängende der prophetischen 
Worte; Vertröstung auf morgen und übermorgen wird abgeschnitten und 
auf das Jetzt-zu-Tuende und Jetzt-zu-Vollziehende hingewiesen. So meint 
es der Herr in seinem prophetischen Gleichnis von dem Reichen, der sich 
mit seinen Vorräten zur Ruhe setzen will: •Du Tor, noch heute nacht wird 
dir die Seele abgefordert!" •Heute, wenn ihr seine Stimme hört ..."; 
mahnt der Hebräerbrief, •verhärtet eure Herzen nicht." 

Ohne Hoffnung wäre die Idee der Wahrheit kaum zu denken 
(Th. W. Adorno) 

Aber Gegenwart und Aktualität bilden nicht die ganze prophetische Bot- 
schaft. Wer sie darauf reduziert, verfälscht und entschärft sie. Allzu lange 
hat man die religionsgeschichtliche Deutung des Prophetischen als Zu- 
kunftsschau für naiv und unbiblisch verschrien. Doch man lese nur einmal 
eine der großen Visionen bei Jesaja oder Hesekiel: Wenn überhaupt etwas 
gesagt wird, dann ist es Zukunft: die böse oder die gute. Der Ruf zur 
Umkehr ist bis ins Mark hinein geprägt vom Blick nach vorne. Wer ihn 
herausoperieren will, behält nur leere Affekte in der Hand zurück. 

Die heutige theologische Situation ist ein Demonstrationsobjekt dafür. 
An allzuvielen Orten erleben wir auf der Bühne der Theologie das Leer- 
werden einer Botschaft, der man die Zukunft amputierte. Den Blick nach 
vorn aufgeben bedeutet Verzicht auf die Geschichte, Verzicht darauf, sich 
einzusetzen und zu engagieren, Verzicht darauf, Gottes Botschaft klar zu 
formulieren und weiterzugeben. Das Drängen nach dem Besseren, das 
Drängen danach, anderen die eigene Hoffnung auf das Bessere weiter- 
zugeben, muß absterben, wenn die Totalität des christlichen Glaubens nur 
je-jetzt im Augenblick liegt. Ein Versuch, jetzt und immer nur jetzt von 
Gott zu reden, ist doch im nächsten Augenblick schon desavouiert, wenn 
ein neues •Jetzt" anbricht. Auferstehungshoffnung wird für eine solche 
existentielle Theologie nur illegitimes und neugieriges Wissen-wollen. 



Josef Sudbrack 16 

Der Blick nach vorn fällt völlig aus. Selbst die Zukunftshoffnung wird 
illegitim, wie man in seltsamer Übereinstimmung mit authentischen Ver- 
tretern des Zen-Buddhismus lehrt. Schließlich wird auch Gott selbst so 
unaussprechbar, daß man auf seinen Namen verzichtet, daß nur eine 
Chiffre für den je-jetzigen Aufruf zur Mitmenschlichkeit und Offenheit 
übrig bleibt. Man kann in der modernen Theologiegeschichte dieser Ent- 
wicklung nachgehen. 

Zukunft aber heißt für das Christentum: Die Geschichte wird ernst- 
genommen: die Geschichte Jesu Christi, die Geschichte der Kirche, die 
Geschichte, die über den Tod hinausreicht, und auch die Geschichte, die 
über diese unsere Zeit hinausreicht und dadurch erst bedeutsame Ge- 
schichte ist. Eine prophetische Mahnung zur Umkehr, die nicht nach vorn 
weist und nicht eine Aussage über die Zukunft wagt, wäre eine Don-Qui- 
chotterie. Sie würde mit absoluten und endgültigen Kategorien den Men- 
schen zur Umkehr mahnen, aber die Absolutheit ihrer Kategorien bestände 
aus Worten, die kein Mensch versteht; ihr Pathos wäre von nichts getragen 
als eben vom eigenen Pathos. 

Ohne die Zukunftsdimension besteht eine Mahnung aus leerem Gerede; 
die prophetische Mahnung zur absoluten Umkehr aber wäre Clownsgetue, 
das niemand ernstnähme und niemand ernstnehmen dürfte. 

Pläne sind die Träume der Verständigen (E. v. Feuchtersieben) 

Aber gerade diese Zukunftsdimension wird heute dem Glauben langsam 
und sicher aus der Hand genommen. 

In den vierziger Jahren wurde von Ossip K. Flechtheim der Begriff 
Futurologie geprägt. Eine neue Wissenschaft entstand und trat einen 
schnellen Siegeszug an: Die Wissenschaft von der Zukunft. Mit Prognostik, 
Planung und Philosophie des Zukünftigen versucht sie, die Ungewißheit 
des Kommenden zu beseitigen. Exakt-wissenschaftliche Voraussage, tech- 
nisch-perfekte Planung und saubere, sich im Regelkreis der Selbstkorrek- 
tur überprüfende Ausführung sollen das dumpfe Ahnen und das ekstati- 
sche Prophezeien der Zukunft ablösen. Gewiß, der Zukunftsrausch der 
Futurologen ist verflogen. Maßgebende Forscher von heute sprechen höch- 
stens noch von der Möglichkeit, das kleinere Übel in einer wachsenden 
Bedrohung der Zukunft planen zu können. 

Aber wie dem auch sei, einer Meinung ist man, daß die Planung der 
Zukunft eine, wenn nicht die wichtigste Aufgabe der Menschheit ist. Die 
Futurologie ist Universalwissenschaft geworden - ähnlich, wie es früher 
einmal die Philosophie und die Theologie waren. Früher plante man nur 
in bestimmten Bereichen. Man plante einen Hausbau; man plante eine 



Der Prophet von heute 17 

Ehe; man plante die Bestellung und die Ernte des Ackers; man plante ein 
wissenschaftliches Werk oder eine Entdeckung. In größeren Bereichen 
konnte man auch einen Krieg planen, eine Eroberung oder eine Friedens- 
diplomatie. Schon an die Grenze des Planbaren aber stieß man, wenn es 
um Erziehung oder Schulung einer Menschengruppe ging. Was kann man 
planen? Und was muß man vertrauensvoll erwarten? 

Heute hingegen ist es Aufgabe unserer menschlichen Gesellschaft, mög- 
lichst alles in die futurologische Planung hineinzunehmen. Die großen 
Projekte der Menschheit, die als Mondlandung und als technischer Fort- 
schritt Schlagzeile machen, sind Ergebnisse solcher detaillierter Planung. 
Doch im Grunde sind es nur kleine Unternehmungen gegenüber anderen 
Vorhaben. Das Wort von der Geburtenplanung ist inzwischen in den 
Wortschatz der offiziellen Kirche aufgenommen worden. Umweltverschmut- 
zung ist eine der drängendsten Aufgaben; Umweltveränderung in immer 
größeren Ausmaßen steht uns bevor. Und damit entstehen neue Fragen: 
wenn sie nicht von steuernder Futurologie vorausgesehen und einberech- 
net werden, werden sie einmal die Menschheit überfallen und vielleicht 
vernichten. 

Was heißt aber dann noch •Prophetie", also Aufruf zur Umkehr mit 
dem Blick auf die Zukunft? Ist das gegenüber den wirklichen Problemen 
der Menschheit nicht eine läppische Spielerei? Man weiß es doch in der 
Pädagogik, daß nicht der erhobene Zeigefinger des mahnenden Lehrers, 
sondern die wissenschaftlich programmierte Methode dem Schüler zum 
Lernziel verhelfen. Was da im einzelnen gilt, gilt noch mehr von den 
Menschheitsproblemen, an deren Lösung nicht nur Wohl und Wehe, son- 
dern Sein und Nichtsein hängt. Wird in diesem Blickwinkel der Prophet 
nicht zur komischen Figur? 

Entsprechendes gilt für den Innenraum des Menschen! Lohnt es sich 
überhaupt noch zu protestieren, wenn die Biologie sich anschickt, in das 
Erbgut des Menschen einzugreifen? Wenn die Medienwissenschaft mit 
Psychologie und Soziologie den Einzelmenschen und die Masse so tief- 
gehend beeinflussen, daß nichts mehr im Innenraum der Seele unberührt 
bleibt? Darf man überhaupt dagegen protestieren, daß die Wissenschaft 
in ihrer futurologischen Planung in die letzten Geheimnisse des mensch- 
lichen Lebens und der menschlichen Person eingreifen will? Muß die Pla- 
nung der Zukunft sich nicht auf alles und jedes erstrecken, wenn die 
Menschheit überleben will? Ist nicht jedes vorschnelle •Bis hierher und 
nicht weiter?" Hemmnis für die lebensnotwendige Futurologie? 

Es ist unsere Pflicht, die Welt und ihre Entwicklung möglichst sicher in 
den Griff zu bekommen. Das gilt von der großen Politik ebenso wie für die 
kleinen psychologischen Nöte des Menschen. Was will da ein Prophet? 



Josef Sudbrack 18 

So wahr der Herr lebt - nur was der Herr mir eingibt, werde ich künden 
(1 Kg 22,14) 

Aber die Fragezeichen hinter der Futurologie wachsen. Gewiß, manche, 
sich •prophetisch" gebärdende Warnung vor ihr, vor Technik, Fortschritt 
und Planung wird mit einem Blick auf die Notwendigkeiten der Mensch- 
heit als Pseudo-Prophetie entlarvt. Aber das Fragezeichen bleibt. 

Die Futurologie selbst hat ihre anfängliche Begeisterung Zug um Zug 
abgebaut. Der Mensch läßt sich nicht restlos planen; und wenn man ihn 
restlos ausgeplant hätte, hätte man ihn getötet. Das Ideal einer Mensch- 
heitsfamilie, die wie ein perfekter Computer funktioniert, ist ein furcht- 
bares Ideal, ist eine sehr genaue Definition von Hölle und ist unmöglich. 
Verantwortung, Nächstenliebe lassen sich nicht programmieren, nicht 
futurologisch steuern. Aber gerade von solchen humanen Verhaltensweisen 
hängt die Zukunft ab. 

Ein Mann wie Alexander Mitscherlich, dem man wahrhaftig keine Liebe 
zum Christentum nachsagen kann, stellt die •Verantwortung", die nicht 
zu begründen ist, an die Spitze seines ethischen Entwurfs. Das •kleine rote 
Schülerbuch", das ganz von links den Aufruhr gegen die Gesellschaft pro- 
klamiert, mahnt im erbaulichen Predigtton: •Rücksichtslos verhält man 
sich dann, wenn man versucht, den anderen auszunutzen, und vergißt, daß 
die Befriedigung des Partners ebenso wichtig ist wie die eigene." Ohne 
Verantwortung heißt die Zukunft des Menschen Untergang. 

Sollte man da nicht vermuten, daß heute der Geist der Prophetie not- 
wendiger ist denn je? Zu vergangenen Zeiten, als sich das Leben noch in 
festen Räumen abspielte, konnte ein Hinweis auf alte Traditionen und 
selbstverständliche Gesetze genügen. Heute aber, da Gesetze an der eige- 
nen Verantwortung gemessen werden, braucht es den Appell zur Verant- 
wortung, biblisch gesprochen: den Ruf zur Umkehr. In Zukunft, wenn dem 
Menschen immer größere Möglichkeiten gegeben sind, zu vernichten oder 
aufzubauen, wird der Aufruf zur Verantwortung - oder welche Namen 
man dafür wählt - immer dringlicher. 

Es wird allerdings nicht mehr die Aufgabe des säkularisierten oder des 
christlichen Propheten sein, sich zu erheben und dem Menschen von außen 
her absolute Normen und unübersteigbare Grenzen vor Augen zu halten. 
Wer sich ein wenig in der heutigen Moraltheologie umschaut, weiß, wie 
brüchig und vorläufig solche heute formulierte Vorschriften morgen in 
einer anderen Situation sein können. Und er weiß - ob er es begrüßt oder 
ablehnt -, daß eine Motivation mit Normen wirkungslos bleibt. 

Um Probleme der Futurologie aufzugreifen: Wo ist die Grenze einer 
möglichen Gen-Änderung oder der biologischen Menschenzüchtung? Gibt 



Der Prophet von heute 19 

es überhaupt eine Festlegung: Bis hierher und nicht weiter? Oder heißt es 
nicht einfachhin: Verantwortung vor dem Menschen - so leer dieser Begriff 
auch klingen mag? Wo ist - wenn wir einmal auf die Argumente linker 
Revolutionäre eingehen - die Grenze von Gewaltanwendung gegen eine 
Unrechtsmacht? Gibt es darauf überhaupt eine andere Antwort als die 
Analyse der konkreten Situation, in der man sich verantwortungsvoll in- 
formieren und entscheiden muß? 

Genau hier aber steht der christliche Gottesglaube. Von dem atheisti- 
schen Marxisten Max Horkheimer machte ein Wort die Runde durch die 
Zeitungen: •Einen unbedingten Sinn zu retten, ohne Gott, ist eitel. Wie 
abhängig, differenziert, in sich notwendig ein bestimmter Ausdruck in 
irgendeiner kulturellen Sphäre, Kunst oder Religion, immer sei, mit dem 
theistischen Glauben muß er zugleich den Anspruch aufgeben, objektiv ein 
Höheres zu sein als irgendeine praktische Verrichtung." Anders gesagt: 
Eine Verantwortung, die nicht in Gott gründet, wird irgendwann doch 
zur praktikablen Norm für die Mächtigen, für die Massenmedien, für 
irgendeine Interessengruppe, wird zum Fütterungsstoff für den Compu- 
ter - und der Mensch wird zum Mittel, das dem egoistischen Ziel anderer 
Menschen untergeordnet wird. 

Die prophetische Mahnung der Schrift aber nimmt nur von Gott her ihre 
Berechtigung - von keinem anderen Gesetz neben und vor Gott: das macht 
ihre Radikalität, ihren absoluten Anspruch aus, mit dem sie sich gegen die 
herrschenden Bräuche richtete. So tritt Micha - in einer Zeit noch vor den 
Schriftpropheten - auf und kündet: •So wahr der Herr lebt: nur was der 
Herr mir eingibt, werde ich verkünden." Und so leiten die ältesten Schrift- 
propheten ihre Mahnworte ein: •Wort des Herrn!" 

Wo anders als in einer Menschheit, die an ihren eigenen Möglichkeiten 
zu verzweifeln beginnt, deren futurologische Vision in immer dunkleren 
Farben des Untergangs gemalt wird, hat der Prophet einen Platz, der auf- 
steht und in der Macht Gottes den Menschen an seine Würde erinnert? - 
So schreibt Paulus: •Der Prophezeiende aber redet zu Menschen, was för- 
dert, mahnt, ermuntert." Der Prophet von gestern und von heute aber kann 
und muß diese Mahnung wagen, weil er den Menschen von Gott her auf 
eine bessere Zukunft hinweisen darf; weil er eben nicht nur beim Augen- 
blick der Gegenwart stehen bleibt - daraus resultiert nur Verzweiflung -, 
sondern weil er nach vorn auf Gottes Verheißung weisen kann. Aus dieser 
verheißenen Zukunft gewinnt der Mensch die Kraft, sich gegen den An- 
schein der Zwecklosigkeit für eine verantwortete Zukunft einzusetzen. Er 
weiß nämlich, Gottes Gelingen ist überall - selbst im menschlichen Miß- 
lingen - anwesend, wenn nur der Mensch sich der Verantwortung vor 
Gott stellt. 



Josef Sudbrack 20 

Bemüht euch um Geistesgaben, am meisten aber, daß ihr prophezeit 
(1 Kor 14,1) 

All diese Elemente, ob positiv dargestellt oder in Absetzung von Fehlfor- 
men negativ umrissen, gehören zur Geistesgabe der Prophetic Aber läßt 
sich aus ihnen ein einheitliches Bild des Propheten von heute weben? Wie 
bringt man die Vielzahl unter einen Hut? 

Gezeigt wurde, daß der Prophet von heute wie von gestern mahnend 
und zu Verantwortung rufend in die Gegenwart hineinspricht. Die Kraft 
seiner Botschaft stammt aus der Vergangenheit, von dem endgültigen und 
alles besiegelnden Propheten, von Jesus Christus. Die Kraft seiner Bot- 
schaft reicht in die Zukunft; denn ohne die Verheißung des endgültigen 
Gelingens wäre ein Aufruf, alles und jedes für dieses Gelingen zu inve- 
stieren, verantwortungslos. Man darf niemanden für einen Einsatz begei- 
stern oder zur radikalen Umkehr mahnen, wenn man ihm nicht Hoffnung 
auf Gelingen machen kann; und je radikaler die Botschaft in die Gegen- 
wart hineinklingt, desto fester gegründet muß diese Zuversicht sein. Die 
Hoffnung auf das humane Gelingen aber gründet in der Tat Gottes an 
Jesus Christus, in der Auferstehung von den Toten am dritten Tag. Eine 
Reduktion der christlichen Botschaft auf den alleinigen Aufruf zur gegen- 
wärtigen Verantwortung würde nicht nur die christliche Botschaft zum 
Rest-Gerede machen, sie würde ihr auch alle menschliche Bedeutsamkeit 
abschneiden; übrig bliebe der hilflos mahnende, moralische Zeigefinger. 

Gezeigt wurde die Einheit des Prophetentums mit dem Auftrag, den das 
•Volk Gottes" in der Zeit nach Jesus Christus hat. Über den Begriff •Volk 
Gottes" kann und muß man sich Gedanken machen. Inwieweit entspricht 
er der konkreten Kirche unserer Tage, inwieweit greift er über die Grenzen 
der kanonistisch-abgesteckten Kirchenzugehörigkeit hinaus? Aber daß die 
prophetische Gabe zuerst einmal hier ihre Wurzel hat, ehe sie in einer 
Einzelgestalt sich gleichsam inkarniert, dürfte man nicht bezweifeln. Im 
Gegenteil, man sollte Ausschau halten nach den prophetischen Elementen 
in eben diesem so schwer zu fassenden Gebilde des •Volk Gottes". 

Gezeigt wurde auch, daß alle Versuche, Gottes Zukunft auf bestimmte 
Daten oder Möglichkeiten festzulegen, die nicht in Jesus Christus selbst 
zur Botschaft Gottes geworden sind, aus dem Christentum hinausführen 
und den Menschen verführen. Dabei ist es ganz gleich, ob man sich auf 
Offenbarung und Visionen beruft oder ob man durch Zahlenkabbalistik 
und magische Beschwörung die Zukunft in den Griff bekommen will. Der 
prophetische Verweis auf die kommende Zeit muß in Gottes absoluter 
Freiheit enden, oder er endet in menschlichem Besserwissen - und das 
wäre schlimm! 



Der Prophet von heute 21 

Im Blick auf die Futurologie, die exakte oder exakt sein wollende Wis- 
senschaft von der Zukunft, zeigt sich die Aufgabe für den Propheten von 
heute genauer: Ohne Verantwortung gibt es keine Futurologie - Verant- 
wortung aber ist ein leeres Wort, wenn sie nicht baut auf Gottes Wirklich- 
keit. Der Ruf zur Verantwortung war immer schon die Mitte der propheti- 
schen Botschaft. 

Kann man mehr über den •Propheten von heute" sagen als dies: daß er 
zur Verantwortung - für die Menschen vor Gott - ruft; daß er von Jesus 
Christus her kommt; daß er in die konkrete Gegenwart hineinspricht (und 
nicht nur den moralischen Zeigefinger und die erbauliche Stimme erhebt); 
daß er die Kraft für sich und sein Publikum aus der Zukunftsverheißung 
Gottes nimmt? Ein Mehr an definitorischer Genauigkeit würde dem pro- 
phetischen Geist Fesseln anlegen. 

Eine Frage aber bleibt noch übrig: Wo zeigt sich denn heute die prophe- 
tische Initiative? Wo gibt es Propheten? Das bisher allgemein Gesagte 
muß doch irgendwo im Aufgabenbereich unserer Zeit sichtbar werden. 
Aber ist dies überhaupt möglich und erlaubt? Würden wir nicht Gottes 
Freiheit unterlaufen, wenn wir dem prophetischen Geist Vorschriften 
machten, was zu tun und was zu lassen, wo er zu finden sei? Dann würden 
wir den - so modernen - Mißgriff begehen und unsere Spekulationen und 
Wünsche und Meinungen in Gottes Wort hineininterpretieren? Würde 
dann nicht auch das Wort •Prophetie" zum Vorwand für den eigenen 
Egoismus? Ja, vielleicht sollte man sogar das Wort •Prophet" aus der 
aktuellen Debatte herauslassen. Immer schon war es in der Frömmigkeits- 
geschichte so, daß erst spätere Zeiten sich dessen gewiß wurden, daß sie es 
damals mit einem Propheten des Herrn zu tun hatten und nicht mit einem 
Falschpropheten. 

Erst wenn wir dies alles bedenken und dazu nicht vergessen, daß der 
endgültige, alles zusammenfassende und abschließende Prophet Jesus 
Christus heißt, und daß sein prophetischer Geist der Pfingstzeit die Kirche 
ist, dürfen wir in die Gegenwart hineinschauen, die - wie mir scheint - 
nicht nur auf das prophetische Wort wartet, sondern es an vielen Stellen 
auch vernehmen kann. Auf einiges sei deshalb aufmerksam gemacht - 
nicht um den Versuch einer programmierten Prophetie zu machen, sondern 
um Aufmerksamkeit zu wecken. 

Das Selbstbewußtsein der Kirche hat sich geändert - deutlich zum Pro- 
phetischen hin geändert. Kirche will nicht mehr ein Block, stehend zwischen 
und kämpfend mit anderen Blöcken, innerhalb der menschlichen Gesell- 
schaft sein; sie will nicht mehr von außen, als geschlossene Gesellschaft 
inmitten von anderen, ebenso geschlossenen Gesellschaften protestieren 
und mahnen. Sie möchte mit der zum Schlagwort gewordenen Öffnung 



Josef Sudbrack 22 

zur Welt sich in die Sorgen und Nöte der Menschen - der Christen und 
Nicht-Christen - hineinbegeben und von innen her das Vertrauen auf die 
Güte im Menschen beleben, statt von außen zu mahnen. Sie möchte, wie 
Johannes XXIII. die Linien des Vatikanischen Konzils vorzeichnete, nicht 
mehr die Schärfe des Widerspruchs, sondern •das Heilmittel der Barm- 
herzigkeit" den Menschen bringen. Wer sich von diesen, durch das Konzil 
bestätigten Perspektiven leiten läßt, wird wissen, wo der Prophet von 
heute und prophetische Hinweise für heute zu suchen sind: Nicht dort, wo 
gejammert wird über die schlechte Zeit; auch nicht dort, wo Wahrheiten 
und Lehren gegen Irrtum und Trug verteidigt werden. Alles das mag dem 
prophetischen Geist von heute nicht fremd sein. Aber die Tendenz des 
kirchlichen Lebens weist uns dorthin, wo es um den Menschen geht, um 
sein menschenwürdiges Leben und seine verantwortete Zukunft. 

Die Kirche - das ist nach Jesus Christus klar - ist der Raum christlicher 
Prophetic Aber wie die Kirche nach außen nicht mehr der •rocher de 
bronze" sein will, sondern - wie das Vatikanum kündete - die Dienerin der 
Menschheit, so ist sie auch nach innen eine plurale, dialogisierende und 
gelegentlich auch streitende Gemeinschaft geworden: Ist das chaotischer 
Untergang oder Zeichen einer neuen Zeit? Ist das Werk des Teufels oder 
Prophetie der Zukunft? 

Wir können Gott nicht in die Karten schauen. Aber wenn wir das Recht 
haben, nach den •prophetischen Zeichen der Zeit" auszuschauen, dann 
muß sich der Blick hierher wenden. Die Kirche lernt den Dialog auch inner- 
halb der eigenen Mauern; ihre Christen lernen es, daß aus Verantwortung 
leben nicht heißt, in blindem Gehorsam die Augen vor der Wirklichkeit zu 
verschließen, sondern in bereiter Verantwortung für das Ganze - für den 
Glauben, für die Kirche und mit der Kirche für die Welt - das Gewicht der 
Meinung einzubringen in das Gespräch der Kirche. Wo das geschieht, wo 
ein Bischof sich mithineinbegibt in das Gespräch, wo er mit-hört und mit- 
versteht, wenn andere ihre Nöte sagen, wo er sich nicht auf den Sessel sei- 
nes Amtes flüchtet, sondern aus der Kraft seiner Aufgabe mit-ratlos wird, 
wenn andere nicht mehr weiterwissen, da wird etwas von der Zukunfts- 
prophetie wach. Und auch umgekehrt, dort wo ein Christ seinen vielleicht 
ungewohnten Weg wählt, auf Schwierigkeiten stößt und dabei nicht im 
Schmollwinkel des verkannten Genies, nicht an der Klagemauer des verhin- 
derten Weltverbesserers, nicht aus der Protestecke des Berufsneinsagers, 
sondern in Verantwortung vor dem Glauben und vor Jesus Christus seiner 
Stimme Gehör verschafft, auch dort lebt der Geist der Prophetie. Überall 
dort nämlich wird eine Kraft wach, die den einzelnen, sein Bescheidwissen 
und seinen Einsatz übersteigt in die Verheißung Gottes hinein. 



Der Prophet von heute 93 

Und ein letztes noch: Wir malen uns gern ein Super-Bild vom Propheten 
als einer einmaligen epochalen Persönlichkeit. Natürlich sind wir dankbar, 
wenn uns Gott solche Persönlichkeiten schenkt. Auch nach Jesus Christus 
traten in der jungen Kirche, wie Lukas und Paulus berichten, Propheten 
auf. Aber in der Pfmgstpredigt des Petrus hat sich die urchristliche Gewiß- 
heit niedergeschlagen, daß •alle aus der Eingebung des Geistes" reden, daß 
jeder Christ an der prophetischen Gabe teilhat, die Gott an Pfingsten über 
sein Volk ausgegossen hat. Vielleicht ist der Name •Prophet" hierfür zu 
hochgegriffen, aber mit der Pfmgstpredigt steht jeder Christ in der Verant- 
wortung für den prophetischen Geist seiner Kirche. Dies ist das wichtig- 
ste, worauf aufmerksam gemacht werden muß; daß wir nämlich, wenn wir 
vom •Propheten von heute" sprechen, auch von uns selbst sprechen. Gewiß 
gibt es, wie Paulus schreibt, •verschiedene Gnadengaben", aber jedem hat, 
wie ebenfalls Paulus schreibt, Gott •seine Gnadengaben verliehen". Hier 
liegt die prophetische Verantwortung, die der Christ von heute mehr denn 
je spüren muß. Sein Leben nämlich gehört zum prophetischen Leben der 
Kirche; seine Arbeit ist mitverantwortlich, daß die Kirche ihren propheti- 
schen Auftrag für heute wahrnimmt. 

Mir scheint, der Ruf zu dieser Verantwortung ist eines der wichtigsten 
prophetischen Zeichen, die uns Gott heute gibt. Das letzte Kriterium aber 
dafür, daß dieses •prophetische Zeichen" kein Irrlicht ist, sind keine Worte 
und Sätze und Normen; es bleibt die Rückbindung an Jesus Christus, an 
sein Volk - denn, so schreibt Paulus: •Das alles wirkt ein und derselbe 
Geist, der einem jedem austeilt, wie Er will." Diese Rückbindung aber 
wächst zugleich in die prophetisch-drängende Offenheit zur Zukunft, zur 
Verheißung Gottes hinein; denn sie ruht auf dem, von dem ein alter Mes- 
siasname weiß, daß er der ist, •der da kommt"! 

' Hans Baum, Die apokalyptische Frau aller Völker. Kommentare zu den Amsterdamer 
Erscheinungen und Prophezeiungen, 2. Aufl., Christiana Verlag, Stein am Rhein; •Seiner 
Heiligkeit Papst Paul VI in Ehrfurcht und dankbarem Vertrauen gewidmet", aber 
ohne kirchliche Druckerlaubnis; 245. Die folgenden Zitate stehen Seite 222 f. 

Einige weitere Kostproben, die keines Kommentars bedürfen. 227 ff werden die •Hoch- 
ziele der Hochgradfreimaurerei", wie sie •von ihren klerikalen Vertretern und Mitläufern 
heute offen propagiert werden", aufgezählt: •Angleichung der kirchlichen Liturgie an das 
freimaurerische .Liebesmahl'..., an die .Gnostisch-katholische Messe', eine raffinierte 
satanische Parallele zur katholischen Messe mit Stehkommunion und Handkommunion ... 
Die Zerstörung der Hl. Messe ist nur ein Vorspiel dessen, was geplant ist... Hätte man 
den Papst, statt ihn um Zugeständnisse an die freimaurerisch gelenkte Ritualangleichung 
zu bitten, vor dieser gewarnt... Unterdrucksetzung und Diffamierung des legitimen Pap- 
stes, um ihn zur Resignation reif zu machen und den Papabile der Loge, einen Hochgrad 
aus dem Kardinalskollegium, unter die Tiara zu bringen." Anderswo wird sein Name ge- 
nannt: Prof. Fr. König, Kardinal von Wien. 

Nach Kabarett klingt die Zeitungsnachricht (Sddt. Ztg., 21.1.1972) über den exkommu- 
nizierten mexikanischen Padre Saenz; er macht der kurialen Politik •den Prozeß ...: Der 



Josef Sudbrack 24 

Ostpolitik, dem Linksdrall der päpstlichen Sozialenzykliken, dem ,ökumenismus' gegen- 
über kirchenfeindlichen Mächten wie den Freimaurern, den Juden oder den Kommunisten." 
Der Papst wird als Urheber entlarvt. Seine Unfehlbarkeit gelte •natürlich nur für die 
Lehrentscheidungen ,ex cathedra' und nicht für die Politik ..." Man muß diese extremen 
Äußerungen im Zusammenhang mit anderen lesen, z. B. mit dem •dämonischen Werk" 
in der Kirche, das begünstigt wird durch den •falsch ausgerichteten Ökumenismus, die 
Überbewertung des Historismus auf dem Gebiete der Offenbarung, die Überordnung der 
soziologisierenden, demokratisierenden Tendenzen im Bereich des Kirchlichen, die fast 
zur Epidemie gewordene Erneuerungssucht im Dienste des angebeteten ,aggiornamento'." 
(P. T. Gallus SJ). Das •trojanische Pferd" der Soziologie in der Kirche scheint in der Vor- 
kammer des Papstes zu stehen: •Es ist rätselhaft, wie der in Glaubens- und Sittenfragen 
so bewundernswert feste Papst in anderen Dingen zuweilen so unglücklich vorgehen 
konnte. Wer sind die .grauen Eminenzen', die dem HL Vater derartiges auf den Schreib- 
tisch legen?" (H.-W. Reißner). Es ist erfreulich zu hören, daß Bischof Graber von Regens- 
burg als anscheinend erster deutscher Bischof es gewagt hat, einige dieser Kreise namentlich 
anzuprangern: •Die Traditionalistengruppe um Frau Dr. Gerstner, die Zeitschrift ,Das 
Zeichen Mariens', die Zeitung ,Deutschlands rettende Macht', sowie die sogenannte .Grup- 
pe Marias' in München." (Alle Zitate aus der Deutschen Tagespost) 

Wer eine historische Analogie zu den rechtsradikalen Bewegungen innerhalb der Kirche 
sucht, sollte die größte Blamage der Kirche der letzten hundert Jahre (Prof. W. Scholl- 
gen) studieren, die Leo-Taxil-Affaire am Ende des neunzehnten Jahrhunderts. Sensatio- 
nelle Enthüllungen über Satanismus, Freimaurerei, Messenmißbrauch, Darwinismus (also 
Entwicklungslehre) usw. hielten die gesamte katholische Öffentlichkeit bis zum Papst hin- 
auf in Spannung. Aber alles entpuppte sich als Betrug. Vgl. die drei Bde. von H. Gerber 
(Pseudonym für H. Gruber SJ) über Leo Taxils Palladismus-Roman, Berlin 1897. Der 
spätere Reichskanzler, Freiherr von Hertling, warnte damals vor •übertriebenem Conser- 
vativismus" ... •Wenn nicht mit Glaube und Frömmigkeit sich paart das ernste Streben 
nach weiterer und tieferer Erkenntnis ... wenn man im ,kirchlichen' Interesse an Überlie- 
ferungen festhält, die keinen realen Boden besitzen, dann wird die katholische Kirche auch 
in Deutschland noch manche Schlacht verlieren... Die .Kirchlichkeit' allein thut's nicht, 
wenn sie die gottgeordnete Stellung verkennt oder gar verachtet, die Vernunft und Wis- 
senschaft im geistigen Leben der Kirche beanspruchen müssen." 




