
Das Phänomen Zufall 
und die Frage nach der göttlichen Vorsehung 
Bernhard Langemeyer OFM, Münster i. W. 

•Ich glaube nicht an Fügung und Schicksal, als Techniker bin ich gewohnt, 
mit den Formeln der Wahrscheinlichkeit zu rechnen", sagt der Ingenieur 
in Max Frischs Roman •Homo faber" in Anbetracht einer Reihe von un- 
vorhergesehenen Ereignissen, die ihn aus seiner bisherigen Lebensbahn 
herausgeworfen und vor Entscheidungen gestellt haben, denen er sich 
früher einmal entzogen hatte. Er gibt zwar zu, daß es sich um eine unwahr- 
scheinliche Verkettung von Zufällen gehandelt hat, so daß sich der Ge- 
danke an eine höhere Fügung aufdrängen könnte. Er selbst brauche aber, 
•um das Unwahrscheinliche als Erfahrungstatsache gelten zu lassen, kei- 
nerlei Mystik; Mathematik genügt mir". Denn •indem wir vom Wahr- 
scheinlichen sprechen, ist ja das Unwahrscheinliche immer schon inbegrif- 
fen, und zwar als Grenzfall des Möglichen ..." Es ist also •nichts Höheres 
dabei, keinerlei Wunder oder Derartiges, wie es der Laie so gerne haben 
möchte"1. 

Max Frisch umreißt hier genau die Frage, um die es im folgenden gehen 
soll. Mag die mathematische Reflexion dem Naturwissenschaftler oder 
Techniker vorbehalten sein, die Erfahrung von Umständen und Ereignis- 
sen als Zufall ist auch dem sogenannten •Laien" vertraut. Gerade auch 
dem, der an Gott glaubt. Denn ihm werden die Zufälligkeiten, die seinen 
Lebensweg bestimmen, immer wieder Anlaß zur Frage, ob und in welchem 
Sinn er darin Gottes Willen, Gottes Vorsehung und Fügung, sehen darf. 
Der eine glaubt nicht an Gott, weil er im Spiel der Zufälle keinen letzten 
Sinn erkennen kann; der andere kann mit den Zufällen nichts anfangen, 
weil er an Gott glaubt: Für den Gläubigen kann es keinen Zufall geben. 
Ist aber •Zufall" nicht eine unleugbare Tatsache unserer Erfahrung? 

I. Zufall als primäre Erfahrungskategorie 

Laut Lexikon meint Zufall ein •scheinbar sinnloses Vorkommnis", das 
•außerhalb jeder erkennbaren Gesetzlichkeit sich ereignet"2. Offensichtlich 

1 Max Frisch, Homo faber. Ein Bericht (Bibliothek Suhrkamp, Bd. S7, Frankfurt am Main 
1969) S. 25 f. 
2 Artikel •Zufall" im Duden, Etymologie (Mannheim 1963) und im dtv-Lexikon (Bd. 20, 
München 1968). 



Bernhard Langemeyer 26 

läßt sich die Bedeutung des Wortes Zufall nur negativ umschreiben. Zu- 
fall ist alles, was nicht einzuordnen ist in eine Gesetzmäßigkeit oder einen 
Sinnzusammenhang. Daran zeigt sich, daß wir zunächst geneigt sind, die 
Wirklichkeit als eine geordnete und sinnvolle zu erfahren. So möchten wir 
selbst das Zufällige als vorbestimmtes Schicksal ansehen, wenn auch viel- 
leicht als blindes Schicksal. Gesetz, Notwendigkeit, Sinn waren bisher die 
primären Kategorien unserer Erfahrung. Und alles Bemühen in Religion 
und Philosophie ging darauf aus, auch das Zufällige von dort her zu begrei- 
fen. Der letzte große philosophische Versuch, den Zufall, vor allem das 
geschichtlich Einmalige, in ein Sinn-Ganzes zu integrieren, war das dia- 
lektische System Hegels. Marx und Engels haben es übernommen, um die 
Utopie der klassenlosen Gesellschaft wissenschaftlich zu begründen. 

Mag bei vielen Menschen •Zufall" heute noch auf dem Hintergrund von 
Gesetz und Sinn erfahren werden, so ist doch nicht zu übersehen, daß sich 
gegenwärtig ein Bedeutungswandel vollzieht, der auf eine Verschiebung 
in der unmittelbaren Erfahrung der Wirklichkeit schließen läßt. Um es 
vorweg zu sagen: Das Zufällige wird in zunehmendem Maße als das pri- 
mär Gegebene erfahren, von dem aus Gesetzmäßigkeit und Sinn erst er- 
klärt bzw. erfragt werden. Die Welt bietet sich uns als eine unüberschau- 
bare Menge von Einzelfakten, die wir zunächst als einfache Tatsachen 
respektieren8. 

Es können hier nur einige Symptome genannt werden, die den angedeu- 
teten Wandel in unserer Erfahrungsweise schärfer ins Blickfeld rücken. 
Beginnen wir mit der Tatsache des eigenen Daseins. Wir erleben unser 
Dasein nicht mehr unmittelbar als ein Geschenk, das wir einer höheren 
Bestimmung oder auch nur der •Allmutter Natur" verdanken, sondern 
nehmen es zunächst einfach als eine Tatsache hin, die sich aus dem zufälli- 
gen Zusammentreffen verschiedener Ursachen ergeben hat: aus dem Ent- 
schluß bzw. Verlangen unserer Eltern, zusammenzukommen, aus der 
gleichzeitigen Empfängnisbereitschaft einer weiblichen Eizelle und dem 
Fall, daß eine der männlichen Samenzellen dieses Ei erreicht. 

Unsere individuelle Veranlagung verstehen wir nicht mehr als einen 
ewigen Gedanken Gottes oder dergleichen; sie ist vielmehr eine aus vielen 
möglichen Kombinationen des väterlichen und mütterlichen Erbgutes, die 
sich eben ergeben hat. Die Ereignisse und mitmenschlichen Begegnungen, 
die unsere seelische Entwicklung, unsere Interessen, Berufschancen, unse- 

3 Philosophisch ist diese Tatsachenerfahrung wohl am konsequentesten durchdacht wor- 
den von Ludwig Wittgenstein in seinem frühen Tractatus logico-philosophicus (1921). 



Das Phänomen Zufall 27 

ren Lebensweg mitbestimmen, lassen uns nicht spontan an eine höhere 
Fügung denken, die uns mehr oder weniger wohl gesonnen ist, oder an eine 
schicksalhafte Notwendigkeit, der wir ausgeliefert sind. Wir sehen in ihnen 
glückliche oder unglückliche Umstände und versuchen, sie möglichst in den 
Griff zu bekommen. Das Ideal dabei ist, daß alle Menschen gleiche Chan- 
cen haben sollten. 

Bei allem, was wir erstreben oder unternehmen, brauchen wir ein biß- 
chen Glück: Umstände und Ereignisse, die unser Vorhaben begünstigen 
oder wenigstens nicht vereiteln. Und selbst wenn wir etwas falsch machen, 
kann es sein, daß wir •noch einmal Glück haben", oder aber ausgesprochen 
Pech haben. Ein Verstoß gegen die Straßenverkehrsordnung z. B. kann 
das eine Mal ohne nachteilige Folgen ausgehen, das andere Mal trifft er in 
eine unglückliche Verkehrssituation, so daß es zu einem schweren Unfall 
kommt. 

•Glück" und •Pech" übernehmen in unserem Verstehen der Wirklich- 
keit die Funktion, die vormals •Fügung" und •Schicksal" innehatten. Sie 
deuten uns die Umstände und Ereignisse unseres Daseins als zufällig reali- 
sierte aus vielen möglichen Fällen. Wahrscheinlich darf man auch die stei- 
gende Beliebtheit von Glücksspielen, wie Lotterie, Zahlenlotto, Toto und 
dergleichen, in diesem Zusammenhang sehen. Die Werbefachleute stellen 
diesen Faktor bereits in Rechnung, wenn sie bei der Reklame beträchtliche 
Summen auswerfen für Preisausschreiben und Verlosungen verschieden- 
ster Art. Das Mittelalter hielt dagegen Glücksspiele für unchristlich, weil 
sie mit dem Glauben an die göttliche Vorsehung unvereinbar sdiienen. 

Wenn wir hier die Zufallserfahrung so stark hervorheben, übersehen 
wir nicht jenes andere, das gewöhnlich als vorherrschendes Merkmal unse- 
res heutigen Wirklichkeitsverständnisses herausgestellt wird: das Bewußt- 
sein, daß alles machbar und organisierbar ist4. Die Machbarkeit der Welt 
steht ja nicht im Widerspruch zur Zufallserfahrung, sie setzt vielmehr 
diese voraus. Denn die Welt wird für den Menschen gerade deshalb mach- 
bar, weil sie nicht schon durch höhere Fügung oder innere Notwendigkeit 
definitiv gemacht ist. Der für unsere Zeit typische Impuls, alles zu ver- 
ändern und neuzumachen, bezieht seine Nahrung aus der Einsicht, daß 
alles auch anders sein könnte, d. h. daß die vorgegebene Gestalt der Wirk- 
lichkeit eine zufällig gewordene ist. Alle Lebensbedingungen und -ordnun- 

4 Johann Baptist Metz charakterisiert dieses Bewußtsein so: •Der Mensch versteht sich im 
Verhältnis zur Natur gleichsam als Demiurg, als Weltbaumeister, der aus dem Stoff die- 
ser Natur sich seine Welt schafft, Welt des Menschen, hominisierte Welt", in: Zur Theo- 
logie der Welt, Mainz - München 1968, S. 55. 



Bernhard Langemeyer 28 

gen - z. B. auch Ehe und Familie - werden heute hinterfragt, weil sie - un- 
ter unserem vorherrschend empirischen Gesichtspunkt gesehen - aus einem 
zufälligen Zusammentreffen verschiedener Faktoren entstanden sind. Ihre 
Veränderung wird entsprechend dadurch angestrebt, daß man andere 
mögliche Kombinationen der Faktoren ersinnt und erprobt. Dabei gelingt 
es jedoch nicht, alle möglichen Fälle, die sich aus diesen Kombinationen 
ergeben, einzukalkulieren. So ereignen sich immer wieder unvorhergese- 
hene Einzelfälle: Unfälle, Wirtschaftskrisen usw., in denen hinter der 
Machbarkeit das zufällig Fallhafte unserer Wirklichkeit zum Vorschein 
kommt. Trotz aller Vorausberechnung durch Computer und aller Sicher- 
heitsvorkehrungen gehört Glück zum Gelingen eines Raumfahrtunterneh- 
mens, zur Durchführung einer Herztransplantation. Alle Planung und 
Gestaltung im technischen wie im gesellschaftlichen Bereich geschieht nach 
dem Kalkül der Wahrscheinlichkeit und hat deshalb die Möglichkeit eines 
unwahrscheinlichen Sonderfalles eo ipso bei sich. 

Die totale Machbarkeit der Welt ist somit ein Ideal, das von der Zufäl- 
ligkeit unserer Wirklichkeit gespeist, aber zugleich verunsichert wird. Zieht 
man die interplanetarischen Faktoren, die das Leben auf unserer Erde 
ermöglichen, mit in Betracht, ferner die mikrokosmischen und tiefenpsy- 
chischen Faktoren, so erscheint es äußerst zweifelhaft, ob unsere Welt je 
total machbar wird, wie hoch wir die künftigen Möglichkeiten der Wissen- 
schaft und Technik auch einschätzen mögen. Die Kreativität des Menschen 
ist, realistisch betrachtet, ein und sicherlich ein gewichtiger Faktor im Spiel 
der Zufälle, die unsere Wirklichkeit ausmachen. Die ungeheueren Mög- 
lichkeiten, die sich ihr in unserem Zeitalter eröffnet haben, mögen das Auf- 
kommen der Idee von der totalen Machbarkeit der Welt verständlich 
machen. Das Schreckgespenst einer totalen Manipulierbarkeit des Men- 
schen läßt aber bereits die Frage aufkommen, ob die unbedingte Machbar- 
keit der Welt überhaupt wünschenswert wäre. Vielleicht liegt die Chance 
für die Zukunft der Menschheit gerade darin, daß die Wirklichkeit als 
Ganzes sich der Machbarkeit des Menschen immer wieder entwindet, in- 
dem sie mit unvorhersehbaren Zufällen aufwartet. So käme es auch aufs 
Ganze hin darauf an, ob wir Glück oder Pech haben. 

II. Der naturwissenschaftliche Hintergrund der Zufallserfahrung 

Die Erfahrungsweise, der sich die konkrete Wirklichkeit als zufällig gewor- 
dene und zufällig werdende darbietet, ist keinesfalls nur eine kurzlebige 
Modeerscheinung unserer Tage. In ihr verschaffen sich naturwissenschaft- 
liche Erkenntnisse und Beobachtungen Geltung, vor allem aus dem Bereich 



Das Phänomen Zufall 29 

der Atomphysik und der Biochemie5. Allerdings sind die Objekte dieser 
Wissenschaften so wenig anschaulich, sind die Methoden, die dort ver- 
wandt werden, so kompliziert, daß unsere alltägliche Erfahrung davon 
nicht unmittelbar beeinflußt wird. Aber die Massenmedien versuchen uns 
die Forschungsergebnisse dieser Wissenschaften in allgemein verständ- 
licher Form nahezubringen, und die Technik hat bereits begonnen, sie in 
unserer Umwelt praktisch zu verwerten. 

Was heute in Naturwissenschaft und Technik sich abspielt, kann nicht 
mehr als bloße Erforschung und Anwendung der sogenannten Natur- 
gesetze angesehen werden. Man ist längst dazu übergegangen, unter künst- 
lich geschaffenen Bedingungen neue Anordnungen (Konfigurationen) von 
Atomen und Molekülen zu erzeugen. Das Verhalten der Natur, das unse- 
rer alltäglichen Wahrnehmung nach mit zuverlässiger Regelmäßigkeit ab- 
läuft und in der klassischen Physik als streng notwendige Kausalität gedeu- 
tet wurde, ist in Wirklichkeit ein Durchschnittsverhalten. Es kommt zu- 
stande durch unzählige Einzelimpulse im atomaren Bereich. Das atomare 
Geschehen vollzieht sich •sprunghaft, diskontinuierlich und - wie Max 
Planck nachwies - in Quanten oder bündelweise". Daher eignet ihm eine 
gewisse Unscharfe (Heisenberg), eine Bandbreite der Möglichkeiten6. Die 
tatsächliche Anordnung der Atome ist folglich nicht streng ableitbar, sie ist 
zufällig7. 

Das gilt auch für die spezifische Kombination, die alles Lebendige steuert 
und bestimmt, die DNS-Kette. Sie hat sich - freilich unter bestimmten Be- 
dingungen, die einmal in der Geschichte unseres Planeten gegeben waren - 
zufällig realisiert. Ihre besondere Eigenschaft besteht darin, daß sie sich 
haargenau verdoppelt und so immer wieder die gleiche Gestalt aufbaut, 
nämlich die lebendige Zelle. Demzufolge dürfte es eigentlich nur Einzeller 
geben. Die Entwicklung des Lebens vom Einzeller über die Arten der 
Pflanzen und Tiere bis hin zum Menschen erklärt sich wiederum aus un- 
regelmäßigen Sonderfällen, gleichsam Abschreibefehlern in der Weiter- 
gabe der DNS-Kette. Nicht ein Plan, eine Zielstrebigkeit, eine Entelechie 
bestimmt den Gang der Evolution, sondern der Zufall, der aus der Band- 

5 Gesetzmäßigkeit und Zufall in der Natur (Studien und Berichte der Katholischen Aka- 
demie in Bayern, Bd. 43) mit Beiträgen von Gerno Eder, Wolfgang Wickler, Wolf-Die- 
ter Keidel, Peter Hans Hofscheider und Walter Kern, Würzburg 1968. Eine Fülle von 
Tatsachenmaterial bringt in popularisierender Form Jean Mussard, Gott und der Zufall 
(Lebendige Bausteine Bd. VI-VIII), 3 Bde., Zürich. Große Aufmerksamkeit findet neuer- 
dings das Buch des französischen Biochemikers und Nobelpreisträgers Jacques Monod, 
Zufall und Notwendigkeit. Philosophische Fragen der modernen Biologie, München 1971. 
6 J. Mussard, a. a. 0. Band I, S. 11. 
i J. Monod, a. a. 0. S. 57. 



Bernhard Langemeyer 30 

breite des Möglichen immer wieder Neues herausgreift, der gleichsam alle 
Möglichkeiten durchspielt. Aber der Zufall ist auch mitverantwortlich für 
das Altern, Sterben und Aussterben der Lebewesen. Trotz der erhalten- 
den Tendenz der DNS-Kette häufen sich auf die Dauer die zufälligen 
Abschreibefehler derart, daß die Organismen abgebaut werden und zer- 
fallen8. 

Das Fazit aus alledem - hier nur sehr unvollständig und laienhaft ange- 
deutet - lautet: •Die moderne Naturwissenschaft kennt keine notwendige 
Vorherbestimmtheit. Das Schicksal zeigt sich in dem Maße, wie es sich voll- 
endet - nicht im voraus ... Das Universum trug weder das Leben, noch 
trug die Biosphäre den Menschen in sich. Unsere .Losnummer' kam beim 
Glücksspiel heraus"9. •Der reine Zufall, nichts als der Zufall, die absolute, 
blinde Freiheit als Grundlage des wunderbaren Gebäudes der Evolution - 
diese zentrale Erkenntnis der modernen Biologie ist heute nicht mehr nur 
eine unter anderen möglichen oder wenigstens denkbaren Hypothesen; sie 
ist die einzig vorstellbare, da sie allein sich mit den Beobachtungs- und 
Erfahrungstatsachen deckt"10. 

Hier liegt der Einwand nahe, naturwissenschaftliche Erkenntnisse seien 
immer hypothetisch, weil sie durch neue Beobachtungen und Entdeckun- 
gen korrigiert werden, wie etwa die frühere Hypothese vom geschlossenen 
Kausalsystem der Naturgesetze durch die moderne Quantenphysik. Vom 
naturwissenschaftlichen Standpunkt ist dazu zu sagen, daß neue Erkennt- 
nisse die bis dahin gültigen Theorien nicht völlig außer Geltung setzten, 
sondern sie eingrenzen auf den Tatsachenbereich, auf den sie sich stützen. 
Dort behalten sie aber für gewöhnlich ihre relative Geltung. So dreht sich 
für unsere unmittelbare Sinneswahrnehmung noch heute die Sonne um die 
Erde, sind die Naturgesetze der Mechanik für unser Alltagsleben auch 
heute noch absolut zuverlässig. Was die Methode der Theologie anbelangt, 
muß man sich klarmachen, daß unser Fragen nach einer göttlichen Absicht 
und Fügung nur jeweils von der Wirklichkeit ausgehen kann, die sich 
unserer Erfahrung und Erkenntnis darbietet; denn in ihr vollzieht sich 
unser Leben, geht es um Sinn und Ziel unseres Lebens. Wir können die 
Glaubensfragen der Welt von morgen und übermorgen nicht vorwegneh- 
men, ebensowenig wie wir die von gestern einfach wiederholen können. 
Trotzdem ist unser heutiges theologisches Bemühen nicht ohne Bedeutung 
für die Zukunft. Es bezeugt lebendigen Glauben und gibt so den Anstoß 
dazu, daß auch in Zukunft die Fragen des Glaubens gestellt werden. 

8 Ebd. S. 140; vgl. S. 144. 
• Ebd. S. 179. 
«» Ebd. S. 141 f. 



Das Phänomen Zufall 31 

III. Zufall und Glaube an Gott 

Der Zufallscharakter unserer Wirklichkeit scheint nun im direkten Wider- 
spruch zu stehen zum Gottesgedanken, zum Glauben an Gott. Die Gottes- 
frage könnte geradezu präzisiert werden: Ist das Weltgeschehen - und 
folglich auch der individuelle Lebensweg - bestimmt durch das blinde 
Spiel des Zufalls oder durch einen allumfassenden Plan?11 Jacques Monod 
führt die Neigung des Menschen, beobachtete oder erkannte Sinnzusam- 
menhänge als Ausschnitt eines umfassenden Systems anzusehen und zu 
deuten, auf die Tatsache zurück, daß der Mensch selbst - wie alle Lebe- 
wesen - ein geschlossenes System darstellt, gesteuert durch einen arterhal- 
tenden, reproduzierenden molekularen Mechanismus. Aber diese Teleono- 
mie findet sich eben nur bei den Lebewesen, und sie ist überdies zufällig 
geworden. Die Sinnprojektion auf das Ganze der Wirklichkeit ist deshalb 
eine Illusion12. 

Mit diesem Hinweis ist nicht schon jeder Gottesglaube als Illusion dia- 
gnostiziert. Es ergibt sich daraus nur, daß die jahrtausendealte Verknüp- 
fung des Gottesgedankens mit der Idee eines vorbestimmten Weltplanes 
aufgegeben werden muß. Eine als fertig geschaffene statisch betrachtete 
Welt weist zurück auf den ewigen Plan ihres Schöpfers (Theologische 
Ideenlehre). Nimmt man dagegen ernst, daß unsere Welt in Bewegung 
ist, und zwar durch das freie Spiel ihrer eigenen elementaren Kräfte, so 
weist diese Welt nicht mehr zurück auf einen vorausgehenden Schöpfungs- 
plan. Man könnte höchstens noch fragen, ob nicht der Weltprozeß einmal 
in Gang gesetzt worden sein müsse13. Doch selbst wenn man über diese 
Frage zur Annahme eines überweltlichen Schöpfergottes käme, hätte das 
kaum eine Bedeutung für unsere heutige zufällig gewordene Wirklichkeit. 

11 •Entweder leben wir durch Zufall und sterben durch Zufall, oder wir leben nach 
einem Plan und sterben nach einem Plan": Thornton Wilder, Die Brücke von San Luis 
Rey (Frankfurt am Main), S. 26; Th. Wilder läßt die Antwort offen: •Manche sagen, es 
gebe kein Wissen für uns und wir seien den Göttern nichts anderes als Mücken, wie die 
Knaben sie haschen und töten an einem Sommertag; und manche wieder sagen, kein Sper- 
ling verliere ein Federchen, das ihm nicht hinweggestreift wurde von der Hand Gottes" 
(S. 30). 
12 J. Monod, a. a. O. S. 54; er spricht von einer •animistischen Projektion", die er sowohl 
bei den Religionen wie auch beim dialektischen Materialismus und sogar bei Naturwissen- 
schaftlern, z. B. Teilhard de Chardin, erkennen zu können glaubt, S. 42-51; 205-207. 
w So J. Mussard, a. a. 0. Bd. II, S. 59 ff und S. 89: •Im Atom ist nicht nur die ungeheure 
Energie enthalten, die in Erscheinung tritt, wenn es zerstört wird. Es verbleibt auch die 
überwältigende Intelligenz, die es aufgebaut hat... Und weil das Atom viele hundert 
Jahre älter ist als das menschliche Hirn, muß es eine transzendentale Vernunft' geben, die 
außerhalb und vor der menschlichen Intelligenz steht. Dieser Gedankengang ist zwin- 
gend." 



Bernhard Langemeyer 32 

Die Anfänge der Welt verlieren sich für unseren Blick im grauen Urnebel. 
Desgleichen würde es ihr Schöpfer tun. Die Frage nach dem Ursprung führt 
daher schwerlich zu einem lebendigen Gottesglauben. 

Was uns heute bewegt ist die Frage, wozu wir da sind, wohin die Reise 
geht. Wir suchen nach einem Sinn, nach einem Ziel. Unter diesem Gesichts- 
punkt ist nun nochmals festzustellen, daß Sinn und Ziel unserer Wirklich- 
keit nicht allein davon abhängen, was wir Menschen aus ihr machen. Auch 
das wäre eine Illusion14. Sinnvolles Dasein, Hoffnung für die Zukunft, wird 
jedem von uns primär erschlossen durch zufällige Umstände, Ereignisse 
und Begegnungen. Solche Sinnerfahrung darf uns sicherlich nicht dazu 
verleiten, ein totales Sinn-System zu postulieren. Aber sie ist zumindest ein 
Signal, ein Hinweis auf die Möglichkeit eines letzten Zieles und Sinnes. 
Sich auf diese Möglichkeit einlassen heißt an Gott glauben; denn der Zu- 
fall kann von sich aus Endgültiges nicht hervorbringen. Mag das Setzen 
auf endgültigen Sinn motiviert sein durch die Sehnsucht nach der Gebor- 
genheit im Mutterschoß (Freud), mag es dem menschlichen Gehirn einpro- 
grammiert sein aufgrund der biologischen Eigenart aller Lebewesen, d. h. 
ihrer teleonomischen Struktur; das entscheidet noch nicht darüber, ob die 
Hoffnung auf Gott ins Leere geht oder auf den lebendigen Gott zugeht. 
Eine objektive Verifikation ist weder für noch gegen die Möglichkeit eines 
endgültigen Sinnes zu erbringen. In einer als zufällig erfahrenen Wirk- 
lichkeit ist Glaube an Gott die Option für einen endgültigen Sinn, die 
ermöglicht, provoziert wird durch konkrete Sinnerfahrung im Zufälligen15. 

Der so verstandene Glaube an Gott beruft sich nicht mehr auf einen 
ewigen Plan, der im voraus den Weltprozeß festgelegt und auf sein Ziel 
ausgerichtet hat. Er sieht Gottes schöpferisches Verhalten zur Welt grund- 
legend gekennzeichnet durch die Freigabe des Geschöpflichen zu seiner 
Eigenwirklichkeit und Eigenwirksamkeit: zum freien Spiel des Geschaf- 
fenen. Gott läßt unsere Welt sein, als was wir sie erfahren: eine aus dem 
zufälligen Zusammenspiel ihrer Kräfte werdende Welt. Wir können zwar 
prinzipiell die Möglichkeit eines direkten, wunderbaren Eingreifens Got- 

14 J. Monod will als wahr nur gelten lassen, was naturwissenschaftlich •objektiv" gegeben 
ist, a. a. O. S. 212 f u. öfter; darauf folgt: •Allein die Ethik der Erkenntnis, durch die die 
Welt von heute geschaffen wurde, läßt sich mit dieser Welt vereinbaren; allein diese 
Ethik kann, wenn sie einmal verstanden und akzeptiert worden ist, die Entwicklung die- 
ser Welt lenken", ebd. S. 216. Es liegt an diesem einseitigen Verständnis von Objektivi- 
tät, daß Monod keine anderen Sinn-Möglichkeiten als objektive Möglichkeiten gelten läßt. 
15 B. Langemeyer, Unser Reden von Gott. In: Catholica 24 (1970) 129-141; Walter Kas- 
per, Möglichkeiten der Gotteserfahrung heute. In: Geist und Leben 42 (1969) 329-349; 
vgl. Erhard Kunz, Überlegungen zur Gotteserkenntnis. In: Geist und Leben 42 (1969) 
86-101. 



Das Phänomen Zufall 33 

tes nicht ausschließen. Aber wir können es ebensowenig an einem konkre- 
ten Ereignis feststellen. Denn wir kennen nicht alle Möglichkeiten, die im 
Weltprozeß selbst liegen, wir kennen nur die, die sich fallhaft verwirklicht 
haben. So steht nach allem, was wir am Werdeprozeß der Welt beobachten 
können, die Vermutung dafür, daß Gott den freien Spielraum für die 
Eigenbewegung der Welt will und sie unangetastet sie selbst sein läßt. 

Ist das überhaupt denkbar und verstehbar: der welttranszendente Gott 
will das Weltgeschehen als ein zufälliges? Bedeutet das nicht, daß Gott, 
gleichsam in einer spielerischen Laune, den Prozeß des •Weltstoffes" in 
Gang gesetzt und dann sich selbst überlassen hat? Ähnlich hat man sich 
schon zur Zeit der Aufklärung Gottes Schöpfertätigkeit vorgestellt (Deis- 
mus) - mit dem Unterschied, daß der Lauf der Welt durch eine strenge Na- 
turkausalität geregelt, die Menschheitsgeschichte durch den unaufhörlichen 
Fortschritt der Vernunft gesichert schien. Ein zufällig verlaufender Welt- 
prozeß, der sich selbst überlassen ist, wäre dagegen letzthin der Sinnlosig- 
keit preisgegeben. Der Glaube hofft auf eine letzte Sinngebung des Zufäl- 
ligen durch Gott, wie sie das Evangelium verkündet in der Botschaft vom 
Reiche Gottes. Diese Sinngebung darf jedoch nicht so verstanden werden, 
daß Gott erst am Ende sinnstiftend in Funktion tritt, daß folglich die Hoff- 
nung auf Gott uns über das Zufällige des vorausgehenden Weltlaufes nur 
hinwegtrösten könnte. Das würde einer Mißachtung des Eigenwertes der 
Welt und des Weltgeschehens gleichkommen. Von einer Sinngebung des 
Zufälligen kann nur die Rede sein, wenn sich im Zufälligen selbst die Sinn- 
gebung Gottes auf das gute Ende hin vollzieht. 

Nach dem Gesagten stellt sich uns die Frage nach Gottes Vorsehung und 
Fügung nun so: Wie vollzieht sich im Spiel der Zufälle und durch sie hin- 
durch die Sinngebung Gottes auf das letztlich gute Ende hin? Wie kann und 
darf ich von daher konkrete, als Zufall erfahrene Ereignisse meines Le- 
bens, unserer Zeit, als Fügung Gottes verstehen, um mein Verhalten daran 
auszurichten? Die so gestellte Frage beansprucht zunächst unsere Phantasie, 
unser Vorstellungs- und Denkvermögen. Die folgenden Überlegungen 
könnten daher bisweilen reichlich spekulativ erscheinen. Es geht aber da- 
bei - wie aus dem Gesagten deutlich sein dürfte - um etwas sehr Prakti- 
sches, um das Wirksamwerden des Glaubens an Gott in den Wechselfällen 
des alltäglichen Lebens. 

IV. Freiheit und Vorsehung 

Das Verhältnis zwischen der Schöpferhoheit Gottes und der Freiheit des 
Geschöpf liehen ist nicht erst heute zum Problem geworden. Schon Augusti- 



Bernhard Langemeyer 34 

nus hatte sich herausgefordert gesehen, den Primat der göttlichen Gnade 
zu verteidigen gegenüber der Hochschätzung des menschlichen Willens und 
seiner Leistungsfähigkeit von seiten der Pelagianer. In der Neuzeit trat 
dann die schöpferische Kraft der freien Persönlichkeit so stark ins Be- 
wußtsein, daß sie geradezu zum Konkurrenten der göttlichen Allmacht 
wurde. Unter den theologischen Lösungsversuchen, die in der Neuzeit ent- 
wickelt wurden, scheint der Versuch des Jesuitentheologen Molina (1535 
bis 1600) dem Anspruch der menschlichen Freiheit am meisten gerecht zu 
werden. Diese Theorie soll den Ausgangspunkt unserer Überlegungen bil- 
den, weil sie im gläubigen Denken noch heute eine Rolle spielt und weil 
sie rein theoretisch übertragbar ist von der menschlichen Freiheit auf die 
Zufälligkeit des naturalen Geschehens. 

Der nach Molina genannte Molinismus greift zurück auf das göttliche 
Vorherwissen. Gott weiß im voraus, wie sich die Menschen in jeder mög- 
lichen Situation entscheiden würden, und bezieht dieses Wissen in seinen 
Schöpfungs- und Heilsplan ein. Kraft dieses Vorherwissens kann er die 
menschliche Freiheit unangetastet sie selbst sein lassen und doch die Ge- 
schicke so lenken, daß seine Absichten verwirklicht werden. Der Bereich 
der Umstände und Ereignisse, die den Spielraum der menschlichen Freiheit 
bestimmen, erscheint hier noch völlig vorprogrammiert im ewigen Welt- 
plan. 

Man könnte sich aber vorstellen, daß Gott den Verlauf aller möglichen 
Weltprozesse im voraus weiß und folglich den Weltprozeß in Gang setzen 
kann, von dem er weiß, daß er ein gutes Ende nimmt. Gottes gnädige Vor- 
sehung und Fügung bestände dann in dem einen ewigen Akt der Auswahl, 
durch den Gott den Weltprozeß schafft, der als zufällig verlaufender tat- 
sächlich ein sinnerfülltes Ende erreicht. Von daher könnte der Gläubige 
in allen Ereignissen Gottes Vorsehung und gnädige Fügung anerkennen 
und annehmen. 

Für den Verstand, der das Spiel der Gedanken liebt, mag diese Kon- 
struktion einigen Reiz haben. Aber sie verliert den Boden unter den Füßen, 
von dem sich unser Glaube erhebt. Denn sie versetzt uns gleichsam in Gott 
hinein und läßt uns von ihm her auf unsere Welt schauen. Diese Perspek- 
tive ist uns jedoch nicht erschlossen. Was wissen wir davon, wie sich der 
zeitliche Weltprozeß in seinem ewigen Blick ausnimmt? Sicherlich ergibt 
sich aus der Überweltlichkeit Gottes, daß er das Ganze der Welt mit einem 
Blick umfaßt. Aber das bedeutet gerade nicht, daß er dem Gläubigen in der 
gegenwärtigen Situation begegnet als der immer schon Dagewesene, immer 
schon alles Wissende. Zu dieser Vorstellung mag das Wort Vorsehung ver- 



Das Phänomen Zufall 35 

leiten. Es läßt an voraus-, vorhersehen denken. Der Wortsinn ist aber 
ursprünglich eher mit vorsehen, vorsichtig in Richtung auf Fürsorge, ver- 
bunden18. Gott kommt gleichsam von vorne auf den Gläubigen zu als der, 
der unerwartet Neues erschließt, der je aus dem Gewordenen befreit auf 
Zukunft hin17. Er begegnet im Glauben als der, der für uns da ist und für 
uns da sein wird18. Die Vorstellung von einem alles immer schon im voraus 
wissenden Gott würde dem freien Spiel des Weltgeschehens letztlich sein 
Gewicht nehmen. Das Ereignishafte, die fallhafte Verwirklichung einer 
aus vielen Möglichkeiten, erschiene dem Gläubigen als Vollzug einer längst 
gefallenen Entscheidung, als Nachbildung eines im Geiste Gottes schon 
lange durchgespielten Experimentes. Der Boden, von dem sich unser 
Glaube erhebt, ist dagegen die Erfahrung einer Wirklichkeit, in der noch 
etwas auf dem Spiele steht, in der die Zukunft ungewiß ist. 

Gottes Fürsorge, je und je gegenwärtig im Spiel der Ereignisse unseres 
individuellen und gesellschaftlichen Lebens! Es gibt einen Bereich, wo wir 
dies sozusagen mit Händen greifen können. Unsere zufällige Wirklichkeit 
fordert immer wieder die Frage heraus nach einem letzten Sinn, nach 
Hoffnung auf Zukunft über das Absehbare, Kalkulierbare hinaus. Das Fra- 
gen nach Gott und noch mehr die gläubige Hoffnung auf ihn gehen somit 
immer wieder ein in die Motivation menschlichen Verhaltens. In der Sicht 
des Glaubens wird so Gott zu einem bestimmenden Faktor im geschicht- 
lichen Handeln der Menschen. Er geht gleichsam als Ferment ein in das 
zufällige Zusammenspiel der Motive, die Geschichte machen. An Gottes 
Vorsehung glauben könnte demnach bedeuten: sein Vertrauen setzen auf 
die beherrschende Motivkraft der Frage nach Gott, der Hoffnung auf 
Sinnvollendung - oder wie sonst die sinnstiftende Gegenwart Gottes im 
menschlichen Bewußtsein vermittelt sein mag. 

Sinn und Zukunft der Geschichte hängen jedoch nicht allein vom mensch- 
lichen Verhalten ab, sosehr dies zu einem menschenwürdigeren Dasein 
in dieser Welt beitragen kann. Es ist verständlich, daß gegenwärtige Theo- 
logie vornehmlich um die Auslegung dieser Weise göttlichen Wirkens in 
der Welt bemüht ist. Aber, wie bereits gesagt, menschliches Verhalten ist 
ein Moment im Weltprozeß. Schon in der menschlichen Geschichte spielt 
der unwägbare Zufall mit, der menschliches Handeln begünstigt oder ver- 

16 Duden, Etymologie, Artikel •Zufall". 
17 Edward Schillebeeckx, Gott - die Zukunft des Menschen, Mainz 1969; vor allem Kapi- 
tel 2 und 6. 
18 Das ist der Sinn des alttestamentlichen Gottesnamen Jahwe; vgl. Erich Zenger, •Gott", 
in: Die Bibel und unsere Sprache, Konkrete Hermeneutik, hrsg. v. Anton Grabner-Haider, 
Herder Verlag 1970, S. 15-28, bes. 16 f. 



Bernhard Langemeyer 36 

eitelt, humane Tendenzen bündelt oder isoliert und erstickt19. Hinzu kom- 
men naturale Zufälle, z. B. Unglücksfälle kleineren und größeren Aus- 
maßes. Sie können theologisch nicht einzig ausgelegt werden als Heraus- 
forderung an den glaubenden und hoffenden Menschen, keine Mühe zu 
scheuen, um derartige Ereignisse künftig unmöglich zu machen: durch 
Politik, Wissenschaft, Technik usw. 

Immerhin haben wir nun eine erste, unserem Verstehen unmittelbar 
zugängliche Vorstellung gewonnen von der sinnstiftenden Gegenwart 
Gottes im freien Spielraum geschöpflichen Eigenwirkens. Diese Weise 
göttlicher Fürsorge läßt sich jedoch nicht ohne weiteres auf das naturale, 
von der menschlichen Freiheit unabhängige Geschehen übertragen. Die 
Vermittlung der Gegenwart Gottes in das geschichtliche Handeln ge- 
schieht über das Bewußtsein, das ja eine spezifische Eigenart des Men- 
schen ist. Wir müssen also weitersuchen nach einer Vorstellungsmöglich- 
keit, wie Gott den zufällig verlaufenden Weltprozeß freigibt, sein läßt, 
was er ist, und doch zugleich sinnstiftend darin gegenwärtig bleibt. 

Was kann •sinnstiftende Gegenwart Gottes" bedeuten für das materielle 
zufällige Geschehen, ohne dessen Zufälligkeit aufzuheben oder zu hinter- 
gehen? Es liegt nahe, zunächst in der Natur selbst Umschau zu halten nach 
Formen der Einwirkung durch Präsenz. Da käme vielleicht am ehesten das 
Phänomen der Auslösung oder Beschleunigung der Reaktionsfähigkeit 
(Katalyse) in Betracht. Die Eigenart des auslösenden oder beschleunigen- 
den Faktors (Katalysators) besteht darin, daß er durch seine Anwesenheit, 
sein Dabeisein, in anderen Stoffen eine chemische Reaktion anregt und be- 
schleunigt, ohne sich dabei selbst zu verändern oder zu verbrauchen. Frei- 
lich übt der Katalysator durch seinen Kontakt mit den anderen Stoffen 
doch eine physische Wirkung auf diese aus, die wir von unserer Vorstel- 
lung der Gegenwart Gottes unbedingt ausschließen müssen. Gottes Dabei- 
sein im Weltgeschehen, seine Immanenz, müßten wir nach Art einer reinen 
Tangente denken. Anderenfalls würde Gott selbst als letzter Weltstoff 
gedacht, als innere Ursache des Weltprozesses. Was Gott durch seine 
Anwesenheit im Weltgeschehen •physisch" bewirkt, kann nur das Frei- 
setzen der Welt in ihre Eigenständigkeit und -Wirksamkeit sein, wenn 
unsere Welt eine aus ihren eigenen Kräften werdende ist. 

18 Über den Zusammenhang zwischen Zufall und Sünde bzw. Erbsünde vgl. B. Lange- 
meyer, Das Schuldbewußtsein des heutigen Menschen und seine Bedeutung für die Theo- 
logie, in: Wissenschaft und Weisheit, Jg. 32 (1969) S. 92-102; ders., Zur Diskussion um 
die Erbsünde, in: Lebendiges Zeugnis, 1972, 4. Heft. 



Das Phänomen Zu fäll 37 

Bleibt also die reine Gegenwart Gottes. Gegenwart Gottes, das besagt, 
daß Gott da ist für diese Welt, daß er, die Sinnfülle schlechthin, Sinn und 
Vollendung des Weltprozesses will. Dem Glauben, der auf die Gegenwart 
des lebendigen Gottes setzt, dürfte die Vorstellung zuzumuten sein, daß 
allein diese Gegenwart, dieses Dabeisein Gottes, Bedeutung hat für den 
Ablauf des Weltgeschehens: Weil Gott da ist und die Sinnvollendung der 
Welt will, hat das Fallen der Zufälle ein Gefälle auf Sinn hin. Diese Vor- 
stellung bleibt unvermeidbar vage, nebulös. Sie ist schwerlich vollziehbar 
für den, der sich auf die Möglichkeit eines letzten Sinnes, im bereits bespro- 
chenen Sinne, nicht einzulassen vermag. Mit anderen Worten, sie ist rein 
rational nicht zu verstehen. Den Glaubenden befremdet das nicht, weil für 
ihn Gottes Verhältnis zur Welt, zum Geheimnis Gottes selbst gehört. 

Was ist nun gemeint mit dem Gefälle auf Sinn hin? Es wird damit nicht 
postuliert, der Weltprozeß werde innerlich gesteuert auf Sinn hin. Er be- 
hält uneingeschränkt seinen zufälligen, experimentierenden Charakter, 
wie er sich unserer Erfahrung und wissenschaftlichen Beobachtung dar- 
bietet. Zufall bleibt uneingeschränkt Zufall; günstiger Zufall bleibt Glück, 
ungünstiger Zufall bleibt Pech. Aber das Fallen der Zufälle vollzieht sich 
gleichsam auf einer schrägen Ebene. Die Wechselfälle der Ereignisse mit 
ihrem wahllosen Auf und Ab haben im Ganzen ein Übergewicht, nicht auf 
Zerstörung, sondern auf Sinn und Vollendung hin; und dies allein des- 
halb, weil Gott ist und für die Welt da ist. Kein Eingreifen Gottes in das 
Spiel des Zufalls also, aber auch keine rein zufällige Sinnvollendung ohne 
Gott! Gott hat dieses Gefälle nicht dem Weltprozeß von vornherein mit- 
gegeben. Der Weltprozeß nimmt dieses Gefälle, weil er ein zufälliger 
Weltprozeß in der Gegenwart des lebendigen Gottes ist. Die Gegenwart 
Gottes selbst ist Gottes Vorsehung im Sinne der Fürsorge für das gute 
Ende des Weltprozesses. 

V. Gottes Vorsehung im Einzelfall 

Wir haben nun den Schritt zu tun vom Ganzen zum Einzelnen, das unser 
konkretes Leben betrifft. Die Ereignisse und Umstände unseres Lebens 
sind teils dazu angetan, uns ein erfülltes Dasein zu ermöglichen oder zu 
erleichtern, teils belasten sie unser Dasein, verstellen bzw. zerstören sinn- 
volle Lebensmöglichkeiten. Reden wir zuerst vom Positiven, von dem, 
was uns Mut macht, uns von inneren und äußeren Zwängen befreit, Zu- 
kunft erschließt, eine lohnende Aufgabe zuträgt usw. Wer in der eben dar- 
gelegten Weise an die sinnstiftende Gegenwart Gottes glaubt, darf in die- 
sen Ereignissen und Umständen ein Anzeichen des gegenwärtigen Gottes 



Bernhard Langemeyer 38 

sehen, darf darin seine Vorsehung, seine gnädige Führung erkennen. Denn 
er traut dem Gefälle auf Sinn hin, das in den konkreten Sinnerfahrungen 
zum Vorschein kommt. Er läßt sich darauf ein kraft seines Glaubens an 
Gott, den letztendlichen Sinngeber der Welt. 

Sinnerschließende Ereignisse können jedoch sehr unterschiedliche Trag- 
weite haben: die einen erhellen nur die nächste Stunde, andere tragen durch 
einen Lebensabschnitt oder gar fürs ganze Leben, z. B. eine Erfahrung 
zwischenmenschlicher Liebe oder Freundschaft. Der Glaube an Gottes Vor- 
sehung greift die Sinnerfahrungen entsprechend ihrer Tragweite auf: als 
augenblickliche Hilfe, als frohmachende Gabe, als Geschenk neuen Lebens, 
als Berufung zu einer Aufgabe usw. Dabei überspielt diese Glaubenshal- 
tung keineswegs das Zufällige und Experimentelle unserer Wirklichkeit. 
Sie versteht die sinnverheißenden Erfahrungen lediglich als Anzeichen 
des lebendig gegenwärtigen Gotteswillens. Diese Anzeichen können sich 
in der weiteren Ereignisfolge bestätigen, sie können aber auch durch neue 
Erfahrungen abgewandelt oder gar ersetzt werden, sie können auch zu- 
nichte werden, sich als Irrtum erweisen. Was als Zeichen des Gefälles auf 
Sinn hin erfahren wurde, kann sich mit der Zeit sinnwidrig auswirken. Das 
lehrt die Geschichte der Christenheit deutlich genug. Mit Berufung auf den 
Willen Gottes sind aus subjektiv ehrlichem Glauben Dinge getan worden, 
die wir heute als inhuman bezeichnen müssen, z. B. die Missionierung 
durch Zwangsbekehrung, die Inquisition, die Hexenverbrennung. Der 
Glaube an Gottes Vorsehung in den Zufällen unserer Welt muß daher 
stets auf der Suche bleiben. Er muß sich offen halten für die •Zeichen der 
Zeit". An keinem Punkt im Gefälle der Zufälle darf er haften bleiben, 
unbekümmert um das weitere Geschehen. Aller religiöse Fanatismus mit 
seinen unmenschlichen Folgeerscheinungen beruht auf einer absoluten 
Identifizierung des Willens Gottes mit bestimmten Einzelerfahrungen. 
Der Vorsehungsglaube jedoch, der mit dem Zufälligen in unserer Wirk- 
lichkeit Ernst macht, läßt sich in den Zufällen so auf Gottes Willen ein, 
daß er Gott niemals hinter sich hat, sondern immer wieder neu vor sich. 
Selbst jene Erfahrungen, die einen Sinn für das Ganze des Lebens vor- 
geben, können nicht im Glauben ein für allemal ergriffen werden; die 
Vorgabe muß sich bewahrheiten, indem sie sich im Einsatz des Glaubens je 
und je bewährt. Von daher wird verständlich, warum es heute in der Theo- 
logie zur Diskussion um den Zölibat, um die Unauflöslichkeit der Ehe und 
den unauslöschlichen Charakter des Priesteramtes gekommen ist, wenn- 
gleich diese Diskussion von daher noch nicht entschieden ist. 

Denn es gibt ein Ereignis im Weltgeschehen, an dem sich die sinnstif- 
tende Gegenwart Gottes endgültig und unüberbietbar anzeigt: Jesus Chri- 



Das Phänomen Zufall 39 

stus20. Aber in Jesus Christus zeigt sie sich gerade als eine endgültige Sinn- 
gebung, die alle innerweltliche Sinnerfahrung überschreitet und somit als 
vorläufig hinstellt. Das Reich Gottes ist mit keiner unserer Sinnerfahrun- 
gen identisch; es kündigt sich vielmehr darin an, kommt darin nahe. Erst 
von seiner Vollendung her könnte das Gefälle auf Sinn hin im Weltgesche- 
hen eindeutig erkannt werden. Erst von dort her würden die Wege der 
Vorsehung völlig offenbar. Der Vorsehungsglaube wagt im undurchsich- 
tigen Wechselspiel der Ereignisse auf den Vollendungswillen Gottes hin, 
der in Jesus Christus offenbar geworden ist. In diesem Wagen auf den 
Willen Gottes hin gibt es daher sicher eine grundsätzliche Lebensentschei- 
dung, die von der Sache her keiner Revision bedarf, die Entscheidung für 
Jesus Christus (Taufgelöbnis). In welchem Sinne und welchem Ausmaß 
sich diese Entscheidung konkretisieren kann in einer bestimmten Lebens- 
weise und Lebensaufgabe, das ist zumindest ein echtes Problem. Es kann 
nicht einfach als Mangel an Glaubenswilligkeit abgetan werden. Denn 
keine Glaubensentscheidung für eine bestimmte Lebensform kann in unse- 
rer zufälligen Wirklichkeit eine Kenntnis des Willens Gottes für sich be- 
anspruchen, die nicht vorläufig wäre. Diese Vorläufigkeit besagt auf der 
anderen Seite nicht, daß der so verstandene Vorsehungsglaube den Anzei- 
chen des Willens Gottes nur halben Herzens folgen könne. Denn im Vor- 
läufigen, Zufälligen, wagt er ja auf den absoluten Sinn-Willen Gottes 
hin. Der Glaubenseinsatz antwortet dem Anruf Gottes, aber die konkrete 
Weise des Einsatzes stimmt überein mit dem zufälligen, experimentellen 
Charakter der Ereignisse und Umstände in unserer Wirklichkeit. 

Sehr viel anders verhält es sich mit den sinnwidrigen Ereignissen und 
Umständen. Unfall und Krankheit, Verlust und Trennung, das Scheitern 
guter Absichten am Unverstand oder an unlauteren Machenschaften ande- 
rer, das alles sind offensichtlich keine Anzeichen für das Gefälle der Zu- 
fälle auf Sinn hin. Und auch der Glaube sollte nicht versuchen, Anzeichen 
des Willens Gottes hineinzulesen. Wie schon das alttestamentliche Buch 
Hiob dargetan hat, wirken fromme Reden, die auf Gottes Strafe für frü- 
here Sünden verweisen oder auf seine erzieherische Weisheit, die den Be- 
troffenen läutern und zu tieferer Einsicht führen wolle, angesichts der tat- 
sächlichen Sinnlosigkeit deplaziert, oft geradezu peinlich21. Im späteren 
Rückblick mag sich manches zunächst sinnwidrig Erscheinende in einen 

20 B. Langemeyer, Was heißt: Gott ist Mensch geworden, in: Geist und Leben 43 (1970) 
S. 407-421. 
21 Gerhard von Rad, Weisheit in Israel, Neukirchener Verlag 1970, S. 270-288. •Hiob 
greift also weit hinter die Fragestellungen der Freunde zurüde auf die Elementarfrage, 
ob die Macht, die an ihm handelte, überhaupt noch der Jahwe Israels war. Solange ihm 
das nicht beantwortet ist, helfen ihm die Erfahrungswahrheiten der Freunde, weil sie ja 
immer schon einen unbestrittenen Jahwe voraussetzen, gar nichts" (S. 285). 



Bernhard Langemeyer 40 

größeren Sinnzusammenhang einfügen lassen; aber dieser Rückblick läßt 
sich ja nicht vorwegnehmen, ganz abgesehen davon, daß er bei weitem 
nicht alles Sinnwidrige in einen umfassenderen Sinn einzuordnen vermag. 

In den Sinnwidrigkeiten zeigt sich dem, der von ihnen unmittelbar be- 
troffen wird, zunächst nichts anderes als das blinde Spiel des Zufalls. Un- 
sere Wirklichkeit ist so, daß Sinnloses geschehen kann und tatsächlich 
immer wieder geschieht. Und wo es geschieht, bedeutet es für den Be- 
troffenen jedesmal eine mehr oder weniger ernste Infragestellung sei- 
nes Glaubens an Gott. Der Glaube an die sinnstiftende Gegenwart 
Gottes kann sich in der Erfahrung des Sinnlosen nur durchhalten, in- 
dem er die Fixierung auf das gegenwärtig Sinnlose sprengt durch die 
Erinnerung an frühere sinnerschließende Erfahrung. Das erinnernde 
Gedenken an die erfahrenen Zeichen der sinnstiftenden Gegenwart Got- 
tes - etwa in Gebet, Meditation oder auch in der Liturgie - erhält von 
daher eine wichtige Funktion im Vollzug des Gottesglaubens. Israel 
hat sich in der Verbannung und Fremdherrschaft immer wieder der Heils- 
taten Jahwes erinnert; dadurch hat es die Hoffnung auf den verheiße- 
nen •Tag Jahwes" lebendig gehalten und genährt in den aussichtslosen 
Situationen seiner Geschichte. Auch Jesus verwehrt, wie das Lukas- 
evangelium (13, 1-5) berichtet, seinen Jüngern, in unglücklichen Zu- 
fällen eine bestimmte Absicht Gottes erkennen zu wollen: •Meint ihr, 
jene Achtzehn, auf die der Turm von Siloah fiel und die er erschlug, daß 
sie schuldiger waren als alle anderen Bewohner von Jerusalem? Nein, 
sage ich euch. Vielmehr wenn ihr nicht umkehrt, werdet ihr alle ebenso 
umkommen" (v. 4 f.). Wer auf das Sinnlose fixiert bleibt, geht in Sinn- 
losigkeit unter. Jesu Botschaft ruft den Menschen aus dieser Verkrampfung 
heraus, indem er ihm das nahende Gottesreich ansagt, indem er in der 
sinnlosen Gegenwart sinnvolle Zukunft erschließt. 

Dem erinnernden Glauben kann dann sogar das Sinnwidrige zum Zei- 
chen werden für die unbegreifliche Größe und Großmut Gottes. Das Sinn- 
widrige verweist ihn darauf, daß Gott unsere Welt freigibt zur Eigen- 
ständigkeit ihres zufälligen Ablaufes. Und darin deutet sich der Ernst 
der Liebe Gottes an, deren Eigenart gerade darin besteht, die Schöpfung 
selbsttätig zu sich selbst, zu ihrem eigentlichen Wesen als Schöpfung Got- 
tes kommen zu lassen; die deshalb lieber mit der Schöpfung •leidet", als 
ihre Freigabe zurückzunehmen, um Leid und Unsinn zu vermeiden. Wir 
sind an diesen Gedanken gewöhnt im Hinblick auf die menschliche Bosheit: 
Gott will sie nicht, sondern läßt sie nur zu, weil er das freiwillige Eingehen 
des Menschen auf seine göttliche Heilsabsicht will. Deshalb vollendet sich 
Jesu Botschaft von der Liebe Gottes am Kreuz, in der schutzlosen Ausliefe- 
rung an die Bosheit der Menschen. Wenn wir diese Botschaft von der Liebe 



Das Phänomen Zufäll A1 

Gottes auf das naturale Geschehen ausweiten, insofern auch dieses einen 
freien Spielraum hat, kommen wir zu der Erkenntnis, daß Gott das Sinn- 
widrige nicht will, sondern hingehen läßt um der freien Selbstentfaltung 
der Welt willen. Allerdings ist diese Einsicht dem Glaubenden nicht in 
jeder Situation zuzumuten. Sie ist kein Rezept zur Heilung für den, der 
unmittelbar von unsinnigen Zufällen bedrängt wird. Als tröstlicher Zu- 
spruch wirkt sie unglaubhaft. Als persönliches Bekenntnis kann sie jedoch 
Zeugnis lebendigen Glaubens sein: •Ich schätze, daß die Leiden der Ge- 
genwart in keinem Verhältnis stehen zu der künftigen Herrlichkeit, die an 
uns offenbar werden wird" (Rom 8,18). 

Die vornehmlichste Weise, wie der Glaubende im Sinnlosen zu bestehen 
sucht, war seit jeher das Bittgebet. Hat es in der Zufallserfahrung noch 
einen Ort? Der Bittende kann schwerlich erwarten, daß Gott jene größere 
Liebe zurücknimmt, mit der er seine Schöpfung freigibt zu ihrem eigenen 
Werden und Wirken. Dennoch kann er zuversichtlich warten auf die Zei- 
chen der fürsorgenden Gegenwart Gottes im Gefälle der Ereignisse. Somit 
bewirkt das Bittgebet sicherlich, daß dem Bittenden die Augen geöffnet 
werden für sinnerschließende Ereignisse und Umstände inmitten des Sinn- 
widrigen; daß er in Bereitschaft versetzt wird, sinnverheißende Möglich- 
keiten, wo sie sich im Sinnlosen bieten, auch tatkräftig zu ergreifen22. Die 
eigentliche Intention des Bittgebetes geht jedoch dahin, daß sich der für- 
sorgende Vaterwille Gottes in den konkreten Ereignissen des Lebens auf 
eine ganz bestimmte Weise bemerkbar mache. Diese Weise des Bittgebe- 
tes rückt an den äußersten Rand des Vollziehbaren. Dort behält sie aber 
auch ihr Recht. Wer wollte es dem im Sinnlosen erstickenden Glauben 
verwehren, das Äußerste zu hoffen: daß Gottes Gegenwart nicht nur dem 
Weltprozeß als Ganzem ein Gefälle auf Sinn hin verleiht, sondern auch 
bestimmten einzelnen Ereignisfolgen. Denn wenn der Glaube an den 
lebendig gegenwärtigen Gott überhaupt den sinnvollen Zufällen mehr 
traut als den sinnwidrigen, so ist er grundsätzlich eher geneigt, immer noch 
auf unwahrscheinliche Sonderfälle zu hoffen, die eine Wendung zum Sinn- 
vollen bringen, als in Furcht und Schrecken zu erstarren vor den katastro- 
phalen Zufällen. Ihre letzte Zuspitzung erfährt diese Glaubenshaltung im 
Tode, der den Sinn des persönlichen Daseins am radikalsten in Frage 
stellt. Im scheinbar endgültigen Unsinn des Todes hofft sie auf den un- 
wahrscheinlichsten Sonderfall: auf Auferstehung23. 

22 In dieser Richtung hat schon Romano Guardini gedacht: Welt und Person (Würzburg 
19402) 151-159. Man könnte noch einen Schritt weiter gehen, insofern das intensive seeli- 
sche Vertrauen selbst einen Faktor im Kräftespiel des Geschehens bildet. Es gibt Phäno- 
mene von psychischer Beeinflussung naturalen Geschehens, die allerdings wissenschaftlich 
noch nicht erklärbar sind (z. B. bestimmte okkulte Phänomene). 
28 B. Langemeyer, Was heißt: Gott ist Mensch geworden, a. a. 0. S. 416 ff. 




