
Sprechen in der Kirche 

Grundüberlegungen zur Sprache im religiösen Bereich 

Bernhard Weite, Freiburg i. Br. 

Angesichts der allgemeinen Schwierigkeiten mit der religiösen Sprache 
wollen wir uns im Folgenden einige einfache Grundtatsachen überlegen. 
Sie werden nicht alle Probleme klären und schon gar nicht Rezepte geben 
können. Aber vielleicht so etwas wie eine Richtung, in der man versuchen 
kann zu gehen. 

Wir wollen dabei vor allem das Sprechen in der Kirche vor Augen ha- 
ben. Also das Vorlesen und Vorbeten, das Predigen und auch das freie 
Gebet. 

Wir wollen, um hierüber einige Klarheit zu erlangen, 4 einfache Grund- 
tatsachen zur Erwägung stellen. 

1. Die Tatsache, daß Sprache und insbesondere religiöse Sprache primär 
Rede, d. h. gesprochene Sprache ist; 

2. daß alle gesprochene Sprache die Aktualisierung vorgegebener Sprache 
ist; 

3. daß alle Sprache kommunikativ ist, d. h. zum Hören da ist, und 

4. endlich, daß es darum geht, von Gott oder zu Gott zu sprechen. 

1. Jede Sprache und ganz besonders jede religiöse Sprache ist primär und 
wesentlich Rede. Rede nennen wir das Geschehen, in welchem jemand zu 
anderen Leuten etwas wirklich sagt. 

Es ist keineswegs überflüssig, diesen primären Sachverhalt vor Augen zu 
stellen. Seit dem Erfinden der Schrift hat die Sprache im steigenden Maße 
die Form des Geschriebenen oder Gedruckten angenommen. Dadurch 
sind uns unermeßliche sprachliche Reichtümer erhalten geblieben. Es ist 
aber auch die gefährliche Versuchung aufgekommen, unter Sprache zu- 
nächst einen Zusammenhang von geschriebenen oder gedruckten Sätzen 
zu verstehen. Und unter Sprechen das Vorlesen solcher Sätze. Solches Vor- 
lesen kann natürlich sinnvoll, ja manchmal unentbehrlich sein. Aber es 
ist ganz gewiß nicht die primäre Form der Sprache. 

Die technische Reproduktion der gesprochenen Sprache durch Rundfunk 
und Fernsehen ist zumeist Reproduktion von Schreib-spra<he. Und wenn 



Sprechen in der Kirche 43 

sie dies nicht ist, so bleibt sie der geschriebenen Sprache doch ähnlich ver- 
haftet; besonders im Raum der Kirche, wie die öffentliche Sprache, die sich 
der technischen Multiplikatoren nicht bedient. Die These bleibt auch ange- 
sichts (oder sollte man sagen •angehörs") des Lautsprechers: Die Sprache 
ist primär und wesentlich Rede. 

Wird also vorgelesen, sei es mit oder ohne Mikrofon, z. B. aus der 
Bibel oder den neuen Texten des Meßbuchs, dann heißt dies allemal: 
gedruckte Sprache wird in gesprochene Rede übersetzt. Bei diesem ganz 
einfachen, aber grundlegendenVorgang treten dann sofort eine Reihe von 
Problemen auf. Denken wir an viele liturgische Texte, die in der Kirche 
vorzulesen sind. Häufig ist dabei zu bemerken, daß es sich um das Vorlesen 
einer •Schreibe", aber nicht um das Vorlesen einer Rede und schon gar 
nicht um das aktuelle Reden handelt. Hier treten schon ganz am An- 
fang Spannungen auf, die die Rede verunsichern. Z. B. erkennt man 
dies an dem einfachen, aber fundamentalen Umstand, daß die vorzu- 
lesenden Wortfolgen gar nicht in den natürlichen Rhythmus der Sprache 
des Sprechenden passen wollen. Da aber die Sprache als gesprochene Rede 
aus Atem geformt wird, treten dann Spannungen auf. Die Sätze erweisen 
sich für die atmende Rede als zu lang und zu kompliziert, und die Pausen, 
die Hebungen, die Senkungen müssen sprechend ganz anders verteilt wer- 
den, als die Vorlage es vorsah. Dies ist kein Wunder, denn die Vorlage 
war ja bloß geschrieben, vermutlich mit der Schreibmaschine, da spielte 
der Atem keine konstitutive Rolle und die Sprache konnte ohne Rücksicht 
auf ihn kombiniert und konstruiert werden. Wird solche geschriebene oder 
gedruckte Sprache aber vorgelesen, d. h. in atmende Sprache, in Rede über- 
setzt, dann gibt es jene elementaren Verzerrungen des Sprachgefüges, wie 
sie leider gerade im religiösen Bereich, in der Kirche auf Schritt und Tritt 
begegnen. 

In diesen Zusammenhang gehören auch bestimmte Komplizierungen 
des Sprachgefüges, die in der bloßen Schriftsprache einen Sinn haben 
können. Dort kann man ja etwas Kompliziertes noch einmal und mehr- 
mals wiederholt lesen. Wird dasselbe Sprachgefüge aber redend vorge- 
tragen, dann kann man ja nicht noch einmal hören. Darum verlangt die 
Sprache als Rede eine andere Art von Durchsichtigkeit - eigentlich müßte 
man sagen Durchhörbarkeit - als die geschriebene Sprache. 

2. Wir blicken auf einen zweiten, nicht weniger elementaren Sachverhalt. 
Wirklich gesprochene Sprache, also Rede, aktualisiert immer überlie- 
ferte und ältere Sprachformen und Sprachfügungen. Die Rede hat einen 
aktualisierenden Charakter. Sie macht aus alter Sprache neue Sprache, sie 
bringt überlieferte Sprache als jetzige Sprache zu Gehör. Jeder, der spricht, 



Bernhard Weite 44 

spridit aus einem geschichtlich-gesellschaftlich ihm überlieferten Sprach- 
zusammenhang; jeder der spricht, spricht aber auch mit seinem eigenen 
Atem und seinem eigenen Ton, seinem eigenen Leben und in der neuen 
Stunde. So entsteht aus dem Überlieferten ein neues Gebilde, die alte 
Sprache ist neue Sprache geworden. Das Überlieferte wurde aktualisiert. 

Natürlich bleibt das Aktualisierte und Neue nicht stehen, sondern es 
geht sogleich weiter, nämlich zum Hörer. Davon wollen wir nachher 
sprechen. 

Die Aufmerksamkeit auf die aktualisierende Funktion des wirklichen 
Sprechens ist gleichfalls eine unerläßliche Basis-Überlegung vor allem 
zum Sprechen in der Kirche. 

Nehmen wir wieder den so wichtigen Fall des Vorlesens. In der Kirche 
werden verkündigende Texte vorgelesen und auch Gebetstexte. Es sind 
alte Worte, teilweise sehr alte. Indem sie aber jetzt vorgelesen werden, 
werden sie zu einer gegenwärtigen Rede. Wieder ergibt sich eine Uber- 
setzungsdimension. Die überlieferten Worte werden verwandelt und 
übersetzt in ein gegenwärtiges und neues Leben, in das Leben dieses Vor- 
beters in dieser Stunde und in dieser Gemeinde. Diese aktualisierende 
Übersetzung geschieht immer, wenn vorgelesen wird, auch dann, wenn der 
Vorlesende kein Jota des Textes ändert. Es wird doch einiges anders als 
es in Form von Buchstaben dasteht. Der Rhythmus, die Betonung, die 
Pausen und vieles dieser Art werden neu sein. Der alte Text wird in eine 
neue Sprache verwandelt und so wird er erklingen, in dieser Verwand- 
lung. 

Diese aktualisierende Übersetzung geschieht immer, wo wirklich ge- 
sprochen wird, aber sie geschieht nicht immer gut. Sie geschieht ganz sicher 
nicht gut dort, wo nur mechanisch gelesen, d. h. nur ein gedruckter Text 
lautlich wiedergegeben wird. Dann bleibt die Sache des Textes dem Spre- 
cher äußerlich, und er sagt bloß etwas auf. Und dann merkt man dem 
Text kaum an, daß er wirklich etwas sagt und schon gar nicht, daß er jetzt 
und zu diesen Leuten etwas sagt. Leider haben viele Vorbeter nichts 
anderes im Sinn. Sie haben ja schließlich lesen gelernt, nicht wahr? 

Die erneuernde und aktualisierende Übersetzung erfordert eine Iden- 
tifikation des Sprechers mit seiner überlieferten Vorlage. Nur wenn es zu 
dieser wirklichen Identifikation gekommen ist, kann die Aktualisierung 
des Überlieferten gelingen. Dazu gehört aber, daß der Redende sich 
zuvor mit seinem Text eingelassen habe, daß das im Text Gesagte den 
Vorleser in sich hineingenommen habe und er sich hineinnehmen ließ. 
Daß also die Sache des Textes seine eigene Sache wurde, daß lebendige 
Identifikation geschah und geschieht. Aus ihr heraus und wohl nur aus ihr 
heraus wird der Vorleser in der Lage sein, einen alten Text so vorzuspre- 



Sprechen in der Kirche 45 

chen oder vorzubeten, daß er auf angemessene Weise ein ganz neuer und 
aktueller Text wird. So also, daß er eigentlich gar nicht einen alten Text 
als einen alten sagt, er sagt vielmehr, was jetzt in ihm lebt, er sagt, was er 
lebt, das Alte ist als das Alte neues Leben geworden: und dies vielleicht, 
ohne daß auch nur ein Komma geändert wurde am Bestand des Textes. 

Aber natürlich gibt es auch falsche Identifikationen, und dann geht 
wiederum alles schief bei der unerläßlichen Aktualisierung der überliefer- 
ten Sprache. Wenn der Sprechende seine zufällige und vielleicht schlechte 
Subjektivität im Text ausbreitet und den Text zum Spielball seiner Ein- 
fälle und Launen macht, wenn er die schlechte Gruppensubjektivität vor- 
herrschender Meinungen darin zur Geltung zu bringen sucht, dann und 
in allen ähnlichen Fällen bringt er eigentlich nicht mehr den Text zur 
aktuellen Sprache. Vielmehr hat er dann in den Text etwas hineingelegt, 
was nicht hineingehört. Aus einer falschen Identifikation mit dem Text 
ist eine Aktualisierung geworden, die den Text nicht zur Sprache bringt, 
sondern verdeckt und verzerrt. Dann ist der Unterschied nicht beachtet 
worden zwischen der einen Identifikation: das im Text Gesagte mit der 
eigenen Subjektivität und ihren Launen zu identifizieren, oder der ande- 
ren Identifikation: die eigene Subjektivität mit dem im Text Gesagten zu 
identifizieren. Nur im letzteren Fall kann die Erneuerung des Vor-Gesag- 
ten und Vor-Geschriebenen gelingen und dies kann neu und aktuell zum 
Wort kommen. Gewiß wird es hier bisweilen eine schwierige Balance zu 
halten geben zwischen der notwendigen Verlebendigung und der schlech- 
ten Versubjektivierung. 

Damit sind einige Basis-Probleme des Sprechens in der Kirche wenig- 
stens angedeutet. Aber die eigentlichen zentralen und zuletzt entschei- 
denden Fragen liegen noch vor uns. 

3. Die Mitte jeder Sprache ist dies: daß jemand zu anderen etwas sagt. Die 
Mitte jeder religiösen Sprache aber: daß jemand zu anderen von Gott 
spricht. 

Gesprochene Sprache als wirkliche Rede ist immer Rede zu jemand und 
mit jemand, sie hat kommunikativen Charakter; die Menschen, zu denen 
oder mit denen geredet wird, gehören dazu. Das Hören ge-•hört" dazu. 
Und wir wollen nicht vergessen, daß Hören immer auch Antworten ist, 
wenigstens anfangendes Antworten. Denn Hören und Hören ist ja nicht 
das gleiche. Hören kann Weghören sein, es kann Abschalten sein, Sich- 
Langweilen, oder Betroffen-Sein, Aufmerken oder Streiten mit dem zu 
Hörenden, oder Mitgehen, ja verwandelt werden und vieles dieser Art. 
Auf solche und viele andere Weisen ist Hören immer auch schon anfan- 
gendes Antworten. 



Bernhard Weite 46 

Zur Rede aber gehört das Hören, so sehr, daß eine Rede, die niemand 
hören würde, überhaupt aufhören würde, eine Rede zu sein. Sie wäre 
höchstens vielleicht eine Sprechübung. 

Auf der Seite des Hörenden liegt die Zukunft der Rede. Sie hängt sich 
der Rede nicht bloß an. Sie gehört schon gleich dazu, sobald der Redende 
nur den Mund aufmacht, um jemandem etwas zu sagen. Rede muß hörbar 
sein, gehört werden, sonst ist sie keine Rede. 

Was heißt aber dies näherhin? Wie und unter welchen Umständen ist 
Rede so, daß sie hörbare Rede ist? 

Nehmen wir an, der Redner spreche in der Kirche, indem er z. B. pre- 
digt oder den Leuten ein Gebet vorspricht. Dann ist es doch oft so, daß die 
Leute es zwar hören (vorausgesetzt, daß der Lautsprecher funktioniert). 
Aber sie hören etwas wie einen Monolog in einer fremden Sprache. Der 
Monolog läuft sozusagen vor ihnen ab. Nichts Lebendiges wird angerührt, 
und was man des Hörenden Herz oder Seele oder Gedanken nennen 
kann, bleibt reglos und in hilfloser Erstarrung. Ein paar Erinnerungen 
an den einstigen Religionsunterricht werden bei den Hörenden vielleicht 
angetippt. Aber diese stehen auch schon längst ziemlich funktionslos in 
ihrem inneren Haushalt herum. Und so kann man sagen: sie hören und 
hören nicht. Die predigende oder betende Rede kommt nicht zum eigent- 
lichen, d. h. zum inneren Gehör. Und so ist sie eigentlich gar keine Rede. 
Und dies trotz ihrer möglichen Lautstärke. Denn es fehlt ihr am wirklichen 
Hören, ja vielleicht am Hören-Können, am Gehört-werden-Können. Hier 
liegt, jeder weiß es, eines der schwierigsten aller Probleme der Sprache in 
der Kirche. 

Diese Schwierigkeit macht es auch verständlich, daß manche, die Amt 
und Auftrag des Sprechens in der Kirche haben, auf eine andere kurz- 
schlüssige Lösung verfallen. Sie versuchen, die Sprache der Leute zu reden, 
oder doch das, was sie dafür halten, z. B. die Sprache der •Bild"-Zeitung 
oder der •Wochenschau" oder des •Spiegels" oder von etwas Ähnlichem. 
Und da hören die Leute dann schon ein Stück weit zu, sie passen auf, sie 
gehen mit, man sieht es ihren Gesichtern an. 

Aber dann kommt die andere Schwierigkeit. Wo bleibt nämlich dann 
die Sache der Religion, die Sache Gottes? Die Sache, um derentwillen die 
Leute doch wohl eigentlich in die Kirche gegangen sind? Die Leute hören 
wohl, aber sie hören nicht das, was man Gottes Wort nennen kann. Für 
das, was sie in dem hier angenommenen Fall hören, kaufen sie vielleicht 
doch wirklich besser die •Bild"-Zeitung oder sie schauen und hören sich 
die •Wochenschau" an oder sie erbauen sich am •Spiegel" oder an ähn- 
lichen Blättern. Dazu braucht man eigentlich den Pfarrer und die Kirche 
nicht. Die notwendige Anpassung der Rede an das Hören der Hörenden 



Spr edien in der Kir die 47 

ist kurzschlüssig vor sich gegangen. Sie wurde gehört, aber Gottes Wort 
wurde darin nicht mehr gehört. 

So wird es, wenn der Sprechende an das Hören denkt, wohl wieder auf 
eine Art Balance ankommen. Reden muß gehört werden können, der Spre- 
chende muß also auf das sprachliche Niveau der Hörenden eingehen, er 
muß ihre Sprache sprechen, denn nur mit der können sie hörend etwas 
anfangen. Er muß aber andererseits religiöse Sprache sprechen, er muß 
von Gott sprechen, er muß Gottes Wort zur Sprache bringen. Dies gehört 
aber für gewöhnlich nicht in den Sprachzusammenhang und die Sprach- 
gewohnheit der Hörenden. Der Hörende muß zugleich in der Sprach- 
gewohnheit stehen und jenseits ihrer. Er muß nach beiden Seiten vermit- 
teln. Er muß die Seite Gottes und die Seite der Menschen vermitteln. Wie 
macht man eigentlich das? 

Man muß es vermutlich so machen, daß der Redende versucht, auf die 
beiden Seiten einzugehen, die er in seiner Rede vermitteln soll. 

Die eine Seite ist die Seite seiner Zuhörer. Der Redende muß ihr Leben 
und damit auch ihre Sprache teilen. Er darf nicht in einem sprachlichen 
Glashaus leben. 

Das Leben und die Sprache der Hörenden teilen, lebend und sprechend 
sich mit ihnen identifizieren, das ist aber gar nicht so einfach. Schon des- 
wegen nicht, weil ja da ganz unterschiedliche Leute sind, mit sehr unter- 
schiedlichen Lebens- und Sprachhorizonten. Junge und Alte und Fort- 
schrittliche und Konservative und Verliebte und Verkrachte und Muntere 
und Müde und höhere Schüler und Studenten und Kaufleute und Bauern 
und Mädchen und Frauen und Witwen und viele andere. Viele von ihnen 
verstehen sich auch untereinander schlecht. Wie soll da der Redende, der 
diese vielen Menschen und Gruppen etwa in seiner Kirche vor sich oder 
um sich sieht, ein ihnen allen verständliches, von allen anhörbares Wort 
sprechen? 

Aber es hilft nichts. Es muß versucht werden, in der lebendigen sprach- 
lichen Kommunikation zu leben mit dem wirklichen, vielfältigen, pluralen 
Leben der Leute in der Kirche, an ihrem sprachlichen Leben zu partizipie- 
ren und selber ein Stück, ein Element dieses ihres Lebens zu sein. 

Dies ist aber freilich nur der Anfang von religiöser Rede. Die allge- 
meine Kommunikation bildet die Ausgangsebene. Der Redende muß sie 
betreten und schon betreten haben. Aber nicht, um mit seinen Hörern 
dort zu bleiben, wohl aber, um sie dort abzuholen und von dort weiter- 
zuführen. 

Und ich würde meinen: in doppelter Richtung. Zuerst in die Richtung 
der Tiefe. Der Redende könnte und sollte, in der Sprachgemeinschaft mit 
seinen Hörern verbunden, ihnen einiges aufdecken, was hinter ihren 



Bernhard Weite 4 g 

Sprachgewohnheiten steckt und unter ihnen im Verborgenen sein Wesen 
oder Unwesen treibt. Er könnte die zunächst an der Oberfläche sich herum- 
treibende Sprache durchsichtig und durchhörbar machen auf menschliche 
Ur- und Grundsituationen und Ur- und Grundverhaltensweisen, die sich 
verstohlen und versteckt in ihnen aussprechen: die Sorge, die Langeweile, 
die Gier, der Egoismus, die Sehnsucht nach bergender und verzeihender 
Liebe, und vieles dieser Art. Es sollte so geschehen, daß die Menschen sich 
in der Sprache, die der Redende anschlägt, selber besser erkennen lernen. 
Dann werden sie aufhorchen, weil sie merken, sie sind gemeint. Und sie 
werden verstehen lernen, was eigentlich in ihnen gemeint ist. Sie werden 
es neu entdecken. 

Dann würden sie einander wohl auch ähnlicher werden, und die Unter- 
schiede in den sprachlichen Ebenen würden keine so große Rolle mehr 
spielen. Denn diese Unterschiede liegen viel mehr im Vordergrund der 
Sprache und viel weniger in ihrem Untergrund, in dem Bereich, aus dem 
die zumeist verborgenen Anlässe und Antriebe der Sprache entspringen. 
So wird es dann für den Sprechenden leichter werden, für die vielen in 
der Kirche eine gemeinsame Sprache zu finden: wenn er von der Ober- 
fläche der Sprache in ihre Untergründe führen und geleiten kann. 

4. Aber dann kommt erst noch das Wichtigste und auch das Schwierigste. 
Hat der Sprecher seine Zuhörer abgeholt dort, wo sie sprachlich zumeist 
verweilen, hat er sie von dort hinuntergeführt in das Innere und in die 
Wurzeln seines Redens, in den Bereich ihrer verborgenen Armut und 
ihrer zaghaften Hoffnungen: dann gilt es, die Zuhörer behutsam hinauf- 
zuführen, hinauf, vor das Angesicht des lebendigen Gottes. 

Dieses Führen kann aber nicht dadurch schon gelingen, daß der Redende 
bloß das Wort •Gott" sagt, und auch nicht schon dadurch, daß er bloß ehr- 
würdige Texte vorliest, in denen dieses Wort vorkommt. Denn die Spra- 
che fängt nicht mit der Sprache oder mit den Wörtern an. Sie fängt mit 
den Sachen an, die das Herz erfüllen und die Lippen öffnen. 

Es muß also, so denke ich, damit angefangen werden, daß sich der Spre- 
chende zuvor selber in der Stille auf die Sache, d. h. auf Gott einläßt und 
versucht, mit seinem ganzen Herzen zu verweilen vor dem Unbegreif- 
lichen, vor dem jede Sprache versagt, und auszuharren im Dunkel Gottes, 
und sein eigenes, armes Herz hineinzuwerfen in den Abgrund, und dazu 
das eigene, immer ein wenig dürftige Leben; und den eigenen bevorste- 
henden und beständig verdrängten Tod. Wer versuchen will, von Gott 
zu sprechen, der muß sich auf den Weg machen, sich auf Gott ganz einzu- 
lassen als Lebender und als Sterblicher. 



Sprechen in der Kirche 49 

Es ist ihm auf diesem Wege zu wünschen, daß er erschrickt. Denn dem 
unsichtbaren Sturm der unendlichen Wirklichkeit ist nicht leicht und schon 
gar nicht leichtsinnig standzuhalten, sobald es ernst wird oder ernst gewor- 
den ist mit dem Sicheinlassen. Aber der Anfang der Weisheit ist immer 
noch die Furcht. Es ist dem, der auf diesem Wege ist, auch zu wünschen, 
daß er dann arm werde; daß es ihm die Sprache verschlägt, daß er zit- 
ternde Knie bekommt. Daß er also seiner Schwachheit inne werde, indem 
er bis in die Wurzeln des Herzens erbebt. Selig sind in diesem Falle immer 
noch und immer wieder die Armen im Geiste. 

Auf diesem Wege vergehen dann alle Leichtfertigkeiten im Gebrauch 
des Wortes Gott, alle eitle Geschwätzigkeit, alles Sichspreizen mit Ge- 
scheitheit oder mit sprachlichen Kunststücken. Und es könnte sich dann aus 
der Furcht und aus der Armut eine neue Möglichkeit eines redlichen Spre- 
chens von Gott gewähren. Dem Sprechenden könnte eine Kraft zuwach- 
sen, das Wort Gott zu nennen, verkündigend oder vorbetend, und so, daß 
alle spüren: seine eigene Not, seine eigenen Schwierigkeiten, sein eigenes 
Ringen damit steckt mit darin. Und diese Redlichkeit wird sein Wort 
glaubhaft, d. h. aber hörbar machen. Und da der Redende zugleich mit sei- 
nen Hörern gemeinsame Sache machte, wird er sie dann vielleicht spre- 
chend dahin führen können, ihr eigenes, armes, lebendiges, törichtes Herz 
auszuschütten vor Gott, wie es im Psalm heißt. Er wird solches vermögen, 
weil er es selber zuerst versucht hat. Und weil er seine Hörer zuerst dahin 
geführt hat, ihr eigenes Herz wahrzunehmen und seine Untiefen und Tie- 
fen. Weil eine Gemeinsamkeit in der Armut des Herzens entstanden ist. 
Man wird sich verstehen können darin. 

Geht es dann gut, dann braucht sich der Redende nicht mehr sehr viel 
um die Worte im einzelnen zu kümmern. Er wird bei der Sache sein und 
seiner Sache voll sein, er wird bei den Hörern sein und in der Gemein- 
samkeit mit ihnen. Und die Gemeinsamkeit in der Sache wird ihn Worte 
finden lassen. Und auch Weisen, alte Worte so neu zu sagen, daß ein neues 
Hören erwachen kann. 

So, denke ich, entsteht am ehesten die Möglichkeit, alte Texte, wenn sie 
gut sind, neu und als ganz neue zu sagen, d. h. hörbar zu machen. Und es 
wird auch die Möglichkeit entstehen, manche Texte, die vorgeschlagen 
sind, als nicht mehr sprechbare, d. h. nicht mehr zum Hören zu bringende 
zu erkennen. Und es wird entstehen können der besonnene Mut zu einer 
neuen Sprache. 

Die Stunde der Neugeburt einer neuen religiösen Sprache wird sich 
allemal gewähren aus der Sprach- und Lebensgemeinschaft mit allen und 
aus der Redlichkeit des Herzens im bebenden Umgang mit Gott, dem 
Unaussprechlichen. 




