Sprechen in der Kirche

Grundiiberlegungen zur Sprache im religiésen Bereich

Bernhard Welte, Freiburg i. Br.

Angesichts der allgemeinen Schwierigkeiten mit der religisen Sprache
wollen wir uns im Folgenden einige einfache Grundtatsachen iiberlegen.
Sie werden nicht alle Probleme kliren und schon gar nicht Rezepte geben
konnen. Aber vielleicht so etwas wie eine Richtung, in der man versuchen
kann zu gehen.

Wir wollen dabei vor allem das Sprechen in der Kirche vor Augen ha-
ben. Also das Vorlesen und Vorbeten, das Predigen und auch das freie
Gebet.

Wir wollen, um hieriiber einige Klarheit zu erlangen, 4 einfache Grund-
tatsachen zur Erwagung stellen.

1. Die Tatsache, dafl Sprache und insbesondere religiose Sprache primir
Rede, d. h. gesprochene Sprache ist;

2. daf} alle gesprochene Sprache die Aktualisierung vorgegebener Sprache
ist;

3. daf} alle Sprache kommunikativ ist, d. h. zum Héren da ist, und

4. endlich, dafl es darum geht, von Gott oder zu Gott zu sprechen.

1. Jede Sprache und ganz besonders jede religiose Sprache ist primir und
wesentlich Rede. Rede nennen wir das Geschehen, in welchem jemand zu
anderen Leuten etwas wirklich sagt.

Es ist keineswegs iiberfliissig, diesen primiren Sachverhalt vor Augen zu
stellen. Seit dem Erfinden der Schrift hat die Sprache im steigenden Mafle
die Form des Geschriebenen oder Gedruckten angenommen. Dadurch
sind uns unermeflliche sprachliche Reichtiimer erhalten geblieben. Es ist
aber anch die gefahrliche Versuchung aufgekommen, unter Sprache zu-
nichst einen Zusammenhang von geschriebenen oder gedruckten Sitzen
zu verstehen. Und unter Sprechen das Vorlesen solcher Sétze. Solches Vor-
lesen kann natiirlich sinnvoll, ja manchmal unentbehrlich sein. Aber es
ist ganz gewifl nicht die primédre Form der Sprache.

Die technische Reproduktion der gesprochenen Sprache durch Rundfunk
und Fernsehen ist zumeist Reproduktion von Sdhreib-sprache. Und wenn



Sprechen in der Kirche 43

sie dies nicht ist, so bleibt sie der geschriebenen Sprache doch dhnlich ver-
haftet; besonders im Raum der Kirche, wie die 6ffentliche Sprache, die sich
der technischen Multiplikatoren nicht bedient. Die These bleibt auch ange-
sichts (oder sollte man sagen ,angehors“) des Lautsprechers: Die Sprache
ist primar und wesentlich Rede.

Wird also vorgelesen, sei es mit oder ohne Mikrofon, z. B. aus der
Bibel oder den neuen Texten des Meflbuchs, dann heif}t dies allemal:
gedruckte Sprache wird in gesprochene Rede iibersetzt. Bei diesem ganz
einfachen, aber grundlegendenVorgang treten dann sofort eine Reihe von
Problemen auf. Denken wir an viele liturgische Texte, die in der Kirche
vorzulesen sind. Haufig ist dabei zu bemerken, daf} es sich um das Vorlesen
einer ,Schreibe“, aber nicht um das Vorlesen einer Rede und schon gar
nicht um das aktuelle Reden handelt. Hier treten schon ganz am An-
fang Spannungen auf, die die Rede verunsichern. Z.B. erkennt man
dies an dem einfachen, aber fundamentalen Umstand, dafl die vorzu-
lesenden Wortfolgen gar nicht in den natiirlichen Rhythmus der Sprache
des Sprechenden passen wollen. Da aber die Sprache als gesprochene Rede
aus Atem geformt wird, treten dann Spannungen auf. Die Sdtze erweisen
sich fiir die atmende Rede als zu lang und zu kompliziert, und die Pausen,
die Hebungen, die Senkungen miissen sprechend ganz anders verteilt wer-
den, als die Vorlage es vorsah. Dies ist kein Wunder, denn die Vorlage
war ja blof} geschrieben, vermutlich mit der Schreibmaschine, da spielte
der Atem keine konstitutive Rolle und die Sprache konnte ohne Riicksicht
auf ihn kombiniert und konstruiert werden. Wird solche geschriebene oder
gedruckte Sprache aber vorgelesen, d. h. in atmende Sprache, in Rede iiber-
setzt, dann gibt es jene elementaren Verzerrungen des Sprachgefiiges, wie
sie leider gerade im religiosen Bereich, in der Kirche auf Schritt und Tritt
begegnen.

In diesen Zusammenhang gehoren auch bestimmte Komplizierungen
des Sprachgefiiges, die in der bloflen Schriftsprache einen Sinn haben
konnen. Dort kann man ja etwas Kompliziertes noch einmal und mehr-
mals wiederholt lesen. Wird dasselbe Sprachgefiige aber redend vorge-
tragen, dann kann man ja nicht noch einmal héren. Darum verlangt die
Sprache als Rede eine andere Art von Durchsichtigkeit — eigentlich miifite
man sagen Durchhorbarkeit — als die geschriebene Sprache.

2. Wir blicken auf einen zweiten, nicht weniger elementaren Sachverhalt.
Wirklich gesprochene Sprache, also Rede, aktualisiert immer iberlie-
ferte und iltere Sprachformen und Sprachfiigungen. Die Rede hat einen
aktualisierenden Charakter. Sie macht aus alter Sprache neue Sprache, sie
bringt iiberlieferte Sprache als jetzige Sprache zu Gehor. Jeder, der spricht,



Bernhard Welte 44

spricht aus einem geschichtlich-gesellschaftlich ihm dberlieferten Sprach-
zusammenhang; jeder der spricht, spricht aber auch mit seinem eigenen
Atem und seinem eigenen Ton, seinem eigenen Leben und in der neuen
Stunde. So entsteht aus dem Uberlieferten ein neues Gebilde, die alte
Sprache ist neue Sprache geworden. Das Uberlieferte wurde aktualisiert.

Natiirlich bleibt das Aktualisierte und Neue nicht stehen, sondern es
geht sogleich weiter, nimlich zum Hérer. Davon wollen wir nachher
sprechen.

Die Aufmerksamkeit auf die aktualisierende Funktion des wirklichen
Sprechens ist gleichfalls eine unerlifiliche Basis-Uberlegung vor allem
zum Sprechen in der Kirche.

Nehmen wir wieder den so wichtigen Fall des Vorlesens. In der Kirche
werden verkiindigende Texte vorgelesen und auch Gebetstexte. Es sind
alte Worte, teilweise sehr alte. Indem sie aber jetzt vorgelesen werden,
werden sie zu einer gegenwirtigen Rede. Wieder ergibt sich eine Uber-
setzungsdimension. Die iiberlieferten Worte werden verwandelt und
iibersetzt in ein gegenwirtiges und neues Leben, in das Leben dieses Vor-
beters in dieser Stunde und in dieser Gemeinde. Diese aktualisierende
Ubersetzung geschieht immer, wenn vorgelesen wird, auch dann, wenn der
Vorlesende kein Jota des Textes dndert. Es wird doch einiges anders als
es in Form von Buchstaben dasteht. Der Rhythmus, die Betonung, die
Pausen und vieles dieser Art werden neu sein. Der alte Text wird in eine
neue Sprache verwandelt und so wird er erklingen, in dieser Verwand-
lung.

Diese aktualisierende Ubersetzung geschicht immer, wo wirklich ge-
sprochen wird, aber sie geschicht nicht immer gut. Sie geschicht ganz sicher
nicht gut dort, wo nur mechanisch gelesen, d. h. nur ein gedruckter Text
lautlich wiedergegeben wird. Dann bleibt die Sache des Textes dem Spre-
cher duflerlich, und er sagt bloff etwas auf. Und dann merkt man dem
- Text kaum an, daB er wirklich etwas sagt und schon gar nicht, daf er jetzt
und zu diesen Leuten etwas sagt. Leider haben viele Vorbeter nichts
anderes im Sinn. Sie haben ja schliefilich lesen gelernt, nicht wahr?

Die erneuernde und aktualisierende Ubersetzung erfordert eine Iden-
tifikation des Sprechers mit seiner iiberlieferten Vorlage. Nur wenn es zu
dieser wirklichen Identifikation gekommen ist, kann die Aktualisierung
des Uberlieferten gelingen. Dazu gehort aber, dal der Redende sich
zuvor mit seinem Text eingelassen habe, daff das im Text Gesagte den
Vorleser in sich hineingenommen habe und er sich hineinnehmen lieR.
Dafl also die Sache des Textes seine eigene Sache wurde, daf lebendige
Identifikation geschah und geschieht. Aus ihr heraus und wohl nur aus ihr
heraus wird der Vorleser in der Lage sein, einen alten Text so vorzuspre-



Sprechen in der Kirche 45

chen oder vorzubeten, dafl er auf angemessene Weise ein ganz neuer und
aktueller Text wird. So also, daf} er eigentlich gar nicht einen alten Text
als einen alten sagt, er sagt vielmehr, was jetzt in ihm lebt, er sagt, was er
lebt, das Alte ist als das Alte neues Leben geworden: und dies vielleicht,
ohne dafl auch nur ein Komma geindert wurde am Bestand des Textes.

Aber natiirlich gibt es auch falsche Identifikationen, und dann geht
wiederum alles schief bei der unerldfllichen Aktualisierung der Gberliefer-
ten Sprache. Wenn der Sprechende seine zufillige und vielleicht schlechte
Subjektivitat im Text ausbreitet und den Text zum Spielball seiner Ein-
falle und Launen macht, wenn er die schlechte Gruppensubjektivitat vor-
herrschender Meinungen darin zur Geltung zu bringen sucht, dann und
in allen -dhnlichen Féllen bringt er eigentlich nicht mehr den Text zur
aktuellen Sprache. Vielmehr hat er dann in den Text etwas hineingelegt,
was nicht hineingehort. Aus einer falschen Identifikation mit dem Text
ist eine Aktualisierung geworden, die den Text nicht zur Sprache bringt,
sondern verdeckt und verzerrt. Dann ist der Unterschied nicht beachtet
worden zwischen der einen Identifikation: das im Text Gesagte mit der
eigenen Subjektivitat und ihren Launen zu identifizieren, oder der ande-
ren Identifikation: die eigene Subjektivitidt mit dem im Text Gesagten zu
identifizieren. Nur im letzteren Fall kann die Erneuerung des Vor-Gesag-
ten und Vor-Geschriebenen gelingen und dies kann neu und aktuell zum
Wort kommen. Gewifl wird es hier bisweilen eine schwierige Balance zu
halten geben zwischen der notwendigen Verlebendigung und der schlech-
ten Versubjektivierung.

Damit sind einige Basis-Probleme des Sprechens in der Kirche wenig-
stens angedeutet. Aber die eigentlichen zentralen und zuletzt entschei-
denden Fragen liegen noch vor uns.

3. Die Mitte jeder Sprache ist dies: dafl jemand zu anderen etwas sagt. Die
Mitte jeder religiosen Sprache aber: dafl jemand zu anderen von Gott
spricht.

Gesprochene Sprache als wirkliche Rede ist immer Rede zu jemand und
mit jemand, sie hat kommunikativen Charakter; die Menschen, zu denen
oder mit denen geredet wird, geh6ren dazu. Das Héren ge-,hort“ dazu.
Und wir wollen nicht vergessen, dal Horen immer auch Antworten ist,
wenigstens anfangendes Antworten. Denn Hoéren und Hoéren ist ja nicht
das gleiche. Héren kann Weghoren sein, es kann Abschalten sein, Sich-
Langweilen, oder Betroffen-Sein, Aufmerken oder Streiten mit dem zu
Hoérenden, oder Mitgehen, ja verwandelt werden und vieles dieser Art.
Auf solche und viele andere Weisen ist Héren immer auch schon anfan-
gendes Antworten.



Bernhard Welte T 46

Zur Rede aber gehort das Héren, so sehr, daf eine Rede, die niemand
héren wiirde, iiberhaupt aufhéren wiirde, eine Rede zu sein. Sie wire
héchstens vielleicht eine Sprechiibung.

Auf der Seite des Hérenden liegt die Zukunft der Rede. Sie hingt sich
der Rede nicht blof} an. Sie gehort schon gleich dazu, sobald der Redende
nur den Mund aufmacht, um jemandem etwas zu sagen. Rede muf} horbar
sein, gehort werden, sonst ist sie keine Rede.

Was heifit aber dies naherhin? Wie und unter welchen Umstinden ist
Rede so, dafl sic horbare Rede ist?

Nehmen wir an, der Redner spreche in der Kirche, indem er z. B. pre-
digt oder den Leuten ein Gebet vorspricht. Dann ist es doch oft so, daf} die
Leute es zwar horen (vorausgesetzt, daff der Lautsprecher funktioniert).
Aber sie horen etwas wie einen Monolog in einer fremden Sprache. Der
Monolog lduft sozusagen vor ihnen ab. Nichts Lebendiges wird angeriihrt,
und was man des Horenden Herz oder Seele oder Gedanken nennen
kann, bleibt reglos und in hilfloser Erstarrung. Ein paar Erinnerungen
an den einstigen Religionsunterricht werden bei den Horenden vielleicht
angetippt. Aber diese stehen auch schon lingst ziemlich funktionslos in
ibrem inneren Haushalt herum. Und so kann man sagen: sie héren und
horen nicht. Die predigende oder betende Rede kommt nicht zum eigent-
lichen, d. h. zum inneren Gehér. Und so ist sie eigentlich gar keine Rede.
Und dies trotz ihrer méglichen Lautstirke. Denn es fehlt ihr am wirklichen
Héren, ja vielleicht am Horen-Konnen, am Gehort-werden-Kénnen. Hier
liegt, jeder weil} es, eines der schwierigsten aller Probleme der Sprache in
der Kirche.

Diese Schwierigkeit macht es auch verstindlich, daff manche, die Amt
und Auftrag des Sprechens in der Kirche haben, auf eine andere kurz-
schliissige Losung verfallen. Sie versuchen, die Sprache der Leute zu reden,
oder doch das, was sie dafiir halten, z. B. die Sprache der »Bild“-Zeitung
oder der , Wochenschau“ oder des ,Spiegels“ oder von etwas Ahnlichem.
Und da héren die Leute dann schon ein Stiick weit zu, sie passen auf, sie
gehen mit, man sieht es ihren Gesichtern an.

Aber dann kommt die andere Schwierigkeit. Wo bleibt namlich dann
die Sache der Religion, die Sache Gottes? Die Sache, um derentwillen die
Leute doch wohl eigentlich in die Kirche gegangen sind? Die Leute héren
wohl, aber sie horen nicht das, was man Gottes Wort nennen kann. Fir
das, was sie in dem hier angenommenen Fall horen, kaufen sie vielleicht
doch wirklich besser die ,Bild“-Zeitung oder sie schauen und héren sich
die , Wochenschau® an oder sie erbauen sich am ,Spiegel“ oder an #hn-
lichen Blattern. Dazu braucht man eigentlich den Pfarrer und die Kirche
nicht. Die notwendige Anpassung der Rede an das Horen der Horenden



Sprechen in der Kirche 47

ist kurzschliissig vor sich gegangen. Sie wurde gehort, aber Gottes Wort
wurde darin nicht mehr gehort.

So wird es, wenn der Sprechende an das Héren denkt, wohl wieder auf
eine Art Balance ankommen. Reden mufl geh6rt werden kénnen, der Spre-
chende muf also auf das sprachliche Niveau der Horenden eingehen, er
mufl ihre Sprache sprechen, denn nur mit der konnen sie horend etwas
anfangen. Er muf} aber andererseits religiése Sprache sprechen, er muf}
von Gott sprechen, er mufl Gottes Wort zur Sprache bringen. Dies gehort
aber fiir gewdhnlich nicht in den Sprachzusammenhang und die Sprach-
gewohnheit der Horenden. Der Horende mufl zugleich in der Sprach-
gewohnheit stehen und jenseits ihrer. Er muf nach beiden Seiten vermit-
teln. Er muf die Seite Gottes und die Seite der Menschen vermitteln. Wie
macht man eigentlich das?

Man muf} es vermutlich so machen, daf} der Redende versudht, auf die
beiden Seiten einzugehen, die er in seiner Rede vermitteln soll.

Die eine Seite ist die Seite seiner Zuhorer. Der Redende muf jhr Leben
und damit auch ihre Sprache teilen. Er darf nicht in einem sprachlichen
Glashaus leben.

Das Leben und die Sprache der Horenden teilen, lebend und sprechend
sich mit ihnen identifizieren, das ist aber gar nicht so einfach. Schon des-
wegen nicht, weil ja da ganz unterschiedliche Leute sind, mit sehr unter-
schiedlichen Lebens- und Sprachhorizonten. Junge und Alte und Fort-
schrittliche und Konservative und Verliebte und Verkrachte und Muntere
und Miide und héhere Schiller und Studenten und Kaufleute und Bauern
und Middhen und Frauen und Witwen und viele andere. Viele von ihnen
verstehen sich auch untereinander schlecht. Wie soll da der Redende, der
diese vielen Menschen und Gruppen etwa in seiner Kirche vor sich oder
um sich sieht, ein ihnen allen verstindliches, von allen anhérbares Wort
sprechen?

Aber ‘es hilft nichts. Es mufl versucht werden, in der lebendigen sprach-
lichen Kommunikation zu leben mit dem wirklichen, vielfiltigen, pluralen
Leben der Leute in der Kirche, an ihrem sprachlichen Leben zu partizipie-
ren und selber ein Stiick, ein Element dieses ihres Lebens zu sein.

Dies ist aber freilich nur der Anfang von religioser Rede. Die allge-
meine Kommunikation bildet die Ausgangsebene. Der Redende mufd sie
betreten und schon betreten haben. Aber nicht, um mit seinen Horern
dort zu bleiben, wohl aber, um sie dort abzuholen und von dort weiter-
zufiihren.

Und ich wiirde meinen: in doppelter Richtung. Zuerst in die Richtung
der Tiefe. Der Redende konnte und sollte, in der Sprachgemeinschaft mit
seinen Horern verbunden, ihnen einiges aufdecken, was hinter ihren



Bernhard Welte 48

Sprachgewohnheiten steckt und unter ihnen im Verborgenen sein Wesen
oder Unwesen treibt. Er konnte die zunichst an der Oberfliche sich herum-
treibende Sprache durchsichtig und durchhérbar machen auf menschliche
Ur- und Grundsituationen und Ur- und Grundverhaltensweisen, die sich
verstohlen und versteckt in ihnen aussprechen: die Sorge, die Langeweile,
die Gier, der Egoismus, die Sehnsucht nach bergender und verzeihender
Liebe, und vieles dieser Art. Es sollte so geschehen, dafl die Menschen sich
in der Sprache, die der Redende anschligt, selber besser erkennen lernen.
Dann werden sie aufhorchen, weil sie merken, sie sind gemeint. Und sie
werden verstehen lernen, was eigentlich in thnen gemeint ist. Sie werden
es neu entdecken.

Dann wirden sie einander wohl auch ihnlicher werden, und die Unter-
schiede in den sprachlichen Ebenen wiirden keine so groffe Rolle mehr
spielen. Denn diese Unterschiede liegen viel mehr im Vordergrund der
Sprache und viel weniger in ihrem Untergrund, in den: Bereich, aus dem
die zumeist verborgenen Anlisse und Antriebe der Sprache entspringen.
So wird es dann fir den Sprechenden leichter werden, fiir die vielen in
der Kirche eine gemeinsame Sprache zu finden: wenn er von der Ober-
fléche der Sprache in ihre Untergriinde fithren und geleiten kann.

4. Aber dann kommt erst noch das Wichtigste und auch das Schwierigste.
Hat der Sprecher seine Zuhérer abgeholt dort, wo sie sprachlich zumeist
verweilen, hat er sie von dort hinuntergefithrt in das Innere und in die
Waurzeln seines Redens, in den Bereich ihrer verborgenen Armut und
ihrer zaghaften Hoffnungen: dann gilt es, die Zuhérer behutsam hinauf-
zufiihren, hinauf, vor das Angesicht des lebendigen Gottes.

Dieses Fiihren kann aber nicht dadurch schon gelingen, dafi der Redende
blof das Wort ,,Gott“ sagt, und auch nicht schon dadurdh, dafl er blof} ehr-
wiirdige Texte vorliest, in denen dieses Wort vorkommt. Denn die Spra-
che fangt nicht mit der Sprache oder mit den Wortern an. Sie fingt mit
den Sachen an, die das Herz erfiillen und die Lippen 6ffnen.

Es muf also, so denke ich, damit angefangen werden, daf sich der Spre-
chende zuvor selber in der Stille auf die Sache, d. h. auf Gott einlifit und
versucht, mit seinem ganzen Herzen zu verweilen vor dem Unbegreif-
lichen, vor dem jede Sprache versagt, und auszuharren im Dunkel Gottes,
und sein eigenes, armes Herz hineinzuwerfen in den Abgrund, und dazu
das eigene, immer ein wenig dirftige Leben; und den eigenen bevorste-
henden und bestindig verdringten Tod. Wer versuchen will, von Gott
zu sprechen, der muf sich auf den Weg machen, sich auf Gott ganz einzu-
lassen als Lebender und als Sterblicher.



Sprechen in der Kirche 49

Es ist ihm auf diesem Wege zu wiinschen, daf} er erschrickt. Denn dem
unsichtbaren Sturm der unendlichen Wirklichkeit ist nicht leicht und schon
gar nicht leichtsinnig standzuhalten, sobald es ernst wird oder ernst gewor-
den ist mit dem Sicheinlassen. Aber der Anfang der Weisheit ist immer
noch die Furcht. Es ist dem, der auf diesem Wege ist, auch zu wiinschen,
dafl er dann arm werde; dafl es ihm die Sprache verschligt, dafl er zit-
ternde Knie bekommt. Dafl er also seiner Schwachheit inne werde, indem
er bis in die Wurzeln des Herzens erbebt. Selig sind in diesem Falle immer
noch und immer wieder die Armen im Geiste.

Auf diesem Wege vergehen dann alle Leichtfertigkeiten im Gebrauch
des Wortes Gott, alle eitle Geschwitzigkeit, alles Sichspreizen mit Ge-
scheitheit oder mit sprachlichen Kunststiicken. Und es konnte sich dann aus
der Furcht und aus der Armut eine neue Méglichkeit eines redlichen Spre-
chens von Gott gewdhren. Dem Sprechenden konnte eine Kraft zuwach-
sen, das Wort Gott zu nennen, verkiindigend oder vorbetend, und so, dafl
alle spiiren: seine eigene Not, seine eigenen Schwierigkeiten, sein eigenes
Ringen damit steckt mit darin. Und diese Redlichkeit wird sein Wort
glaubhaft, d. h. aber hérbar machen. Und da der Redende zugleich mit sei-
nen Horern gemeinsame Sache machte, wird er sie dann vielleicht spre-
chend dahin fithren kénnen, ihr eigenes, armes, lebendiges, torichtes Herz
auszuschiitten vor Gott, wie es im Psalm heifit. Er wird solches vermégen,
weil er es selber zuerst versucht hat. Und weil er seine Hérer zuerst dahin
gefiihrt hat, ihr eigenes Herz wahrzunehmen und seine Untiefen und Tie-
fen. Weil eine Gemeinsamkeit in der Armut des Herzens entstanden ist.
Man wird sich verstehen konnen darin.

Geht es dann gut, dann braucht sich der Redende nicht mehr sehr viel
um die Worte im einzelnen zu kiimmern. Er wird bei der Sache sein und
seiner Sache voll sein, er wird bei den Hérern sein und in der Gemein-
samkeit mit ihnen. Und die Gemeinsamkeit in der Sache wird ihn Worte
finden lassen. Und auch Weisen, alte Worte so neu zu sagen, daf} ein neues
Hoéren erwachen kann.

So, denke ich, entsteht am ehesten die Moglichkeit, alte Texte, wenn sie
gut sind, neu und als ganz neue zu sagen, d. h. hérbar zu machen. Und es
wird auch die Mdglichkeit entstehen, manche Texte, die vorgeschlagen
sind, als nicht mehr sprechbare, d. h. nicht mehr zum Héren zu bringende
zu erkennen. Und es wird entstehen konnen der besonnene Mut zu einer
neuen Sprache.

Die Stunde der Neugeburt einer neuen religiosen Sprache wird sich
allemal gewdhren aus der Sprach- und Lebensgemeinschaft mit allen und
aus der Redlichkeit des Herzens im bebenden Umgang mit Gott, dem
Unaussprechlichen.





