LITERATURBERICHT

Gehort christliche Kunst der Vergangenheit an:

Zur christlichen Ikonographie heute

Einen Gedanken in Bilder und Formen zu kleiden heifit, ihn zu komprimieren
und seine der direkten Aussage unzuginglichen Bestandteile in Symbole zu fas-
sen. Wie etwa eine Versteinerung die Schichten und Perioden der Erdgeschichte
bezeichnet, so legt ein bildgewordener Gedanke gerade in seiner Determiniert-
heit geistesgeschichtliche Strukturen blof: abgekiirzt ist in ihm vieles aus der
Gedankenwelt seiner Zeit enthalten. Seismographisch signalisiert er die Um-
schichtungen seines Lebenskreises.

Was vom Kunstwerk allgemein gilt, gilt besonders vom sakralen Kunstwerk.
Denn Heilsgeschichte, nicht einfachhin Geschichte ist sein Gegenstand. Es spiegelt
Glaubensinhalte und ihre Auslegung, steht damit also in permanenter Spannung
zwischen Zeitlichem und Zeitlosem. Durch diese gleichbleibende Voraussetzung
ist das sakrale Kunstwerk besonders geeignet, den Grad der Anverwandlung zu
kennzeichnen, den sein Gegenstand durch die Jahrhunderte hin erf3hrt.

Die christliche Ikonographie, die Lehre von den dhristlichen Bildinhalten,
geniefit daher das besondere Interesse von Theologie und Kunstwissenschaft.
Dies hat H. Liitzeler 1936 vorausgesehen und gefordert. Eine Fiille von Spezial-
untersuchungen dringt seither tiefer in die Probleme dieser Disziplin ein. Zwei
jiingst erschienene Standardwerke fassen, jedes auf seine Weise, die bisherigen
Ergebnisse zusammen, zeigen neue Wege vergleichender Kunstbetrachtung und
legen den Grund fir kiinftige Untersuchungen.

¥

Das ,Lexikon der dhristlichen lkonographie“ wurde von Engelbert Kirsch-
baum SJ] (}) konzipiert und bis zum 2. Band redigiert. Zahlreiche Fachwissen-
schaftler behandeln in etwa 3500 Stichworten ohne konfessionelle oder regionale
Beschrinkungen alle christlichen Bildthemen vom ersten Auftreten an, wobei
zentrale Themen als solche hervorgehoben sind. Die ersten vier Biande enthalten
allgemein christliche und biblische Bildthemen, zwei weitere sind der Ikonogra-
phic der Heiligen und den Registern vorbehalten. Das Gesamtwerk wird von
der Deutschen Forschungsgemeinschaft und der Stiftung Volkswagenwerk gefor-
dert; die Binde I (A-E, 1968), II (F-K, 1970) und III (L-R, 1971) sind bereits
erschienenl.

! Rom-Freiburg-Basel-Wien, Herder, Bd. I 720 Sp., Ln. DM 138,-; Bd. 1I 716 Sp., Ln.
DM 138,— (Subskr.-Pr.); Bd. III 578 Sp., Ln. DM 188,~ (Subskr.-Pr.).



Literaturbericht 63

Gertrud Schiller legt unter dem Titel ,lkonographie der christlichen Kunst®
eine fiinfbindige systematische Gesamtdarstellung vor. Diese ist nicht, wie das
Lexikon, stichwortartig aufgebaut, sondern ordnet ihr Material nach heilsge-
schichtlichen Ereignissen und Symbolen. Die Stiftung Volkswagenwerk und die
Wissenschaftliche Stiftung Hamburg haben dieses Werk gefordert; die ersten drei
Béinde (1, 1966: Christi Leben und Wirken; II, 1968: Passion; III, 1971: Auf-
erstehung) sind erschienen?, zwei weitere werden die Trinitdt, Ekklesia, Maria,
das Alte Testament, die Apokalypse und das Weltgericht behandeln.

Die beiden bedeutenden Werke sind somit von gegensitzlichem Aufbau. Das
Lexikon bietet auf engstem Raum ein Maximum an Information sowohl iiber
das Quellenmaterial als auch iiber die wichtigsten bildlichen Ausformungen des
betreffenden Gegenstandes. Der Text ist schwer lesbar und nur sparsam illu-
striert, wird jedoch durch zahlreiche Querverweise erschlossen. Die systematische
TIkonographie dagegen wahlt Thema und Detail zugunsten der Lesbarkeit aus
und sucht auch den weiteren Umkreis jedes Grundgedankens abzustecken. Hier-
bei ist ein reicher Tafelteil so ausgewihlt, daff er auch separat und mit Gewinn
benutzt werden kann.

4

Ein konkretes Beispiel scheint geeignet, die gegensitzliche, sich andererseits viel-
fach beriihrende Darstellungsweise der beiden Werke darzulegen: die tiefe, sehr
heterogener Ausformungen fihige Symbolik des Baumes. Zu allen Zeiten wurden
ja Biume, teils als Ort in ihnen waltender Gottheiten, teils als Sinnbild des
Kosmos und des Menschenlebens verehrt. Im Neuen Testament erscheinen die
Bilder vom fruchtbaren Senfkorn und vom unfruchtbaren F eigenbaum, und auch
uns Heutigen ist der Baum mehr als nur ein Stiick Biologie. Um so leichter erdff-
net er einen Zugang zu der um ihn kreisenden christlichen Bildthematik.

G. Schiller geht auf Baumdarstellungen im gréfleren Zusammenhang ein.
Heilsgeschichtlich sind diese in Geburt und Tod Christi, in Wurzel Jesse und
Kreuzesbaum begriindet. Vieles bleibt daher ungesagt, was allgemein religions-
geschichtlich von Interesse gewesen wire; dafl Palme und Lorbeerbaum dem
Apollon, dem Zeus die Eiche, der Ulbaum der Athena heilig waren und daf es
diesen Kulten wie dem Christentum nicht um den Baum, sondern um die Gott-
heit ging. Auch der christliche Paradieses- und Lebensbaum hat bei den Griechen
einen Vorldufer, die Siegespalme, gehabt.

Spatantike Baumdarstellungen, die sich im engeren Sinn christlich aufschliis-
seln lassen, leiten bei G. Schiller das Thema ein. Theodosianische Diptychen zei-
gen den Lebensbaum als Auferstehungszeichen, und auf frithchristlichen Sarko-
phagen erscheint die wichtige Antithese des noch belaubten und des schon von
der Axt bedrohten Baumes, ein Hinweis auf Johannes’ Bufipredigt; bis ins Mit-
telalter wirkt dieser Gedanke nach. Wurzeln dieses Motivs liegen zugleich auch,
worauf G. Schiller nicht eingeht, im Mithras-Kult: der Fackeltriger Cautes ver-

% Giitersloher Verlagshaus, Gerd Mohn, Bd. I 484 S., Ln. DM 120,~; Bd. I1 671 S., Ln. DM
140,~; Bd. III 604 S., Ln. DM 165,~ (Subskr.-Pr.).



Literaturberidht 64

korpert als grinender Baum das aufgebende Licht des Tages und des Jahres;
zusammen mit seinem Gegenbild Cautopates, dem verdorrenden Baum des sin-
kenden Lichts, 1488t er Menschenleben und kosmische Gezeiten miteinander in Be-
ziehung treten. Formal scheint die Art, wie Mithras von ihnen flankiert wird, in
den neben Christus gekreuzigten Schichern nachzuklingen, neu gefafit aller-
dings vor dem Hintergrund des Lebens- und des Erkenntnisbaumes.

Diese Antithese ist auch literarisch in Ansétzen nachzuweisen. Am Beginn von
Dantes Gottlicher Komodie steht das Bild der Selva Oscura, des unwegsamen
Waldes der Siinde; eines sich vervielfachenden diirren Baumes also, zu dessen
vollem Sinngehalt letztlich das Bild des rettenden Weges (Joh 14, 6) hinzugehort.
Bereits im griechischen Mythos sind Baum und Weg miteinander verkniipft:
selbst einem Herakles wird es schwer, den Weg zum Lebensbaum der Hesperiden
zu gehen. G. Schiller enthilt sich jedoch literarischer und mythologischer Paral-
lelen, um desto ausfithrlicher auf den Kern des Gedankens, die Adam-Christus-
Antithese, einzugehen; ,,von einem Baume kam der Tod, von einem Baume sollte
das Leben erstehen“. Eine Kreuzlegende besagt ja, Schoflinge des paradiesischen
Lebensbaumes seien aus Adams Grab hervorgesprossen, um dann das Holz
fir Christi Kreuz zu liefern. .

Dieses muf} also antithetisch gesehen werden. Ast- und Palmschuppenkreuze
werden seit dem 6. Jahrhundert dargestellt; die spitromanische Buchmalerei
zeigt, wie das Todeskreuz von einem grinen Astkreuz iiberlagert wird. Nun tritt
auch das kosmische Symbol des Weltenbaumes auf, der Himmel und Erde mit-
einander verbindet und so auf den Neuen Himmel, die Neue Erde vorausweist.
Im 18. Jahrhundert geben die Kreuzbetrachtungen des Bonaventura der Pas-
sionsvorstellung neue Nahrung; Stilisierungen werden aufgegeben, Baumkreuze
natiirlichen Biumen, Wein- und Rosenstdcken angenihert. Analog gilt der
Kelch als ein von Paradiesesstromen gespeister Lebensbrunnen, wiederum eine
bereits spitantike, auch dem Mithras-Kult eigentiimliche Vorstellung.

Endlich wird das Baumkreuz auch eucharistisch gedeutet; die spatgotische
Kunst sieht in den Bliten dieses Baumes sowohl die Wunden Christi als auch die
durch Christus Erlosten. Gotische Vesperbilder zeigen die Madonna mit dem
Kind und zugleich mit dem im Lebensbaum Gekreuzigten; Triumphkreuze der
Gotik werden als Lebensbdume, mit Adam und Eva als Gegenpol, ausgebildet.
Noch das Spitmittelalter unterscheidet bildlich zwischen dem verdorrenden
Baum der Erkenntnis und dem griinenden Baum des Lebens, deren kontrire
Friichte Eva und Maria sind. Welcher Veristelungen dieser heilsgeschichtliche
Grundgedanke seit der Spatantike fihig ist, wird bei G. Schiller in instruktiver
Weise gezeigt.

Das ,Lexikon der christlichen ITkonographie“ dagegen behandelt, seiner Kon-
zeption entsprechend, Baumdarstellungen nur stichwortartig und in konzentrier-
ter, oft zu allgemeiner Form, die eine durchgehende Lektiire nicht méglich macht.
Die altorientalische Vorstellung vom Kosmischen Baum habe die christliche
Baumsymbolik stark beeinflufit; so werde der Baum zum Sinnbild gottlichen und
menschlichen, ewigen und zeitlichen Lebens. Niher wird dann jedoch auf den



Literaturbericht : 65

Baum der Erkenntnis und den des Lebens eingegangen; alle wichtigen Bild- und
Sdhriftquellen sind erwihnt. Auch finden manche anderen Details, die fur
G. Schillers abweichende Darstellungsweise nebensichlich bleiben mufiten, Er-
wihnung; so die spielerische Marginalie der schwarzen und der weiflen Maus,
die, an den Baumwurzeln nagend, Tag und Nacht und Menschenleben verkér-
pern. Ferner werden Monstranz und Leuchter als aus der Lebensbaum-Symbolik
kommend verstindlich gemacht; die Linie liefe sich bis zu dem (hier nicht er-
wihnten) Weihnachtsbaum verlangern. Endlich klingt eine Lebenssymbolik im
engeren Sinne an: die Geburt Mariens wird Anna unter einem Lorbeerbaum
als Fruchtbarkeitssymbol verkiindigt; bei der Ruhe auf der Flucht ist die Palme
nicht nur Siegeszeichen, sondern zugleich ein Bild der Erquickung.

%

Das lebensvolle und plastische Bild des Baumes hat, worauf in keinem der beiden
Werke ausdriicklich eingegangen wird, offenbar zu allen Zeiten eine starke
anverwandelnde Kraft entwickelt. Noch Hans Carossa vergleicht das Menschen-
leben mit einem gefillten Baum, mit einem Vogelnest, das der Herbst preis-
gegeben hat. Aber auch etwa Zachius, der auf frithchristlichen Sarkophagen aus
duflerlichen Griinden einen Baum ersteigt, scheint von tieferer Sinngebung
erfullt zu sein, '

Bemerkenswert sind ferner die architektonischen Konsequenzen der Lebens-
baumvorstellung, beginnend bei den agyptischen Papyrussdulen und endend bei
Rundbogenstellungen in Ravenna und Istanbul, deren vegetabile Sdulenkapi-
telle in Wande von reichem Rankenwerk iibergehen. Der Lexikonartikel zeigt
auf Abb. 2 ein frithmittelalterliches Relief mit Sdulen, deren Fufipunkte wurzel-
artig mit zwischengestellten Biumen und Kreuzen verwachsen sind.

Auf diese Weise wird der Leser und Bildbetradhter, nicht nur im Hinblick auf
die Baumsymbolik, zum eigenen Weiterdenken angehalten. Die Literaturver-
zeichnisse beider Werke stehen ihm hierbei zur Seite. Gerade durch die Verschie-
denartigkeit ihrer Blickpunkte erganzen sich beide Werke auf das gliicklichste; sie
breiten nicht nur ein reiches Material aus, sondern scharfen dem allgemein In-
teressierten wie dem Spezialisten den Blick fiir ikonographische Zusammenhinge.

Daf allerdings beide Werke an der Schwelle unseres Jahrhunderts, meist sogar
schon weit davor haltmachen, bedeutet einen entscheidenden Mangel. Eine Ein-
beziehung der modernen Kunst hitte freilich den Rahmen des Moglichen ge-
sprengt und eine Beschiftigung mit Gauguin, Nolde, Rouvault und Masereel, und,
um beim Kreuzesbaum zu bleiben, mit direkter und indirekter Kreuzessymbolik
unserer Tage erfordert. Etwa mit der Pop-Art, die einen H. C. Westermann (Chi-
kago, 1960) dazu bringt, als Friichte des Kreuzes Coca-Cola-Flaschen zu erblik-
ken. Die Hintergriindigkeit des alltiglichen Gebrauchsartikels entlarvt hier die
Entleerung der alten Symbolik und damit letzten Endes die Leere der heatigen
Zeit.

Beide hier vorgestellten Werke beschranken sich also auf eine christliche Tko-
nographie im engeren Sinn; um im Bilde des zufillig ausgewdhlten Stichwortes



Literaturbericht 66

zu bleiben: auf den Stamm, wihrend die vorchristlichen, auf die christliche Kunst
hinfithrenden Wurzeln ebenso wegbleiben miissen wie die noch weithin im Unge-
wissen liegende Krone.

%

Eine Ikonographie der christlichen Kunst anf die Moderne auszudehnen, hitte
daher nicht bei Einzelerscheinungen stehenbleiben kénnen, sondern wire ins
Grundsitzliche, ndmlich in die Klirung der heutigen Situation eingemiindet. Der
moderne Kiinstler 1ift die traditionellen, gemeinschafisstiftenden Symbole ver-
blassen und befindet sich auf der Suche nach neuen. Daf} er diese in sich selbst
sucht, worauf etwa die psychedelische Kunst hinzuweisen scheint, wirkt ermuti-
gend, gerade in einer Zeit, die ,das Leben auf Betrieb reduziert, die Freiheit auf
Freizeit, das Glitck auf Komfort, die Menschlichkeit auf ein humanitires Sozial-
programm® (H. Freyer, 1955). Trotz aller Begleiterscheinungen ermutigend ist es
ferner, dafl es noch nie so viele Kiinstler gab und die Freiheit ihrer Zielsetzung
noch nie so grofl war wie hente. Anlaf} zur Hoffnung besteht endlich darin, daft
jedes echte Kunstwerk, nicht nur dasjenige mit christlichem Bildthema, auf den
Neuen Menschen vorausweist — wie er einmal werden soll, nicht wie er ist ~ und
damit seiner Grundstruktur nach ein religiéses Anliegen hat (R. Guardini, 1948).

Ein weiteres, ebenfalls jingst erschienenes Werk ist in der Lage, die angedeu-
teten Liicken der besprochenen ikonographischen Werke zu schlieBen. Herbert
Schade SJ legt unter dem Titel ,Gestaltloses Christentum? Perspektiven zum
Thema Kirche und Kunst“, erschienen in der enzyklopadischen Reihe ,Der Christ
in der Welt“s, eine gedringte Gesamtschau heutiger Tendenzen vor. Er sieht in
der Identitdtskrise einen Grundvorgang der modernen Kunst: ist der Gegen-
stand ein Konsumartikel, oder enthilt er eine Mitteilung?, so fragt die Pop-Art,
Welt und Schopfung in Frage stellend. Gerade auch christliche Bildthemen sind
nicht frei von Zwiespiltigem; ein anonymes Christusbild tritt hervor, das Abso-
lute wird gestaltlos und zum Bild der Verlassenheit, der Entleerung.

Schade macht zunichst die Stufen dieses Sikularisierungsvorganges deutlich.
Der Realismus beschrinkt sich auf die sichtbare Welt, der Impressionismus in
abermaliger Verengung auf den optischen Reiz der Lichtvibration. Schrittweise
verschwindet dann das Menschenbild; der Mensch, nur noch ein Sektor der
Welt, zelebriert sich selbst. Diese seine Isolierung setzt Krifte der Tiefe frei,
die in dbergreifender Weise bildwirksam werden und die Person als solche im-
mer weniger darstellungswiirdig erscheinen lassen. Angst und Eros, neue Erfah-
rung von Zeit und Geschwindigkeit, von Licht und Materie werden zum Selbst-
wert und saugen gleichsam die menschliche Gestalt ein: ihre an der Oberfliche
zuriickbleibenden Uberreste werden zur Wiirde des Kunstwerks erhoben.

Da der moderne Mensch sich in dieser Weise fragwiirdig wird, kommt der mo-
dernen Kunst die grundlegende Funktion zu, mittels der Form sein Ich und seine
Umwelt zu sondieren. Sofern qualitativ relevant, erfiillt die moderne Kunst diese

3 Aschaffenburg, Pattloch 1971, 254 S., brosch. DM 9,—.



Literaturbericht 67

Funktion; sie 148t das Bild des Menschen zwar gebrochen, ihn selbst jedoch in
elementarer Weise anwesend erscheinen, gewissermafien in einer absoluten Frage-
haltung befindlich. Die moderne Malerei macht nicht nur vorpersonale Ordnungs-
strukturen des Daseins sichtbar, sie legt auch innere Erfahrungen, verborgene
Lebensrhythmen frei. Das Unerfahrbare wird hier ein Wesensbestandteil des
Humanen, was letzten Endes einer Wiederentdeckung des metaphysischen Cha-
rakters jeder Kunst gleichkommt.

Auf diese tiefe Verwandtschaft zwischen Religion und Kunst weist H. Schade
eindringlich hin. Die Religion bedarf der groflen Gestaltung, und die Kunst
kommt nicht ohne letzte Bindung und Ordnung aus. Dafl aber in der Neuzeit ge-
rade die subjektive Erfahrung des Unsichtbaren zum Hauptthema wird, bedeu-
tet Ermutigung; denn in vielen scheint ein — zwar noch diffuses — neues Gefiihl fiir
das Sakrale zu entstehen. Man fiihlt sich hierbei an den Kult des Unbekannten
Gottes erinnert, dem Paulus in Athen begegnet (Apg 17, 16 ff.); oder an Stro-
mungen innerhalb des Buddhismus, die gegen eine anikonisch-symbolistische
Tendenz dem neuen, personal geformten Gottesbild zam Durchbrach verhalfen.

Somit fehlt es laut Schade nicht an Formen, wohl aber an einer verbindlichen
Weltschau. Die Kirche weiff zu all den ,Ismen“ der heutigen Kunstszenerie zu
wenig zu sagen. Sie sollte es fordern, wenn ein Kiinstler in sich und seiner Umwelt
Urbilder sieht und neu gestaltet, um so die Fiille des Lebens neu im sakralen Be-
reich zu verwurzeln. Die grofle Unruhe in Kirche und Kunst ist fruchtbar, und die
Welt als Mitteilung — nicht als pures Kraftereservoir — bleibt der Priifstein des
Kunstwerks.

Die anregende Lektiire des auf breiter Basis informierenden Buches, dem leider
ein Sachregister fehlt, 1ift immer wieder an H. Sedlmayrs ,Verlust der Mitte*
denken. Doch die Fragestellung ist dort eine andere; Sedlmayr sieht die Freiheit
vom Uberkommenen als eine Leere, die ins Sinnlose abzugleiten droht. Schade
bewertet dagegen das Freigewordensein fiir ein Neues, Tragfahiges, ohne freilich
die Gefahren und Fehlansdtze zu verkennen. Wer sich mit Fragen der Gegen-
wartskunst im allgemeinen oder mit christlicher Ikonographie im speziellen be-
schiftigen will, sollte hier beginnen. Dieter Ahrens





