
LITERATURBERICHT 

Gehört christliche Kunst der Vergangenheit an? 

Zur christlichen Ikonographie heute 

Einen Gedanken in Bilder und Formen zu kleiden heißt, ihn zu komprimieren 
und seine der direkten Aussage unzugänglichen Bestandteile in Symbole zu fas- 
sen. Wie etwa eine Versteinerung die Schichten und Perioden der Erdgeschichte 
bezeichnet, so legt ein bildgewordener Gedanke gerade in seiner Determiniert- 
heit geistesgeschichtliche Strukturen bloß: abgekürzt ist in ihm vieles aus der 
Gedankenwelt seiner Zeit enthalten. Seismographisch signalisiert er die Um- 
schichtungen seines Lebenskreises. 

Was vom Kunstwerk allgemein gilt, gilt besonders vom sakralen Kunstwerk. 
Denn Heilsgeschichte, nicht einfachhin Geschichte ist sein Gegenstand. Es spiegelt 
Glaubensinhalte und ihre Auslegung, steht damit also in permanenter Spannung 
zwischen Zeitlichem und Zeitlosem. Durch diese gleichbleibende Voraussetzung 
ist das sakrale Kunstwerk besonders geeignet, den Grad der Anverwandlung zu 
kennzeichnen, den sein Gegenstand durch die Jahrhunderte hin erfährt. 

Die christliche Ikonographie, die Lehre von den christlichen Bildinhalten, 
genießt daher das besondere Interesse von Theologie und Kunstwissenschaft. 
Dies hat H. Lützeler 1936 vorausgesehen und gefordert. Eine Fülle von Spezial- 
untersuchungen dringt seither tiefer in die Probleme dieser Disziplin ein. Zwei 
jüngst erschienene Standardwerke fassen, jedes auf seine Weise, die bisherigen 
Ergebnisse zusammen, zeigen neue Wege vergleichender Kunstbetrachtung und 
legen den Grund für künftige Untersuchungen. 

Das •Lexikon der christlichen Ikonographie" wurde von Engelbert Kirsch- 
baum SJ (f) konzipiert und bis zum 2. Band redigiert. Zahlreiche Fachwissen- 
schaftler behandeln in etwa 3500 Stichworten ohne konfessionelle oder regionale 
Beschränkungen alle christlichen Bildthemen vom ersten Auftreten an, wobei 
zentrale Themen als solche hervorgehoben sind. Die ersten vier Bände enthalten 
allgemein christliche und biblische Bildthemen, zwei weitere sind der Ikonogra- 
phie der Heiligen und den Registern vorbehalten. Das Gesamtwerk wird von 
der Deutschen Forschungsgemeinschaft und der Stiftung Volkswagenwerk geför- 
dert; die Bände I (A-E, 1968), II (F-K, 1970) und III (L-R, 1971) sind bereits 
erschienen1. 

1 Rom-Freiburg-Basel-Wien, Herder, Bd. I 720 Sp., Ln. DM 138,-; Bd. II 716 Sp., Ln 
DM 138 - (Subskr.-Pr.); Bd. III 578 Sp., Ln. DM 138,- (Subskr.-Pr.). 



Literaturbericht 63 

Gertrud Schiller legt unter dem Titel •Ikonographie der christlichen Kunst" 
eine fünfbändige systematische Gesamtdarstellung vor. Diese ist nicht, wie das 
Lexikon, stichwortartig aufgebaut, sondern ordnet ihr Material nach heilsge- 
schichtlichen Ereignissen und Symbolen. Die Stiftung Volkswagenwerk und die 
Wissenschaftliche Stiftung Hamburg haben dieses Werk gefördert; die ersten drei 
Bände (I, 1966: Christi Leben und Wirken; II, 1968: Passion; III, 1971: Auf- 
erstehung) sind erschienen2, zwei weitere werden die Trinität, Ekklesia, Maria, 
das Alte Testament, die Apokalypse und das Weltgericht behandeln. 

Die beiden bedeutenden Werke sind somit von gegensätzlichem Aufbau. Das 
Lexikon bietet auf engstem Raum ein Maximum an Information sowohl über 
das Quellenmaterial als auch über die wichtigsten bildlichen Ausformungen des 
betreffenden Gegenstandes. Der Text ist schwer lesbar und nur sparsam illu- 
striert, wird jedoch durch zahlreiche Querverweise erschlossen. Die systematische 
Ikonographie dagegen wählt Thema und Detail zugunsten der Lesbarkeit aus 
und sucht auch den weiteren Umkreis jedes Grundgedankens abzustecken. Hier- 
bei ist ein reicher Tafelteil so ausgewählt, daß er auch separat und mit Gewinn 
benutzt werden kann. 

Ein konkretes Beispiel scheint geeignet, die gegensätzliche, sich andererseits viel- 
fach berührende Darstellungsweise der beiden Werke darzulegen: die tiefe, sehr 
heterogener Ausformungen fähige Symbolik des Baumes. Zu allen Zeiten wurden 
ja Bäume, teils als Ort in ihnen waltender Gottheiten, teils als Sinnbild des 
Kosmos und des Menschenlebens verehrt. Im Neuen Testament erscheinen die 
Bilder vom fruchtbaren Senfkorn und vom unfruchtbaren Feigenbaum, und auch 
uns Heutigen ist der Baum mehr als nur ein Stück Biologie. Um so leichter eröff- 
net er einen Zugang zu der um ihn kreisenden christlichen Bildthematik. 

G. Schiller geht auf Baumdarstellungen im größeren Zusammenhang ein. 
Heilsgeschichtlich sind diese in Geburt und Tod Christi, in Wurzel Jesse und 
Kreuzesbaum begründet. Vieles bleibt daher ungesagt, was allgemein religions- 
geschichtlich von Interesse gewesen wäre; daß Palme und Lorbeerbaum dem 
Apollon, dem Zeus die Eiche, der Ölbaum der Athena heilig waren und daß es 
diesen Kulten wie dem Christentum nicht um den Baum, sondern um die Gott- 
heit ging. Auch der christliche Paradieses- und Lebensbaum hat bei den Griechen 
einen Vorläufer, die Siegespalme, gehabt. 

Spätantike Baumdarstellungen, die sich im engeren Sinn christlich aufschlüs- 
seln lassen, leiten bei G. Schiller das Thema ein. Theodosianische Diptychen zei- 
gen den Lebensbaum als Auferstehungszeichen, und auf frühchristlichen Sarko- 
phagen erscheint die wichtige Antithese des noch belaubten und des schon von 
der Axt bedrohten Baumes, ein Hinweis auf Johannes' Bußpredigt; bis ins Mit- 
telalter wirkt dieser Gedanke nach. Wurzeln dieses Motivs liegen zugleich auch, 
worauf G. Schiller nicht eingeht, im Mithras-Kult: der Fackelträger Cautes ver- 

2 Gütersloher Verlagshaus, Gerd Mohn, Bd. I 484 S., Ln. DM 120,-; Bd. II 671 S. Ln DM 
140,-; Bd. III 604 S., Ln. DM 165,- (Subskr.-Pr.). 



Literaturbericht 64 

körpert als grünender Baum das aufgehende Licht des Tages und des Jahres; 
zusammen mit seinem Gegenbild Cautopates, dem verdorrenden Baum des sin- 
kenden Lichts, läßt er Menschenleben und kosmische Gezeiten miteinander in Be- 
ziehung treten. Formal scheint die Art, wie Mithras von ihnen flankiert wird, in 
den neben Christus gekreuzigten Schachern nachzuklingen, neu gefaßt aller- 
dings vor dem Hintergrund des Lebens- und des Erkenntnisbaumes. 

Diese Antithese ist auch literarisch in Ansätzen nachzuweisen. Am Beginn von 
Dantes Göttlicher Komödie steht das Bild der Selva Oscura, des unwegsamen 
Waldes der Sünde; eines sich vervielfachenden dürren Baumes also, zu dessen 
vollem Sinngehalt letztlich das Bild des rettenden Weges (Joh 14, 6) hinzugehört. 
Bereits im griechischen Mythos sind Baum und Weg miteinander verknüpft: 
selbst einem Herakles wird es schwer, den Weg zum Lebensbaum der Hesperiden 
zu gehen. G. Schiller enthält sich jedoch literarischer und mythologischer Paral- 
lelen, um desto ausführlicher auf den Kern des Gedankens, die Adam-Christus- 
Antithese, einzugehen; •von einem Baume kam der Tod, von einem Baume sollte 
das Leben erstehen". Eine Kreuzlegende besagt ja, Schößlinge des paradiesischen 
Lebensbaumes seien aus Adams Grab hervorgesprossen, um dann das Holz 
für Christi Kreuz zu liefern. 

Dieses muß also antithetisch gesehen werden. Ast- und Palmschuppenkreuze 
werden seit dem 6. Jahrhundert dargestellt; die spätromanische Buchmalerei 
zeigt, wie das Todeskreuz von einem grünen Astkreuz überlagert wird. Nun tritt 
auch das kosmische Symbol des Weltenbaumes auf, der Himmel und Erde mit- 
einander verbindet und so auf den Neuen Himmel, die Neue Erde vorausweist. 
Im 13. Jahrhundert geben die Kreuzbetrachtungen des Bonaventura der Pas- 
sionsvorstellung neue Nahrung; Stilisierungen werden aufgegeben, Baumkreuze 
natürlichen Bäumen, Wein- und Rosenstöcken angenähert. Analog gilt der 
Kelch als ein von Paradiesesströmen gespeister Lebensbrunnen, wiederum eine 
bereits spätantike, auch dem Mithras-Kult eigentümliche Vorstellung. 

Endlich wird das Baumkreuz auch eucharistisch gedeutet; die spätgotische 
Kunst sieht in den Blüten dieses Baumes sowohl die Wunden Christi als auch die 
durch Christus Erlösten. Gotische Vesperbilder zeigen die Madonna mit dem 
Kind und zugleich mit dem im Lebensbaum Gekreuzigten; Triumphkreuze der 
Gotik werden als Lebensbäume, mit Adam und Eva als Gegenpol, ausgebildet. 
Noch das Spätmittelalter unterscheidet bildlich zwischen dem verdorrenden 
Baum der Erkenntnis und dem grünenden Baum des Lebens, deren konträre 
Früchte Eva und Maria sind. Welcher Verästelungen dieser heilsgeschichtliche 
Grundgedanke seit der Spätantike fähig ist, wird bei G. Schiller in instruktiver 
Weise gezeigt. 

Das •Lexikon der christlichen Ikonographie" dagegen behandelt, seiner Kon- 
zeption entsprechend, Baumdarstellungen nur stichwortartig und in konzentrier- 
ter, oft zu allgemeiner Form, die eine durchgehende Lektüre nicht möglich macht. 
Die altorientalische Vorstellung vom Kosmischen Baum habe die christliche 
Baumsymbolik stark beeinflußt; so werde der Baum zum Sinnbild göttlichen und 
menschlichen, ewigen und zeitlichen Lebens. Näher wird dann jedoch auf den 



Literaturbericht 65 

Baum der Erkenntnis und den des Lebens eingegangen; alle wichtigen Bild- und 
Schriftquellen sind erwähnt. Audi finden manche anderen Details, die für 
G. Schillers abweichende Darstellungsweise nebensächlich bleiben mußten, Er- 
wähnung; so die spielerische Marginalie der schwarzen und der weißen Maus, 
die, an den Baumwurzeln nagend, Tag und Nacht und Menschenleben verkör- 
pern. Ferner werden Monstranz und Leuchter als aus der Lebensbaum-Symbolik 
kommend verständlich gemacht; die Linie ließe sich bis zu dem (hier nicht er- 
wähnten) Weihnachtsbaum verlängern. Endlich klingt eine Lebenssymbolik im 
engeren Sinne an: die Geburt Mariens wird Anna unter einem Lorbeerbaum 
als Fruchtbarkeitssymbol verkündigt; bei der Ruhe auf der Flucht ist die Palme 
nicht nur Siegeszeichen, sondern zugleich ein Bild der Erquickung. 

Das lebensvolle und plastische Bild des Baumes hat, worauf in keinem der beiden 
Werke ausdrücklich eingegangen wird, offenbar zu allen Zeiten eine starke 
anverwandelnde Kraft entwickelt. Noch Hans Garossa vergleicht das Menschen- 
leben mit einem gefällten Baum, mit einem Vogelnest, das der Herbst preis- 
gegeben hat. Aber auch etwa Zachäus, der auf frühchristlichen Sarkophagen aus 
äußerlichen Gründen einen Baum ersteigt, scheint von tieferer Sinngebung 
erfüllt zu sein. 

Bemerkenswert sind ferner die architektonischen Konsequenzen der Lebens- 
baumvorstellung, beginnend bei den ägyptischen Papyrussäulen und endend bei 
Rundbogenstellungen in Ravenna und Istanbul, deren vegetabile Säulenkapi- 
telle in Wände von reichem Rankenwerk übergehen. Der Lexikonartikel zeigt 
auf Abb. 2 ein frühmittelalterliches Relief mit Säulen, deren Fußpunkte wurzel- 
artig mit zwischengestellten Bäumen und Kreuzen verwachsen sind. 

Auf diese Weise wird der Leser und Bildbetrachter, nicht nur im Hinblick auf 
die Baumsymbolik, zum eigenen Weiterdenken angehalten. Die Literaturver- 
zeichnisse beider Werke stehen ihm hierbei zur Seite. Gerade durch die Verschie- 
denartigkeit ihrer Blickpunkte ergänzen sich beide Werke auf das glücklichste; sie 
breiten nicht nur ein reiches Material aus, sondern schärfen dem allgemein In- 
teressierten wie dem Spezialisten den Blick für ikonographische Zusammenhänge. 

Daß allerdings beide Werke an der Schwelle unseres Jahrhunderts, meist sogar 
schon weit davor haltmachen, bedeutet einen entscheidenden Mangel. Eine Ein- 
beziehung der modernen Kunst hätte freilich den Rahmen des Möglichen ge- 
sprengt und eine Beschäftigung mit Gauguin, Nolde, Rouault und Masereel, und, 
um beim Kreuzesbaum zu bleiben, mit direkter und indirekter Kreuzessymbolik 
unserer Tage erfordert. Etwa mit der Pop-Art, die einen H. G. Westermann (Chi- 
kago, 1960) dazu bringt, als Früchte des Kreuzes Coca-Cola-Flaschen zu erblik- 
ken. Die Hintergründigkeit des alltäglichen Gebrauchsartikels entlarvt hier die 
Entleerung der alten Symbolik und damit letzten Endes die Leere der heutigen 
Zeit. 

Beide hier vorgestellten Werke beschränken sich also auf eine christliche Iko- 
nographie im engeren Sinn; um im Bilde des zufällig ausgewählten Stichwortes 



Literaturbericht 66 

zu bleiben: auf den Stamm, während die vorchristlichen, auf die christliche Kunst 
hinführenden Wurzeln ebenso wegbleiben müssen wie die noch weithin im Unge- 
wissen liegende Krone. 

Eine Ikonographie der christlichen Kunst auf die Moderne auszudehnen, hätte 
daher nicht bei Einzelerscheinungen stehenbleiben können, sondern wäre ins 
Grundsätzliche, nämlich in die Klärung der heutigen Situation eingemündet. Der 
moderne Künstler läßt die traditionellen, gemeinschaftsstiftenden Symbole ver- 
blassen und befindet sich auf der Suche nach neuen. Daß er diese in sich selbst 
sucht, worauf etwa die psychedelische Kunst hinzuweisen scheint, wirkt ermuti- 
gend, gerade in einer Zeit, die •das Leben auf Betrieb reduziert, die Freiheit auf 
Freizeit, das Glück auf Komfort, die Menschlichkeit auf ein humanitäres Sozial- 
programm" (H. Freyer, 1955). Trotz aller Begleiterscheinungen ermutigend ist es 
ferner, daß es noch nie so viele Künstler gab und die Freiheit ihrer Zielsetzung 
noch nie so groß war wie heute. Anlaß zur Hoffnung besteht endlich darin, daß 
jedes echte Kunstwerk, nicht nur dasjenige mit christlichem Bildthema, auf den 
Neuen Menschen vorausweist - wie er einmal werden soll, nicht wie er ist - und 
damit seiner Grundstruktur nach ein religiöses Anliegen hat (R. Guardini, 1948). 

Ein weiteres, ebenfalls jüngst erschienenes Werk ist in der Lage, die angedeu- 
teten Lücken der besprochenen ikonographischen Werke zu schließen. Herbert 
Schade SJ legt unter dem Titel •Gestaltloses Christentum? Perspektiven zum 
Thema Kirche und Kunst", erschienen in der enzyklopädischen Reihe •Der Christ 
in der Welt"3, eine gedrängte Gesamtschau heutiger Tendenzen vor. Er sieht in 
der Identitätskrise einen Grundvorgang der modernen Kunst: ist der Gegen- 
stand ein Konsumartikel, oder enthält er eine Mitteilung?, so fragt die Pop-Art, 
Welt und Schöpfung in Frage stellend. Gerade auch christliche Bildthemen sind 
nicht frei von Zwiespältigem; ein anonymes Christusbild tritt hervor, das Abso- 
lute wird gestaltlos und zum Bild der Verlassenheit, der Entleerung. 

Schade macht zunächst die Stufen dieses Säkularisierungsvorganges deutlich. 
Der Realismus beschränkt sich auf die sichtbare Welt, der Impressionismus in 
abermaliger Verengung auf den optischen Reiz der Lichtvibration. Schrittweise 
verschwindet dann das Menschenbild; der Mensch, nur noch ein Sektor der 
Welt, zelebriert sich selbst. Diese seine Isolierung setzt Kräfte der Tiefe frei, 
die in übergreifender Weise bildwirksam werden und die Person als solche im- 
mer weniger darstellungswürdig erscheinen lassen. Angst und Eros, neue Erfah- 
rung von Zeit und Geschwindigkeit, von Licht und Materie werden zum Selbst- 
wert und saugen gleichsam die menschliche Gestalt ein: ihre an der Oberfläche 
zurückbleibenden Überreste werden zur Würde des Kunstwerks erhoben. 

Da der moderne Mensch sich in dieser Weise fragwürdig wird, kommt der mo- 
dernen Kunst die grundlegende Funktion zu, mittels der Form sein Ich und seine 
Umwelt zu sondieren. Sofern qualitativ relevant, erfüllt die moderne Kunst diese 

3 Aschaffenburg, Pattloch 1971, 254 S., brosch. DM 9,- 



Literaturbericht 67 

Funktion; sie läßt das Bild des Menschen zwar gebrochen, ihn selbst jedoch in 
elementarer Weise anwesend erscheinen, gewissermaßen in einer absoluten Frage- 
haltung befindlich. Die moderne Malerei macht nicht nur vorpersonale Ordnungs- 
strukturen des Daseins sichtbar, sie legt auch innere Erfahrungen, verborgene 
Lebensrhythmen frei. Das Unerfahrbare wird hier ein Wesensbestandteil des 
Humanen, was letzten Endes einer Wiederentdeckung des metaphysischen Cha- 
rakters jeder Kunst gleichkommt. 

Auf diese tiefe Verwandtschaft zwischen Religion und Kunst weist H. Schade 
eindringlich hin. Die Religion bedarf der großen Gestaltung, und die Kunst 
kommt nicht ohne letzte Bindung und Ordnung aus. Daß aber in der Neuzeit ge- 
rade die subjektive Erfahrung des Unsichtbaren zum Hauptthema wird, bedeu- 
tet Ermutigung; denn in vielen scheint ein - zwar noch diffuses - neues Gefühl für 
das Sakrale zu entstehen. Man fühlt sich hierbei an den Kult des Unbekannten 
Gottes erinnert, dem Paulus in Athen begegnet (Apg 17,16ff.); oder an Strö- 
mungen innerhalb des Buddhismus, die gegen eine anikonisch-symbolistische 
Tendenz dem neuen, personal geformten Gottesbild zum Durchbruch verhalfen. 

Somit fehlt es laut Schade nicht an Formen, wohl aber an einer verbindlichen 
Weltschau. Die Kirche weiß zu all den •Ismen" der heutigen Kunstszenerie zu 
wenig zu sagen. Sie sollte es fördern, wenn ein Künstler in sich und seiner Umwelt 
Urbilder sieht und neu gestaltet, um so die Fülle des Lebens neu im sakralen Be- 
reich zu verwurzeln. Die große Unruhe in Kirche und Kunst ist fruchtbar, und die 
Welt als Mitteilung - nicht als pures Kräftereservoir - bleibt der Prüfstein des 
Kunstwerks. 

Die anregende Lektüre des auf breiter Basis informierenden Buches, dem leider 
ein Sachregister fehlt, läßt immer wieder an H. Sedlmayrs •Verlust der Mitte" 
denken. Doch die Fragestellung ist dort eine andere; Sedlmayr sieht die Freiheit 
vom Überkommenen als eine Leere, die ins Sinnlose abzugleiten droht. Schade 
bewertet dagegen das Freigewordensein für ein Neues, Tragfähiges, ohne freilich 
die Gefahren und Fehlansätze zu verkennen. Wer sich mit Fragen der Gegen- 
wartskunst im allgemeinen oder mit christlicher Ikonographie im speziellen be- 
schäftigen will, sollte hier beginnen. Dieter Ahrens 




