
BUCHBESPRECHUNGEN 

Gottesfrage 

Kunz, Erhard: Christentum ohne Gott? 
Frankfurt, Knecht-Verlag 1971. 152 S., 
geb. DM 12,80. 

In der augenblicklichen Flut der Literatur 
zur Problematik der Gotteserkenntnis ver- 
dienen diese gesammelten Aufsätze beson- 
dere Erwähnung. Sie unterscheiden sich 
wohltuend von vielen anderen Stellung- 
nahmen zur Situation durch auffallend 
bescheidene Diktion und äußerst besonnene 
Darstellung. Sie empfehlen sich sowohl 
zur kritischen Durchleuchtung von eventuell 
vorhandenen allzu naiven Vorstellungen 
als auch zur Festigung christgläubiger 
Hoffnung und Liebe. 

Ein erstes Kapitel stellt das Problem bis 
hin zu der erschütternden Bereitschaft, 
•nicht zu glauben, wenn die Wahrheit ver- 
langen sollte, es nicht zu tun" (30). Daß die 
Realität Gottes freilich nur durch Glaube, 
Hoffnung und Liebe erfahrbar wird, 
kommt zwar deutlich zum Ausdruck, müßte 
aber wohl noch radikaler durchreflektiert 
werden. Andernfalls dürften z. B. die An- 
fragen S. Freuds, auf die K. u. a. anspielt 
(20), nicht ausreichend beantwortet sein. 

Die Ansätze des ersten Kapitels werden 
im zweiten weiter entfaltet. Hier heißt es 
dann auch klar: •die Mitmenschlichkeit 
kann uns keine Erfahrung Gottes vermit- 
teln, wenn sie nicht mit der Hoffnung auf 
den Dabei-Seienden, den Beistehenden 
verbunden ist." Anderseits: •Erst in der 
konkreten Bruderliebe verliert die Hoff- 
nung den Charakter eines leeren Wunsch- 
traumes und einer bedeutungslosen Illu- 
sion" (63). Auch die Gotteserfahrung, die 
uns Jesus Christus vermittelt hat, meint 
immer noch: •Er hat die Offenheit, die Be- 
reitschaft zu hören oder den Gehorsam 
durchgehalten bis zum letzten, nämlich bis 
zur Hingabe seines Lebens" (64). 

Die Schwierigkeiten unseres Sprechens 
von Gott kommen dann noch einmal aus- 
führlich zur Diskussion. Kunz versucht das 
Sprechen von Gott im Sprechen fnit Gott 
zu begründen. •Wollen wir heute in Ver- 

kündigung, Liturgie und Theologie konkret 
von Gott sprechen, so müssen wir in unse- 
rem Leben und unserer Welt nach den kon- 
kreten Taten der Liebe und den Zeichen 
der Hoffnung suchen, die uns zum Ver- 
trauen und Danken auffordern" (89). Da 
aber das Wort vom Kreuz •der letzte An- 
haltspunkt unseres Sprechens mit Gott sein 
muß" (100), scheint mir der Realitätsbezug 
unseres Glaubens auch in diesem Kapitel 
noch nicht ausdiskutiert. 

Eine umsichtige und noble Auseinander- 
setzung mit D. Solle schließt den Band ab. 
Dabei ist ein letztes Urteil wegen mancher 
unpräziser und allzu polemischer Aus- 
drucksweisen der protestantischen Theolo- 
gin kaum möglich. •Sollte es ihre eigentliche 
Intention sein, ein rein theoretisches, in 
weltbildlichen Vorstellungen verfestigtes 
Verständnis des Gottesglaubens zu be- 
kämpfen, ohne die dem Menschen vorge- 
ordnete Wirklichkeit einer absoluten perso- 
nalen Liebe zu leugnen, so wäre ihr ganz 
zuzustimmen" (151). - Es ist zu hoffen, daß 
Kunz dem ganzen Thema einmal eine 
grundsätzliche Abhandlung widmet. 

F.-J. Steinmetz SJ 

Mühlen, Heribert: Die abendländische 
Seinsfrage als der Tod Gottes und der 
Aufgang einer neuen Gotteserfahrung. 
Paderborn, F. Sdiöningh 21968. 61 S., 
kart. DM 3,80. 

Die Lektüre dieses Büchleins kann wohl 
nur Berufs-Theologen empfohlen werden. 
Der Vf. (Professor für Dogmatik in Pader- 
born) erhebt auch keineswegs den An- 
spruch, eine zureichende Antwort auf die 
Gottesfrage des heutigen Menschen zu ge- 
ben. Aber die hier von ihm angeschnitte- 
nen Probleme verdienen intensive Beach- 
tung, weil sie auf einen geistesgeschicht- 
lichen Umbruch aufmerksam machen, des- 
sen Bedeutung bisher nicht genug erkannt 
wurde. 

Der erste negative Teil des Büchleins be- 
faßt sich mit der Struktur der traditionel- 



Buchbesprechungen 75 

len abendländischen Seinsfrage und ver- 
sucht zu zeigen, daß sie für den heute er- 
fahrenen •Tod Gottes" auf tragische Weise 
mitverantwortlich ist. Der Vf. ist zunächst 
der Ansicht, daß auch in der christlichen 
Theologie (von bemerkenswerten, aber un- 
bedeutenden Ausnahmen abgesehen) der 
•vorpersonale Charakter der griechischen 
Seinsfrage beherrschend geblieben" ist (14). 
Auch die sog. •Neuzeit", die durch eine 
Wende zum Subjekt gekennzeichnet ist, 
verdeckt infolge ihres Subjekt-Objekt- 
Schemas immer noch die entscheidende Er- 
fahrung der InterSubjektivität. Sie hat 
außerdem die Möglichkeit einer totalen 
Vergegenständlichung der Natur zur Fol- 
ge. •Das höchste Seiende in der technischen 
Welt ist der Mensch und nur der Mensch" 
(35). Die Tragik der abendländischen Seins- 
frage besteht darin, daß sie infolge ihrer 
apriorischen Du-losigkeit die biblische Got- 
teserfahrung immer mehr verstellt. 

Positiv geht M. davon aus, daß jede 
intersubjektive Beziehung für den Men- 
schen nicht nur Voraussetzung der Selbst- 
findung, sondern auch •Voraussetzung und 
Vorstufe (ist) für die Wirklichkeit des rei- 
fenden Bezuges zu ... Gott" (44). Die un- 
umgängliche Fremdverursachung des je- 
weiligen Daseins ist ein aussichtsreicher 
Ansatzpunkt für den Aufschwung zu einer 
höchsten •Ursache". Allerdings ist diese 
personale Kausalität •nicht primär Her- 
aussetzung einer Person aus einer ande- 
ren ..., sondern zunächst wechselseitige 
Entgegensetzung um der intendierten Ein- 
heit willen" (51 f.). Aber in der personalen 
Begegnung erfährt der Mensch immer wie- 
der gegenseitige Begrenzung. •Hinter der 
Begrenztheit der mir begegnenden Person 
jedoch ... eröffnet sich gleichsam der unbe- 
grenzte Horizont von Du- bzw. Wir-haf- 
tigkeit überhaupt" (55). Dieser in jeder 
personalen Begegnung als Bedingung ihrer 
Möglichkeit mit-erf ahrene Horizont ist nach 
M. nichts anderes als das Pneuma Gottes. 
•Wer in geordneter Weise seine Mit- 
menschlichkeit vollzieht, hat immer schon 
den Geist Gottes bzw. Christi als deren 
Horizont und Bedingung der Möglichkeit 
miterfahren" (59). 

Natürlich kann die vorliegende These 
mit ihren kurzen Andeutungen und etlichen 
•vielleicht"   und   •irgendwie"   nicht  ganz 

befriedigen. Der Vf. entschuldigt sich da- 
mit, daß für die gemeinte Erfahrung in 
dem gegenwärtigen theologiegeschichtlichen 
Stand die entsprechenden Aussageweisen 
noch nicht aufgearbeitet seien. Es bleibt zu 
hoffen, daß die von ihm angekündigte aus- 
führlichere Untersuchung weitere Klärung 
bringt. F.-J. Steinmetz SJ 

Grothues, Dirk: Wo ist Gott zu finden. 
Fragen und Antworten von heute. Es- 
sen, Ludgerus-Verlag 1971. 150 S., 
kart. DM 10,80. 

Dieses Buch ist aus den Vorarbeiten zu 
einer Artikel-Serie entstanden, die ur- 
sprünglich für die Kirchenzeitung der Di- 
özese Münster, Kirche und Leben, geplant 
war. Seine Darlegungen scheinen für 
theologische Rundgespräche von •Laien" 
gut geeignet. 

Der Vf. versucht zunächst zu klären, was 
die Redeweise vom •Tod Gottes" vor allem 
bedeutet. Die eigentliche Tod-Gottes-Theo- 
logie (d. h. die radikalen Konsequenzen sei- 
ner Inkarnation und Kreuzigung) wird 
zwar nicht vorgestellt (mit Rücksicht auf 
den Leserkreis?), wohl aber alles, was im 
konkreten Alltag eine Rolle spielt, ange- 
fangen vom billigen Reklame-Trick über 
den Tod nationaler und konfessioneller 
Götter bis zur schmerzlichen Erfahrung des 
weitverbreiteten •gottlosen Lebensge- 
fühls". Als mögliche Ursachen kommen 
das naturwissenschaftlich-technische Den- 
ken, die historische Bibelkritik, die neu be- 
tonte Menschlichkeit Jesu Christi, die all- 
zu-menschliche Kirche und Erkenntnisse 
der Psychologie zur Sprache. Eine kurze, 
aber treffende Charakterisierung der ge- 
wöhnlich vorkommenden Reaktionen 
schließt sich an. Ein recht informativer Ex- 
kurs über Nietzsche vertieft die Problema- 
tik. Seltsam allerdings die Bemerkung, es 
gäbe •die Möglichkeit zu intellektuell 
redlicher Gläubigkeit wie auch zum mora- 
lisch einwandfreien Unglauben" (69). 

Die Auseinandersetzung ist vielschichtig 
und dürfte im allgemeinen den Ansprüchen 
aufgeschlossener •Laien" genügen. Sie be- 
rücksichtigt die Faszination des Menschen 
durch die moderne Technik ebenso wie die 
Erfahrung von Leid, Schmerz und Tod so- 



Buchbesprechungen 76 

wie die Grenzen des analytischen Den- 
kens. Brauchbar ist sicher auch der Ver- 
such, einen Zugang zum Zeugnis der Bibel 
zu zeigen. Die größte Intensität erreicht 
der Vf. wohl in den leider sehr knappen 
Ausführungen über •Gotteserkenntnis in 
Christuserkenntnis". Ein wenig enttäuschen 

die Anregungen über die •Kirche als Zei- 
chen Gottes", obwohl man dem Finale nur 
zustimmen kann: •Ob Gott in unserer 
Welt, in unserer Kirche als dem Zeichen 
Gottes unter den Völkern sichtbar und er- 
fahrbar wird, ist mit in unsere Verantwor- 
tung gestellt" (146).        F.-]. Steinmetz SJ 

Gebet 

Merton, Thomas: Wahrhaftig beten. 
Übersetzung aus dem Amerikanischen. 
Freiburg (Schweiz), Paulusverlag 1971. 
137 S., Ln. DM 12,80. 

In diesem Buch über das Gebet, dem letz- 
ten seines Lebens, sucht der bekannte Trap- 
pist die Trennmauern des monastischen 
Eigenbereichs durchlässig zu machen und 
weitere Kreise anzusprechen. Es geht in 
den 19 Kapiteln nicht um Theorie, nicht um 
Methodik, sondern ganz einfach um Gebet. 
Vf. hat es geübt in langen Kloster- und 
Eremitenjahren, er hat sein Wesen heraus- 
geklärt an der umfassend studierten geist- 
lichen Überlieferung und im nie abbrechen- 
den Kontakt mit den Strömungen der Zeit. 
Es drängt ihn spürbar, das selbst Erfahrene 
weiterzugeben an Suchende und Ratlose, 
nicht wie einer, der weiß, sondern als Mit- 
suchender und Ringender. Beten, sagt er, 
heißt sich ändern. Das verlangt Absage an 
jede falsche Innerlichkeit, an selbstver- 
fertigte Götzen- und Gottesbilder, eben 
Wahrhaftigkeit, die wegen der mensch- 
lichen Ohnmacht zugleich bedeutet: sich 
völlig Gott öffnen und überlassen, wo im- 
mer er den Menschen anruft. Der Weg zu 
diesem existentiellen Gebet führt durch 
Angst, Zweifel, Dunkel; immer aber heißt 
er: tun, vollziehen. Das ist überaus einfach 
und doch so anspruchsvoll wie alles Echte; 
und um das Echte geht es, der deutsche 
Titel ist gut gewählt. 

Dennoch bleiben Fragen, namentlich an 
das Verständnis von •Kontemplation". 
Hier scheint sich ein Ringen um Ausgleich 
abzuzeichnen zwischen der (letztlich thomi- 
stisch) abgehobenen Eigenberufung des pro- 
fessionell •Kontemplativen" und dem Ein- 
bringen von Gebet (Meditation, Kontem- 
plation) in das reale, heutige Leben, das 
alle Christen anfordert. Mir scheint, dieser 
Ausgleich ist nicht immer und nicht ganz 

gelungen (M. war zudem innerlich bereits 
auf dem Weg nach dem Osten, als dieses 
letzte Buch entstand). Damit bleibt ein zen- 
trales Anliegen wenigstens teilweise offen: 
Hinführung zu einem Leben des Gebetes 
im Kontext unserer Gesellschaft. Dennoch 
macht M.'s unmittelbar wirkende Gottbe- 
troffenheit, verbunden mit einer unbefan- 
genen Nutznießung der Alten und einer 
sehr differenzierten Selbsterkenntnis, die 
Lektüre empfehlenswert. Auf jeden Fall 
gewinnt man den Eindruck: hier spricht 
einer, der tut, was er sagt - er betet. 

C. Bamberg OSB 

Pereira, Alfonso: Jugend mit Gott. Ge- 
danken und Gebete, Kevelaer, Butzon 
und Bercker, 1971. 416 S., Plastik DM 
10,80. 

Das Erfolgsgebetbuch Pereiras •Jugend 
vor Gott" (710. Tausend!) war im Augen- 
blick allenfalls nur noch einigen wenigen 
kirchlich gebundenen und organisierten 
Jugendlichen ein brauchbarer •Begleiter" 
auf ihrem •Weg zu Gott". Deswegen hat 
sich der Herausgeber richtig und zur rech- 
ten Zeit entschlossen, ein neues Gebetbuch 
herauszubringen. Nicht nur Titel und Auf- 
machung sind neu, sondern auch der ganze 
Stil dieser sehr reichen Auswahl an (von 
anderswo übernommenen oder neu formu- 
lierten) Gebeten, Zitaten, Notizen, Infor- 
mationen, Meditationen und Bildern. Wäh- 
rend das frühere Gebetbuch noch ganz den 
Geist kirchlicher Jugendbewegung atmete 
(und damit zu seiner Zeit wirklich ange- 
messen war), ist in dieser Sammlung das 
religiöse Empfinden heutiger Jugendlicher, 
die sich mit der Kirche und ihrer Form des 
Betens großenteils schwer tun, m. E. gut 
getroffen: Glauben (und damit Beten) als 
fragendes, zweifelndes, vertrauen-wollen- 
des Suchen nach Gott und zugleich als sich 



Buchbesprechungen 

im Privaten und Gesellschaftlichen enga- 
gierendes Suchen nach dem Nächsten. Dazu 
hilft einmal schon die Weite der in den 
Texten angesprochenen Themen - aller- 
dings sind weder die Übersicht am Anfang 
noch die gedrängte Form der Zusammen- 
stellung für das Aufspüren einer inhalt- 
lichen Ordnung sehr erhellend... sie sei 
deshalb stichwortartig hier nachgetragen: 
Jesus Christus, Eucharistie, Heilsgeschich- 
te im Kirchenjahr, Kirche und Einheit der 
Kirche, personale Liebe, Freizeit (u. a. Fe- 
rien, Verkehr u. ä.), Nächstenliebe, Krank- 
heit, Leid und Tod, Gebet und Meditation, 
Morgen-, Abend- und Tischgebete, Suche 
nach Gottes Gegenwart (Vaterunser), Sün- 
de, Verzeihen und Gewissensbildung, Berg- 
predigt (soziales und politisches Engage- 
ment, Dritte Welt u. a.), Beruf und Beru- 
fung, Vertrauen, Gott-finden in der Welt. 
Aber mehr noch als dieser Themenreichtum 
wird wohl die Weite der theologischen 
Konzeptionen in dieser Textauswahl viele 
religiös interessierte Jugendliche anspre- 
chen: sie reicht von Martin Bubers •Du" 
bis Dorothee Sölles •Vater unser" im An- 
gesicht ihrer fragenden •linken Freunde". 
Das scheint mir keineswegs eine •Konzep- 
tionslosigkeit" dieser Sammlung zu sein, 
sondern eher ein (gelungener) Versuch, der 
noch weitgehend •synkretistischen" reli- 
giösen und theologischen Situation inner- 
halb der heutigen Jugend (und nicht nur 
bei ihr ...) gerecht zu werden. Zudem ver- 
meidet Pereira dadurch gut die Einseitig- 
keit vieler heutiger Gebetbücher, das Ge- 
bet entweder nur als Wachwerden der 
eigenen Verantwortung, als Provokation 
und Appell zum engagierten Tun zu ver- 
stehen (und damit schließlich doch in ödem 
Moralisieren zu enden), oder - umgekehrt 
- es nur als Wachwerden für die (unver- 
mittelte) Transzendenz Gottes und für das 
Vertrauen und Ausruhen in Gottes Gebor- 
genheit zu begreifen. So schwer die Ver- 
mittlung beider Elemente ist, so notwendig 
ist sie, gerade für Jugendliche, die noch 
beten wollen. Weil •Jugend mit Gott" 
diese Vermittlung recht gut leistet, ist es 
nicht nur jedem interessierten Jugendlichen 
ab 14/15 Jahren zu empfehlen, sondern 
auch den Seelsorgern für die Gestaltung 
von Jugend- oder Studentengottesdiensten, 
Jugendexerzitien u. ä. 

M. Kehl öj 

77 

Wertelius, Gunnar: Oratio continua. 
Das Verhältnis zwischen Glaube und 
Gebet in der Theologie Martin Lu- 
thers (Studia Theologica Lundensia 
32). Lund, CWK Gleerup 1970. 396 S., 
kart. 

Der kritische Hinweis auf die •Diskrepanz 
zwischen der Rolle des Gebets im religiö- 
sen Leben und der Aufmerksamkeit, die 
man ihm in der Theologie gewidmet hat" 
(9), trifft die katholische Theologie noch 
stärker als die evangelische. Deshalb ist 
es erfreulich, Luthers Gebetstheologie in 
der ganzen Breite seines Schrifttums (also 
auch der Predigten usw.) vorgestellt zu be- 
kommen. Die Nachteile dieser Fülle nimmt 
man gern in Kauf; auch den der völligen 
Verzeichnung der vorlutherischen Tradi- 
tion. H. O. Peschs These, daß gerade im 
Bereich der Rechtfertigung und des Glau- 
bens nur ein verschiedenes Sprachspiel (sa- 
piential - existentiell) Luther und die gro- 
ße mittelalterliche Tradition trennt, nicht 
aber Sachverschiedenheit, darf nicht mehr 
übergangen werden. Kleinigkeiten (Iserlohs 
und Obermans Vorträge von 1966 in Jär- 
venpää sind schon seit 1967 nicht mehr 
•ungedruckt"; eine ausgefallene Zeile, 203; 
Übersetzungsfehler wie •schöpfen" für 
schaffen, 49 usw.) fallen nicht ins Gewicht. 

Als Nichtfachmann muß man sich aber 
erst einmal mit den Widersprüchen in Lu- 
thers Schriften zurechtfinden; dann versteht 
man, daß hier ein Glaubensanspruch zu 
Wort kommt, der die Logik sprengt. Kein 
Werk und doch Werk; keine Übung und 
doch Übung; immer von neuem beginnen 
und doch Fortschritt (z. B. 364); •Gott wird 
gesucht, wenn er nicht gesucht wird" (134). 

In diesen Paradoxen (die Wertelius ge- 
legentlich zu leicht überspielt) kommt eine 
bleibend christliche Gebetstheologie zu 
Wort: Gebet verwirklicht •die Geschöpf- 
lichkeit des Menschen" (36. 263); gibt es 
nicht •extra, außerhalb Christus" (181); ist 
•Urfunktion des Geistes" (286). Luther 
setzt oft genug •ein Gleichheitszeichen zwi- 
schen Gebet und Glaube" (27) - Glaube 
lutherisch verstanden, also das gesamte 
christliche Sein. Mit begrifflicher Präzision 
ist solchen, alles umfassenden Intuitionen 
nicht beizukommen. Wertelius kritisiert 
auch Forscher, die solches (zu Recht? zu Un- 



Buchbesprechungen 78 

recht?) versuchten. Für Luther •enthält das 
Gebet die ganze Paradoxalität des Men- 
schen" (268). 

Drei Züge prägten sich mir am deutlich- 
sten ein: Der •Primat des Wortes im Ver- 
hältnis von Glaube und Gebet" (112). Für 
Luther ist •jedes Gebet extra verbum 
(außerhalb des Wortes) gleichbedeutend 
mit Götzendienst" (120). Die Aktualität 
einer solchen zutiefst christlichen Erkennt- 
nis kann man in Stichworten andeuten: 
Innerlichkeitsmeditation, Sprache, Hören, 
nach außen, zwischenmenschliche Begeg- 
nung. Letzteres, also derWir-Charakterdes 
Gebets wird in einem eigenen Kapitel über 
die Kirche (317-345) vorgestellt. 

Das zweite ist •die konstitutive Bedeu- 
tung der Not für das Gebet" (86). In über- 
flüssigen  und  falschen  Polemiken  gegen 

die katholische Tradition zeigt Wertelius, 
daß •nur der angefochtene Mensch beten 
(kann)" (93). Die ganze Paradoxalität der 
lutherischen Sprache kommt in dem Satz 
zum Ausdruck: •Got kan nicht Got sein, Er 
mus zuvor ein Teufel werden" (52). Kann 
man die Tatsache, daß christliches Beten 
immer ein Springen über den Schatten des 
Ich und des Menschseins ist, überhaupt an- 
ders ausdrücken? 

Das dritte ist •die eschatologische Per- 
spektive" jeder Bitte (371). Das Gebet ist 
einfachhin •ein Bekenntnis, daß es ein Le- 
ben nach diesem gibt" (372). •Denn", so 
schreibt Luther, •wer hinfurt Got suchet 
und treffen oder finden wil anders den inn 
dem Christo, der findet und trifft nicht Got, 
sondern den Teuffei selbs an Gotes stat" 
(182). J.SudbradtSJ 

Pastoral 

Dienst am geistlichen Leben (Pastorale. 
Handreichung für den pastoralen 
Dienst). Autor: Josef Sudbrack. Mainz, 
Grünewald 1971.136 S., kart. 6,60 DM. 

Es geht in diesem Faszikel des im Auftrag 
der Deutschen Bischofskonferenz herausge- 
gebenen •Pastorale" nicht um ein Hand- 
buch des geistlichen Lebens, sondern um 
eine •Handreichung für den geistlichen 
Dienst". Er will eine Hilfe sein für alle, 
Priester, Ordensleute und Laien, die einen 
•Dienst am geistlichen Leben" ausüben, sei 
es in der Gruppenunterweisung, sei es vor 
allem in der Einzelseelsorge (geistliche 
Führung). Das hat die Auswahl des Stof- 
fes und den Aufbau des Buches bestimmt. 
Nach einführenden Kapiteln über •Die Be- 
rufung aller Christen zum geistlichen Le- 
ben und zum geistlichen Dienst" sowie über 
•Die Dialektik (Natur - Gnade, Leib - 
Seele, Actio-Contemplatio usw.) des geist- 
lichen Lebens" werden dessen Grundvoll- 
züge entfaltet (Gebet, Meditation, Ent- 
scheidungsfindung, Verhältnis zu Welt und 
Arbeit, Verzicht, Leid, Kreuz Christi, 
Kp. 3), um in einem Schlußkapitel (Kp. 5) 
Anleitungen zum •geistlichen Dienst am 
Mitmenschen" (geistliche Führung) zu ge- 
ben. Kp. 4: •Vielfalt der Verwirklichung", 

das den spezifischen geistlichen Dienst des 
Priesters und der Orden an Kirche und 
Welt skizziert, ist etwas schmal geraten; 
der Grund dafür mag wohl darin liegen, 
daß seine Thematik sich z. T. mit anderen 
Faszikeln des •Pastorale" überschneidet 
und darum nur in einigen Schwerpunkten 
dargelegt wird. 

Drei Merkmale scheinen mir diese 
•Handreichung" zu kennzeichnen: 1. Sie 
hat ihren •Sitz" nicht in grundsätzlichen, 
allgemein-gültigen Überlegungen, sondern 
setzt am konkreten Menschen und am le- 
bendigen Vollzug an. Von da her ein stän- 
diges Sich-Offenhalten für je mögliche 
Entwicklungen im Leben des Glaubenden. 
Das •Mehr" des Subjekts und der Ent- 
scheidung ist kategorial nie ganz einzufan- 
gen. 2. Alle geistlichen Vollzüge werden 
von ihren anthropologischen Grundlagen 
her gesehen, wobei das •Mehr" der Gnade 
und des Endgültigen (Eschatologischen) 
durchaus im Auge behalten wird. Durch- 
gehendes Thema menschlich-geistlicher 
Entwicklung und Reifung ist die •Identi- 
tätssuche"; die Selbstfindung, die Überein- 
stimmung mit sich selbst (in der Sprache 
der geistlichen Überlieferung der •Trost") 
gilt als Indiz für die Übereinstimmung mit 
Gott (dem Willen Gottes). 3. Es liegt dem 



Buchbesprechungen 79 

Ganzen ein geschlossenes Konzept zugrun- 
de, das weit genug ist, alle geistlichen Voll- 
züge (nicht zuletzt das Ja zur Welt, die 
Arbeit und das •politische" Handeln) in 
sich aufzunehmen. Hier übertrifft der Ent- 
wurf viele ähnliche Versuche. - Vf. meint, 
er habe sich mit dieser Konzeption einer 
gewissen Einseitigkeit ausgesetzt. Das kann 
ich eigentlich nicht sagen, zumal er sich 
innerhalb seines Konzeptes immer um Aus- 
gleich der Meinungen bemüht. Eher wird 
man sagen können, daß es der Anregungen 
fast zu viel sind und manches nur ange- 
deutet wird. Der gedrängte Stil und die 
vielfach von den Humanwissenschaften 
herkommende Terminologie setzen für die 
Durcharbeit des Buches einiges voraus. Ein 
detailliertes Inhaltsverzeichnis ersetzt das 
fehlende Register. Der Faszikel nimmt im 
Gesamt des •Pastorale" eine wichtige 
Stelle ein. F.WulfSJ 

Exeler, A. - Ortkemper, F. J. - Gres- 
hake, G. - Waltermann, R.: Zum The- 
ma Buße und Bußfeier. Stuttgart, Kath. 
Bibelwerk 1971. 164 S., Sn. DM 13,-. 

Sinn und Vollzug der Buße in der heutigen 
Kirche ist das Thema dieses Bandes (aus 
der neuen Diskussionsreihe •Zum Thema" 
des KBW), dem man einen großen Leser- 
kreis wünschen möchte, obwohl er nur Ver- 
treter einer bestimmten theologischen Rich- 
tung zum Problem berücksichtigt. Aus- 
gangspunkt sind Thesen des sogenannten 
Freckenhorster Kreises (einer Priestergrup- 
pe im Bistum Münster) zur gegenwärtigen 
Situation (vor allem zur Frage der Zuord- 
nung von Bußfeier und Einzelbeichte, beide 
Formen müssen in der Kirche ihren Platz 
haben). 

A. Exeler versucht zunächst klarzuma- 
chen, daß die tatsächliche Umkehr im 
Sinne der Bibel weitaus wichtiger sei als 
jeder sakramentale oder nichtsakramentale 
Bußritus. Es geht keineswegs darum, die 
Sünden wegzudisputieren, wohl aber dar- 
um, den Menschen als den zu sehen, dem 
Gottes frohe Botschaft gilt. Die Situation 
(deutlicher Rückgang der Einzelbeichten) 
ist nicht bloß negativ zu beurteilen, son- 
dern enthält positive Momente. Die Praxis 

der gemeinsamen Bußfeier z. B. ist aus vie- 
len Gründen gutzuheißen, obwohl es unter 
den verantwortlichen Amtsträgern noch 
viele gibt, die sich dagegen wehren, •die- 
sen gemeinsamen Bußgottesdienst als gül- 
tige Form der Sakramentenspendung anzu- 
erkennen" (29). Für K. Rahner ist eine sol- 
che ausdrückliche Erklärung keine notwen- 
dige Bedingung dafür, daß diese Buß- 
andacht sakramentalen Charakter hat (32). 
Die Frage ist aber, ob solche Form der Buße 
für die Todsünde gilt. Sie wird auch durch 
die sonst recht gediegenen Ausführungen 
von F. J. Ortkemper über den Ruf der Um- 
kehr in der Bibel nicht beantwortet. 

Größtes Interesse dürfte der dogmen- 
geschichtliche Beitrag von G. Greshake fin- 
den, denn die traditionelle Bußpraxis er- 
scheint manchen als (seit Trient) unver- 
änderlich kanonisiert. Greshakes herme- 
neutische Grundthese hingegen lautet: •Die 
jeweilige geschichtliche Gestalt der kirch- 
lich-sakramentalen Bußpraxis ist die der 
jeweiligen sozio-kulturellen und pastoralen 
Situation entsprechende Konkretisierung 
der im Neuen Testament grundgelegten, 
dort aber auch schon verschieden akzen- 
tuierten Leitgedanken über Sünde und 
Heil, Kirche und Welt, Gemeinde und ein- 
zelnen, Amt und Charisma" (65). Der Vf. 
bietet einen aufschlußreichen historischen 
Überblick über die zweifache Gestalt der 
Buße und viele Einzelfragen, wobei die lei- 
der nicht genügend bekannte bunte Vielfalt 
des Bußwesens vor Augen rückt. Ein erwei- 
tertes Verständnis der Bußsakramentalität 
und des darin handelnden Subjektes sind 
die voraussichtlichen Konsequenzen. •Die 
Forderung eines Einzelbekenntnisses im 
Falle schwerer Schuld ist (nach seiner An- 
sicht) weder einfach positive kirchliche Dis- 
ziplinarvorschrift, die jederzeit rückgängig 
gemacht werden könnte, sie entspringt aber 
auch nicht unbedingt und unaufgebbar dem 
Wesen des Bußsakramentes als des wirk- 
samen Zeichens göttlicher Vergebung" 
(117). 

Die von R. Waltermann zusammenge- 
stellten •Modelle" gemeinschaftlicher Buße 
in der Gemeinde sind nicht ohne weiteres 
verwendbare Formulare, sondern Anre- 
gungen. Auch sie wollen unsere Phantasie 
nicht auf liturgische Formen einengen. 

F.-]. Steinmetz SJ 



Buchbesprechungen 80 

Vom Wunderbericht zur Predigt (Ver- 
kündigen 2). Hrsg. von P. Bormann. 
Stuttgart, Kath. Bibelwerk 1969. 126 
S., kart. DM 9,80. 

Immer wieder wird man nach praktischen 
Hilfsmitteln gefragt, die zwischen den Er- 
kenntnissen der wissenschaftlichen Exegese 
und der Aufgabe der Verkündigung ver- 
mitteln. Es sei deshalb an dieser Stelle ein- 
mal auf die Jahrbücher katholischer Homi- 
letiker aufmerksam gemacht, die sich dieser 
Aufgabe ausdrücklich stellen. Nachdem der 
erste Band sich allgemein mit dem Thema 
•Was und wie sollte heute verkündigt und 
gepredigt werden!" auseinandersetzte, be- 
faßt sich der vorliegende zweite Band mit 
dem von vielen gefürchteten Problem 
•Wunderbericht". 

Man kann nicht erwarten, daß ein sol- 
ches Buch die Problematik erschöpfend be- 
handelt. Im Bericht über die 7. Arbeits- 
tagung (J. Hofmeier) wird sogar bedauert, 
•daß die gegenwärtige Hörersituation von 
den Referenten wohl gestreift, aber nie 
wirklich dargestellt wurde" (66). Immerhin 
wäre es schon von großer praktischer Be- 
deutung, wenn wenigstens die vorgetrage- 
nen Ergebnisse und Gesichtspunkte vom 
Gemeinde-Klerus zur Kenntnis genommen 
würden. Pastoralsoziologische Aspekte wer- 
den für das nächste Jahrbuch in Aussicht 
gestellt. 

In •Verkündigen 2" informiert J. Blank 
zunächst allgemein über die biblischen 
Wunderberichte. Hermeneutische Überle- 
gungen unterscheiden klar zwischen •Mira- 
kel" und wunderbarem •Zeichen", machen 

mit den anthropologischen Bedingungen des 
Wunders (Weltverständnis) vertraut, fra- 
gen nach den literarischen Gattungen der 
sprachlichen Überlieferung, bringen bibli- 
sche Beispiele und ihre Interpretation, er- 
innern an Jesu Weigerung - sensationelle 
Wunder zu wirken. F. Kamphaus bietet eine 
Auslegung der •Sturmstillung" in synop- 
tischem Vergleich. Sein Fazit: •Die Plura- 
lität in der Verkündigung derselben Sache 
bedeutet keine Schwäche, die möglichst aus- 
zugleichen ist, sondern eine im Christus- 
zeugnis liegende Stärke, einen Reichtum, 
den es auszuschöpfen gilt" (27). Drei schon 
vorgegebene Predigthilfen zur •Sturmstil- 
lung" werden von W. Massa kritisch analy- 
siert. Da es sich um ein viel gebrachtes 
Parade-Beispiel moderner Exegese handelt, 
werden vielleicht schon offene Türen ein- 
gerannt. Das dürfte für das sogenannte 
Speisungswunder, zu dem B. Krautter und 
E. Bartsch eine Homilie erarbeiteten, weni- 
ger zutreffen. Auf großes Interesse wird 
auch die von E. Bartsch und J. Hoffmann 
beantwortete Frage stoßen: •Wie kann 
man zugleich biblisch und aktuell predi- 
gen?" Oft mißverstandenes Beispiel dafür 
ist Lk 5,1-11, ein Text, der gar nicht als 
Wundergeschichte verkündigt werden muß. 
Sympathisch auch der abschließende Bei- 
trag von F. Kamphaus über Möglichkeiten 
und Grenzen der historisch-kritischen Ex- 
egese. •Der Geist läßt sich nicht in Metho- 
den einsperren" (61). 

Fast die Hälfte des Jahrbuches besteht 
aus einem reichhaltigen Bücher- und Zeit- 
schriftenbericht zu Fragen der Predigt. 
Außerdem ist ihm eine zehnseitige Litera- 
turkartei beigelegt. F.-]. Steinmetz SJ 




