BUCHBESPRECHUNGEN

Gottesfrage

Kunz, Erhard: Christentum ohne Gott?
Frankfurt, Knecht-Verlag 1971. 152 S.,
geb. DM 12,80.

In der augenblicklichen Flut der Literatur
zur Problematik der Gotteserkenntnis ver-
dienen diese gesammelten Aufsatze beson-
dere Erwihnung. Sie unterscheiden sich
wohltuend von vielen anderen Stellung-
nahmen zur Sitvation durch auffallend
bescheidene Diktion und duflerst besonnene
Darstellung. Sie empfehlen sich sowohl
zur kritischen Durchleuchtung von eventuell
vorhandenen allzu naiven Vorstellungen
als auch zur Festigung christglaubiger
Hoffnung und Liebe.

Ein erstes Kapitel stellt das Problem bis
hin zu der erschiitternden Bereitschaft,
»nicht zu glauben, wenn die Wahrheit ver-
langen sollte, es nicht zu tun“ (80). Daf die
Realitit Gottes freilich nur durch Glaube,
Hoffnung und Liebe erfahrbar wird,
kommt zwar deutlich zum Ausdruck, mfifite
aber wohl noch radikaler durchreflektiert
werden. Andernfalls diirften z. B. die An-
fragen S. Freuds, auf die K. u. a. anspielt
(20), nicht ausreichend beantwortet sein.

Die Ansitze des ersten Kapitels werden
im zweiten weiter entfaltet. Hier heifit es
dann auch klar: ,die Mitmenschlichkeit
kann uns keine Erfahrung Gottes vermit-
teln, wenn sie nicht mit der Hoffnung auf
den Dabei-Seienden, den Beistechenden
verbunden ist.“ Anderseits: ,Erst in der
konkreten Bruderliebe verliert die Hoff-
nung den Charakter eines leeren Wunsch-
traumes und einer bedeutungslosen Illu-
sion“ (63). Auch die Gotteserfahrung, die
uns Jesus Christus vermittelt hat, meint
immer noch: ,Er hat die Offenheit, die Be-
reitschaft zu horen oder den Gehorsam
durchgehalten bis zum letzten, namlich bis
zur Hingabe seines Lebens® (64).

Die Schwierigkeiten unseres Sprechens
von Gott kommen dann noch einmal aus-
fihrlich zor Diskussion. Kunz versucht das
Sprechen von Gott im Sprechen mit Gott
zu begriinden. ,Wollen wir heute in Ver-

kiindigung, Liturgie und Theologie konkret
von Gott sprechen, so miissen wir in unse-
rem Leben und unserer Welt nach den kon-
kreten Taten der Liebe und den Zeichen
der Hoffnung suchen, die uns zum Ver-
traven und Danken auffordern“ (89). Da
aber das Wort vom Kreuz ,der letzte An-
haltspunkt unseres Sprechens mit Gott sein
mufl“ (100), scheint mir der Realititsbezug
unseres Glaubens auch in diesem Kapitel
noch nicht ausdiskutiert.

Eine umsichtige und noble Auseinander-
setzung mit D. Sélle schliefit den Band ab.
Dabei ist ein letztes Urteil wegen mancher
unpriziser und allzu polemischer Aus-
drucksweisen der protestantischen Theolo-
gin kaum méglich. ,Sollte es ihre eigentliche
Intention sein, ein rein theoretisches, in
weltbildlichen Vorstellungen verfestigtes
Verstindnis des Gottesglaubens zu be-
kimpfen, ohne die dem Menschen vorge-
ordnete Wirklichkeit einer absoluten perso-
nalen Liebe zu leugnen, so ware ihr ganz
zuzustimmen* (151). — Es ist zu hoffen, dafl
Kunz dem ganzen Thema einmal eine
grundsitzliche Abhandlung widmet.

F.-]. Steinmetz S]

Miihlen, Heribert: Die abendlindische
Seinsfrage als der Tod Gottes und der
Aufgang einer neuen Gotteserfahrung.
Paderborn, F. Schoningh 21968. 61 S.,
kart. DM 3,80.

Die Lektire dieses Biichleins kann wohl
nur Berufs-Theologen empfohlen werden.
Der Vf. (Professor fiir Dogmatik in Pader-
born) erhebt auch keineswegs dem An-
spruch, eine zureichende Antwort auf die
Gottesfrage des heutigen Menschen zu ge-
ben. Aber die hier von ihm angeschnitte-
nen Probleme verdienen intensive Beach-
tung, weil sie auf einen geistesgeschicht-
lichen Umbruch aufmerksam machen, des-
sen Bedeutung bisher nicht genug erkannt
wurde.

Der erste negative Teil des Biichleins be-
faflt sich mit der Struktur der traditionel-



Buchbesprechungen

len abendlindischen Seinsfrage und ver-
sucht zu zeigen, dafl sie fiir den heute er-
fahrenen ,Tod Gottes“ auf tragische Weise
mitverantwortlich ist. Der V{. ist zunichst
der Ansicht, dafl auch in der christlichen
Theologie (von bemerkenswerten, aber un-
bedeutenden Ausnahmen abgesehen) der
svorpersonale Charakter der griechischen
Seinsfrage beherrschend geblieben® ist (14).
Auch die sog. ,Neuzeit, die durch eine
Wende zum Subjekt gekennzeichnet ist,
verdeckt infolge ihres Subjekt-Objekt-
Schemas immer noch die entscheidende Er-
fahrung der Intersubjektivitit. Sie hat
auflerdem die Moglichkeit einer totalen
Vergegenstindlichung der Natur zur Fol-
ge. ,Das héchste Seiende in der technischen
Welt ist der Mensch und nur der Mensch®
(85). Die Tragik der abendlindischen Seins-
frage besteht darin, daf sie infolge ihrer
apriorischen Du-losigkeit die biblische Got-
teserfahrung immer mehr verstellt.

Positiv geht M. davon aus, dafl jede
intersubjektive Beziehung fiir den Men-
schen nicht nur Voraussetzung der Selbst-
findung, sondern auch ,Voraussetzung und
Vorstufe (ist) fir die Wirklichkeit des rei-
fenden Bezuges zu ... Gott“ (44). Die un-
umgingliche Fremdverursachung des je-
weiligen Daseins ist ein aussichtsreicher
Ansatzpunkt fiir den Aufschwung zu einer
hdchsten ,Ursache®. Allerdings ist diese
personale Kausalitit ,nicht primir Her-
aussetzung einer Person aus einer ande-
ren..., sondern zundchst wechselseitige
Entgegensetzung um der intendierten Ein-
keit willen* (51 {.). Aber in der personalen
Begegnung erfiahrt der Mensch immer wie-
der gegenseitige Begrenzung. ,Hinter der
Begrenztheit der mir begegnenden Person
jedodh . . . erdffnet sich gleichsam der unbe-
grenzte Horizont von Du- bzw. Wir-haf-
tigkeit dberhaupt® (55). Dieser in jeder
personalen Begegnung als Bedingung ihrer
Méglichkeit mit-erfahrene Horizont ist nach
M. nichts anderes als das Pneuma Gottes.
~Wer in geordneter Weise seine Mit-
menschlichkeit vollzieht, hat immer schon
den Geist Gottes bzw. Christi als deren
Horizont und Bedingung der Méglichkeit
miterfahren“ (59).

Natiirlich kann die vorliegende These
mit ihren kurzen Andeutungen und etlichen
Jvielleicht* und ,irgendwie“ nicht ganz

75

befriedigen. Der V. entschuldigt sich da-
mit, daf fiir die gemeinte Erfahrung in
dem gegenwirtigen theologiegeschichtlichen
Stand die entsprechenden Aussageweisen
noch nicht aufgearbeitet seien. Es bleibt zu
hoffen, dafl die von ihm angekiindigte aus-
fihrlichere Untersuchung weitere Klarung
bringt. F.-]. Steinmetz S|

Grothues, Dirk: Wo ist Gott zu finden.
Fragen und Antworten von heute. Es-
sen, Ludgerus-Verlag 1971. 150 S.,
kart. DM 10,80.

Dieses Buch ist aus den Vorarbeiten zu
einer Artikel-Serie entstanden, die ur-
spriinglich fir die Kirchenzeitung der Di-
dzese Minster, Kirche und Leben, geplant
war. Seine Darlegungen scheinen fiir
theologische Rundgespriche von ,Laien“
gut geeignet.

Der V{. versucht zunichst zu kliren, was
die Redeweise vom ,, Tod Gottes“ vor allem
bedeutet. Die eigentliche Tod-Gottes-Theo-
logie (d. h. die radikalen Konsequenzen sei-
ner Inkarnation und Kreuzigung) wird
zwar nicht vorgestellt (mit Ridksicht auf
den Leserkreis?), wohl aber alles, was im
konkreten Alltag eine Rolle spielt, ange-
fangen vom billigen Reklame-Trick tber
den Tod nationaler und konfessioneller
Gétter bis zur schmerzlichen Erfahrung des
weitverbreiteten  ,gottlosen  Lebensge-
fabls“. Als mégliche Ursachen kommen
das naturwissenschaftlich-technische Den-
ken, die historische Bibelkritik, die neu be-
tonte Menschlichkeit Jesu Christi, die all-
zu-menschliche Kirche und Erkenntnisse
der Psychologie zur Sprache. Eine kurze,
aber treffende Charakterisierung der ge-
wohnlich  vorkommenden  Reaktionen
schlieflt sich an. Ein recht informativer Ex-
kurs diber Nietzsche vertieft die Problema-
tik. Seltsam allerdings die Bemerkung, es
gibe ,die Mdglichkeit zu intellektuell
redlicher Gliubigkeit wie auch zum mora-
lisch einwandfreien Unglauben® (69).

Die Auseinandersetzung ist vielschichtig
und diirfte im allgemeinen den Anspriichen
aufgeschlossener ,Laien® geniigen. Sie be-
riicksichtigt die Faszination des Menschen
durch die moderne Technik ebenso wie die
Erfahrung von Leid, Schmerz und Tod so-



Buchbesprechungen

wie die Grenzen des analytischen Den-
kens. Brauchbar ist sicher auch der Ver-
such, einen Zugang zum Zeugnis der Bibel
zu zeigen. Die gréfite Intensitit erreicht
der Vi. wohl in den leider sehr knappen
Ausfihrungen iiber ,Gotteserkenntnis in
Christuserkenntnis®. Ein wenig enttiuschen

Gebet

Merton, Thomas: Wahrhaftig beten.
Ubersetzung aus dem Amerikanischen.
Freiburg (Schweiz), Paulusverlag 1971.
137 S., Ln. DM 12,80.

In diesem Buch iiber das Gebet, dem letz-
ten seines Lebens, sucht der bekannte Trap-
pist die Trennmauern des monastischen
Eigenbereichs durchlissig zn machen und
weitere Kreise anzusprechen. Es geht in
den 19 Kapiteln nicht um Theorie, nicht um
Methodik, sondern ganz einfach um Gebet.
V£. hat es geiibt in langen Kloster- und
Eremitenjahren, er hat sein Wesen heraus-
gekldrt an der umfassend studierten geist-
lichen Uberlieferung und im nie abbrechen-
den Kontakt mit den Strémungen der Zeit.
Es dringt ihn spiirbar, das selbst Erfahrene
weiterzugeben an Suchende und Ratlose,
nicht wie einer, der weil}, sondern als Mit-
suchender und Ringender. Beten, sagt er,
heifit sich dndern. Das verlangt Absage an
jede falsche Innerlichkeit, an selbstver-
fertigte Goétzen- und Gottesbilder, eben
Wahrhaftigkeit, die wegen der mensch-
lichen Ohnmacht zugleich bedeutet: sich
vollig Gott 6ffnen und fiberlassen, wo im-
mer er den Menschen anruft. Der Weg zu
diesem existentiellen Gebet fithrt durch
Angst, Zweifel, Dunkel; immer aber heifit
er: tun, vollziechen. Das ist iberaus einfach
und doch so anspruchsvoll wie alles Echte;
und um das Echte geht es, der deutsche
Titel ist gut gewahlt.

Dennoch bleiben Fragen, namentlich an
das Verstindnis von ,Kontemplation®.
Hier scheint sich ein Ringen um Ansgleich
abzuzeichnen zwischen der (letztlich thomi-
stisch) abgehobenen Eigenberufung des pro-
fessionell ,Kontemplativen® und dem Ein-
bringen von Gebet (Meditation, Kontem-
plation) in das reale, heutige Leben, das
alle Christen anfordert. Mir scheint, dieser
Aunsgleich ist nicht immer und nicht ganz

76

die Anregungen iiber die ,Kirche als Zei-
chen Gottes“, obwohl man dem Finale nur
zustimmen kann: ,Ob Gott in unserer
Welt, in unserer Kirche als dem Zeichen
Gottes unter den Volkern sichtbar und er-
fahrbar wird, ist mit in unsere Verantwor-
tung gestellt® (146). F.-]. Steinmetz S]

gelungen (M. war zndem innerlich bereits
auf dem Weg nach dem Osten, als dieses
letzte Buch entstand). Damit bleibt ein zen-
trales Anliegen wenigstens teilweise offen:
Hinfithrung zu einem Leben des Gebetes
im Kontext unserer Gesellschaft. Dennoch
macht M.’s unmittelbar wirkende Gottbe-
troffenheit, verbunden mit einer unbefan-
genen NutznieBung der Alten und einer
sehr differenzierten Selbsterkenntnis, die
Lektiire empfehlenswert. Aunf jeden Fall
gewinnt man den Eindruck: hier spricht
einer, der tut, was er sagt — er betet.

C. Bamberg OSB

Pereira, Alfonso: Jugend mit Gott. Ge-
danken und Gebete, Kevelaer, Butzon
und Bercker, 1971. 416 S., Plastik DM
10,80.

Das Erfolgsgebetbuch Pereiras ,Jugend
vor Gott“ (710. Tausend!) war im Augen-
blick allenfalls nur noch einigen wenigen
kirchlich gebundenen und organisierten
Jugendlichen ein brauchbarer ,Begleiter”
auf ihrem ,Weg zu Gott“. Deswegen hat
sich der Herausgeber richtig und zur rech-
ten Zeit entschlossen, ein neues Gebetbuch
herauszubringen. Nicht nur Titel und Auf-
madhung sind neu, sondern auch der ganze
Stil dieser sehr reichen Auswahl an (von
anderswo ibernommenen oder neu formu-
lierten) Gebeten, Zitaten, Notizen, Infor-
mationen, Meditationen und Bildern. Wih-
rend das frithere Gebetbuch noch ganz den
Geist kirchlicher Jugendbewegung atmete
(ond damit zn seiner Zeit wirklich ange-
messen war), ist in dieser Sammlung das
religiése Empfinden heutiger Jugendlicher,
die sich mit der Kirche und ihrer Form des
Betens grofienteils schwer tun, m.E. gut
getroffen: Glauben (und damit Beten) als
fragendes, zweifelndes, vertranen-wollen-
des Suchen nach Gott und zugleich als sich



Buchbesprechungen

im Privaten und Gesellschaftlichen enga-
gierendes Suchen nach dem Nichsten. Dazu
hilft einmal schon die Weite der in den
Texten angesprochenen Themen - aller-
dings sind weder die Ubersicht am Anfang
noch die gedringte Form der Zusammen-
stellung fiir das Aunfspiiren einer inhalt-
lichen Ordnung sehr erhellend... sie sei
deshalb stichwortartig hier nachgetragen:
Jesus Christus, Eucharistie, Heilsgeschich-
te im Kirchenjahr, Kirche und Einheit der
Kirche, personale Liebe, Freizeit (u. a. Fe-
rien, Verkehr n. 4.), Nichstenliebe, Krank-
heit, Leid und Tod, Gebet und Meditation,
Morgen-, Abend- und Tischgebete, Suche
nach Gottes Gegenwart (Vaterunser), Siin-
de, Verzeihen und Gewissensbildung, Berg-
predigt (soziales und politisches Engage-
ment, Dritte Welt u. a.), Beruf und Beru-
fung, Vertrauen, Gott-finden in der Welt.
Aber mehr nodh als dieser Themenreichtnm
wird wohl die Weite der theologischen
Konzeptionen in dieser Textauswahl viele
religids interessierte Jugendliche anspre-
chen: sie reicht von Martin Bubers ,Du“
bis Dorothee Sélles ,Vater unser” im An-
gesicht ibrer fragenden ,linken Freunde®.
Das scheint mir keineswegs eine ,Konzep-
tionslosigkeit® dieser Sammlung zu sein,
sondern eher ein (gelungener) Versuch, der
noch weitgehend ,synkretistischen® reli-
giosen und theologischen Situation inner-
halb der heutigen Jugend (und nicht nur
bei ihr...) gerecht zun werden. Zudem ver-
meidet Pereira dadurch gut die Einseitig-
keit vieler heutiger Gebetbiicher, das Ge-
bet entweder nur als Wachwerden der
eigenen Verantwortung, als Provokation
und Appell zum engagierten Tun zn ver-
stehen (und damit schliefllich doch in 6dem
Moralisieren zu enden), oder — umgekehrt
— es nur als Wachwerden fir die (unver-
mittelte) Transzendenz Gottes und fiir das
Vertrauen und Ausruhen in Gottes Gebor-
genheit zu begreifen. So schwer die Ver-
mittlung beider Elemente ist, so notwendig
ist sie, gerade fur Jugendliche, die noch
beten wollen. Weil ,Jugend mit Gott®
diese Vermittlung recht gut leistet, ist es
nicht nur jedem interessierten Jugendlichen
ab 14/15 Jahren zu empfehlen, sondern
auch den Seelsorgern fiir die Gestaltung
von Jugend- oder Studentengottesdiensten,

Jugendexerzitien u. 4. M.KehlS]

77

Wertelius, Gunnar: Oratio continua.
Das Verhiltnis zwischen Glaube und
Gebet in der Theologie Martin Lu-
thers (Studia Theologica Lundensia
32). Lund, CWK Gleerup 1970. 396 S.,
kart.

Der kritische Hinweis auf die ,Diskrepanz
zwischen der Rolle des Gebets im religis-
sen Leben und der Aufmerksamkeit, die
man ibm in der Theologie gewidmet hat®
(9), trifft die katholische Theologie noch
stirker als die evangelische. Deshalb ist
es erfreulich, Luthers Gebetstheologie in
der ganzen Breite seines Schrifttums (also
auch der Predigten usw.) vorgestellt zu be-
kommen. Die Nachteile dieser Fillle nimmt
man gern in Kauf; auch den der villigen
Verzeichnung der vorlutherischen Tradi-
tion. H. O. Peschs These, dafl gerade im
Bereich der Rechtfertigung und des Glau-
bens nur ein verschiedenes Sprachspiel (sa-
piential — existentiell) Luther und die gro-
fle mittelalterliche Tradition trennt, nicht
aber Sachverschiedenheit, darf nicht mehr
iibergangen werden. Kleinigkeiten (Iserlohs
und Obermans Vortrige von 1966 in Jir-
venpdi sind schon seit 1967 nicht mehr
sungedruckt®; eine ausgefallene Zeile, 203;
Ubersetzungsfehler wie ,schopfen” fiir
schaffen, 49 usw.) fallen nicht ins Gewicht.

Als Niditfachmann mufl man sich aber
erst einmal mit den Widerspriichen in Lu-
thers Schriften zurechtfinden; dann versteht
man, daf hier ein Glaubensanspruch zu
Wort kommt, der die Logik sprengt. Kein
Werk und doch Werk; keine Ubung und
doch Ubung; immer von neuem beginnen
und doch Fortsdiritt (z. B. 364); ,,Gott wird
gesucht, wenn er nicht gesucht wird® (134).

In diesen Paradoxen (die Wertelius ge-
legentlich zu leicht iiberspielt) kommt eine
bleibend christliche Gebetstheologie zu
Wort: Gebet verwirklicht ,die Geschopf-
lichkeit des Menschen“ (86. 263); gibt es
nicht ,extra, anflerhalb Christus“ (181); ist
»Urfunktion des Geistes* (286). Luther
setzt oft genug ,ein Gleichheitszeichen zwi-
schen Gebet und Glaube“ (27) — Glaube
lutherisch verstanden, also das gesamte
christliche Sein. Mit begrifflicher Prizision
ist solchen, alles umfassenden Intuitionen
nicht beizukommen. Wertelins kritisiert
auch Forscher, die solches (zu Recht? zu Un-



Buchbesprechungen

recht?) versuchten. Fiir Luther ,enthilt das
Gebet die ganze Paradoxalitit des Men-
schen® (268).

Drei Ziige prigten sich mir am deutlich-
sten ein: Der ,Primat des Wortes im Ver-
hiltnis von Glaube und Gebet* (112). Fiir
Luther ist ,jedes Gebet extra verbum
(auflerhalb des Wortes) gleichbedeutend
mit Gotzendienst* (120). Die Aktualitit
einer solchen zutiefst christlichen Erkennt-
nis kann man in Stichworten andeuten:
Innerlichkeitsmeditation, Sprache, Héren,
nach auflen, zwischenmenschliche Begeg-
nung. Letzteres, also der Wir-Charakter des
Gebets wird in einem eigenen Kapitel iber
die Kirche (317-345) vorgestellt.

Das zweite ist ,dic konstitutive Bedeu-
tung der Not fiir das Gebet“ {86). In iiber-
flissigen und falschen Polemiken gegen

Pastoral

Dienst am geistlichen Leben (Pastorale.
Handreichung fiir den pastoralen
Dienst). Antor: Josef Sudbrack. Mainz,
Griinewald 1971, 136 S., kart. 6,60 DM.

Es geht in diesem Faszikel des im Auftrag
der Deutschen Bischofskonferenz herausge-
gebenen ,Pastorale” nicht um ein Hand-
buch des geistlichen Lebens, sondern um
eine ,Handreichung fiir den geistlichen
Dienst“. Er will eine Hilfe sein fiir alle,
Priester, Ordensleute und Laien, die einen
»Dienst am geistlichen Leben® ausiiben, sei
es in der Gruppenunterweisung, sei es vor
allem in der Einzelseclsorge (geistliche
Fithrung). Das hat die Auswahl des Stof-
fes und den Aufbau des Buches bestimmt.
Nach einfithrenden Kapiteln iiber ,Die Be-
rufung aller Christen zum geistlichen Le-
ben und zum geistlichen Dienst sowie iber
~Die Dialektik (Natur — Gnade, Leib -
Seele, Actio ~ Contemplatio usw.) des geist-
lichen Lebens“ werden dessen Grundvoll-
ziige entfaltet (Gebet, Meditation, Ent-
scheidungsfindung, Verhiltnis zu Welt und
Arbeit, Verzicht, Leid, Kreuz Christi,
Kp. 8), um in einem Schlufkapitel (Kp. 5)
Anleitungen zum ,geistlichen Dienst am
Mitmenschen“ (geistliche Fithrung) zu ge-
ben. Kp. 4: ,Vielfalt der Verwirklichung®,

78

die katholische Tradition zeigt Wertelius,
dafl ,nur der angefochtene Mensch beten
(kann)“ (98). Die ganze Paradoxalitit der
lutherischen Sprache kommt in dem Satz
zum Ausdruck: ,Got kan nicht Got sein, Er
mus zuvor ein Teufel werden® (52). Kann
man die Tatsache, dafl christliches Beten
immer ein Springen iiber den Schatten des
Ich und des Menschseins ist, iberhaupt an-
ders ausdriicken?

Das dritte ist ,die eschatologische Per-
spektive” jeder Bitte (871). Das Gebet ist
einfachhin ,ein Bekenntnis, dafl es ein Le-
ben nach diesem gibt* (372). ,Denn“, so
schreibt Luther, ,wer hinfurt Got suchet
und treffen oder finden wil anders den inn
dem Christo, der findet und trifft nicht Got,
sondern den Teuffel selbs an Gotes stat”

(182). J. Sudbrack S}

das den spezifischen geistlichen Dienst des
Priesters und der Orden an Kirche und
Welt skizziert, ist etwas schmal geraten;
der Grund dafiir mag wohl darin liegen,
daf seine Thematik sich z. T. mit anderen
Faszikeln des ,Pastorale® iiberschneidet
und darum nur in einigen Schwerpunkten
dargelegt wird.

Drei Merkmale scheinen mir diese
»Handreichung“ zu kennzeichnen: 1. Sie
hat ihren ,Sitz“ nicht in grundsitzlichen,
allgemein-giltigen Uberlegungen, sondern
setzt am konkreten Menschen und am le-
bendigen Vollzug an. Von da her cin stin-
diges Sich-Offenhalten fiir je mogliche
Entwidklungen im Leben des Glaubenden.
Das ,Mechr“ des Subjekts und der Ent-
scheidung ist kategorial nie ganz einzufan-
gen. 2. Alle geistlichen Vollziige werden
von ihren anthropologischen Grundlagen
her gesehen, wobei das ,Mehr“ der Gnade
und des Endgiiltigen (Eschatologischen)
durchaus im Auge behalten wird. Durch-
gehendes Thema menschlich-geistlicher
Entwicklung und Reifung ist die ,Identi-
tatssuche”; die Selbstfindung, die Uberein-
stimmung mit sich selbst (in der Sprache
der geistlichen Uberlieferung der , Trost*)
gilt als Indiz fir die Ubereinstimmung mit
Gott (dem Willen Gottes). 3. Es liegt dem



Buchbesprechungen

Ganzen ein geschlossenes Konzept zugrun-
de, das weit genug ist, alle geistlichen Voll-
ziige (nicht zuletzt das Ja zur Welt, die
Arbeit und das ,politische Handeln) in
sich aufzunehmen. Hier iibertrifft der Ent-
wurf viele dhnliche Versuche, ~ V{. meint,
er habe sich mit dieser Konzeption eciner
gewissen Einseitigkeit ausgesetzt. Das kann
ich eigentlich nicht sagen, zumal er sich
innerhalb seines Konzeptes immer um Aus-
gleich der Meinungen bemiiht. Eher wird
man sagen konnen, dafl es der Anregungen
fast zu viel sind und manches nur ange-
deutet wird. Der gedringte Stil und die
vielfach von den Humanwissenschaften
herkommende Terminologie setzen fiir die
Durcharbeit des Buches einiges voraus. Ein
detailliertes Inhaltsverzeichnis ersetzt das
fehlende Register. Der Faszikel nimmt im
Gesamt des ,Pastorale” eine wichtige
Stelle ein. F. WulfS]

Exeler, A. — Ortkemper, F. J. — Gres-
hake, G. - Waltermann, R.: Zum The-
ma Bufle und Buf¥feier. Stuttgart, Kath.
Bibelwerk 1971. 164 S., Sn. DM 13,-.

Sinn und Vollzug der Bufle in der heutigen
Kirche ist das Thema dieses Bandes (aus
der neuen Diskussionsreihe ,Zum Thema“
des KBW), dem man einen groflen Leser-
kreis wiinschen mdchte, obwohl er nur Ver-
treter einer bestimmten theologischen Rich-
tung zum Problem beriicksichtigt. Aus-
gangspunkt sind Thesen des sogenannten
Freckenhorster Kreises (¢iner Priestergrup-
pe im Bistum Miinster) zur gegenwirtigen
Situation (vor allem zur Frage der Zuord-
nung von Bufifeier und Einzelbeichte, beide
Formen miissen in der Kirche ihren Platz
haben).

A. Exeler versucht zunichst klarzuma-
chen, dafl die tatsichliche Umkehr im
Sinne der Bibel weitaus wichtiger sei als
jeder sakramentale oder nichtsakramentale
Bufiritus. Es geht keineswegs darum, die
Siinden wegzudisputieren, wohl aber dar-
um, den Menschen als den zu sehen, dem
Gottes frohe Botschaft gilt. Die Situation
(deutlicher Riickgang der Einzelbeichten)
ist nicht blof negativ zu beurteilen, son-
dern enthilt positive Momente. Die Praxis

79

der gemeinsamen Bufifeier z. B. ist aus vie-
len Griinden gutzuheiflen, obwohl es unter
den verantwortlichen Amtstrigern noch
viele gibt, die sich dagegen wehren, ,die-
sen gemeinsamen Bufigottesdienst als giil-
tige Form der Sakramentenspendung anzu-
erkennen (29). Fiir K. Rahner ist eine sol-
che ausdriickliche Erklirung keine notwen-
dige Bedingung dafiir, dafl diese Bufi-
andacht sakramentalen Charakter hat (32).
Die Frage ist aber, ob solche Form der Bufle
fiir die Todsilinde gilt. Sie wird auch durch
die sonst recht gediegenen Ausfiihrungen
von F. J. Ortkemper iiber den Ruf der Um-
kehr in der Bibel nicht beantwortet.

Grofites Interesse diirfie der dogmen-
geschichtliche Beitrag von G. Greshake fin-
den, denn die traditionelle Bufipraxis er-
scheint manchen als (seit Trient) unver-
dnderlich kanonisiert. Greshakes herme-
neutische Grundthese hingegen lautet: ,Die
jeweilige geschichtliche Gestalt der kirch-
lich-sakramentalen Buflpraxis ist die der
jeweiligen sozio-kulturellen und pastoralen
Situation entsprechende Konkretisierung
der im Neuen Testament grundgelegten,
dort aber auch schon verschieden akzen-
tuierten Leitgedanken iber Siinde und
Heil, Kirche und Welt, Gemeinde und ein-
zelnen, Amt und Charisma“ (65). Der VI,
bietet einen aufschlufireichen historischen
Uberblick iiber die zweifache Gestalt der
Bufle und viele Einzelfragen, wobei die lei-
der nicht geniigend bekannte bunte Vielfalt
des Buflwesens vor Augen riickt. Ein erwei-
tertes Verstindnis der Bufisakramentalitit
und des darin handelnden Subjektes sind
die voraussichtlichen Konsequenzen. ,Die
Forderung eines Einzelbekenntnisses im
Falle schwerer Schuld ist (nach seiner An-
sicht) weder einfach positive kirchliche Dis-
ziplinarvorschrift, die jederzeit riikgingig
gemacht werden kénnte, sie entspringt aber
auch nicht unbedingt und unaufgebbar dem
Wesen des Bufisakramentes als des wirk-
samen Zeichens gottlicher Vergebung®
(117).

Die von R. Waltermann zusammenge-
stellten ,Modelle* gemeinschaftlicher Bufle
in der Gemeinde sind nicht ohne weiteres
verwendbare Formulare, sondern Anre-
gungen. Auch sie wollen unsere Phantasie
nicht auf liturgische Formen einengen.

F.-]. Steinmetz S]



Buchbesprechungen

Vom Wunderbericht zur Predigt (Ver-
kiindigen 2). Hrsg. von P. Bormann.
Stuttgart, Kath. Bibelwerk 1969. 126
S., kart. DM 9,80.

Immer wieder wird man nach praktischen
Hilfsmitteln gefragt, die zwischen den Er-
kenntnissen der wissenschaftlichen Exegese
und der Aufgabe der Verkiindigung ver-
mitteln. Es sei deshalb an dieser Stelle ein-
mal auf die Jahrbiicher katholischer Homi-
letiker aufmerksam gemacht, die sich dieser
Aufgabe ausdriicklich stellen. Nachdem der
erste Band sich allgemein mit dem Thema
» Was und wie sollte heute verkiindigt und
gepredigt werden!® aunseinandersetzte, be-
faflt sich der vorliegende zweite Band mit
dem von vielen gefiirchteten Problem
» Wunderbericht®.

Man kann nicht erwarten, dafl ein sol-
ches Buch die Problematik erschopfend be-
handelt. Im Bericht iiber die 7. Arbeits-
tagung (J. Hofmeier) wird sogar bedauert,
»dafl die gegenwirtige Hérersituation von
den Referenten wohl gestreift, aber nie
wirklich dargestellt wurde® (66). Immerhin
wiire es schon von grofler praktischer Be-
deutung, wenn wenigstens die vorgetrage-
nen Ergebnisse und Gesichtspunkte vom
Gemeinde-Klerus zur Kenntnis genommen
wiirden. Pastoralsoziologische Aspekte wer-
den fiir das nichste Jahrbuch in Aussicht
gestellt.

In ,Verkiindigen 2“ informiert J.Blank
zunichst allgemein iiber die biblischen
Waunderberichte. Hermeneutische Uberle-
gungen unterscheiden klar zwischen ,Mira-
kel“ und wunderbarem ,Zeichen®, machen

80

mit den anthropologischen Bedingungen des
Waunders (Weltverstindnis) vertrant, fra-
gen nach den literarischen Gattungen der
sprachlichen Uberlieferung, bringen bibli-
sche Beispiele und ihre Interpretation, er-
innern an Jesu Weigerung - sensationelle
Wunder zu wirken. F. Kamphaus bietet eine
Auslegung der ,Sturmstillung® in synop-
tischem Vergleich. Sein Fazit: ,Die Plura-
litdt in der Verkiindigung derselben Sache
bedeutet keine Schwiiche, die méglichst aus-
zugleichen ist, sondern eine im Christus-
zeugnis liegende Stirke, einen Reichtum,
den es anszuschdpfen gilt“ (27). Drei schon
vorgegebene Predigthilfen zur ,Sturmstil-
lung® werden von W. Massa kritisch analy-
siert. Da es sich um ein viel gebrachtes
Parade-Beispiel moderner Exegese handelt,
werden vielleicht schon offene Tiiren ein-
gerannt. Das diirfte fiir das sogenannte
Speisungswunder, zu dem B. Krautter und
E. Bartsch eine Homilie erarbeiteten, weni-
ger zutreffen. Auf grofles Interesse wird
auch die von E.Bartsch und J. Hoffmann
beantwortete Frage stoflen: ,Wie kann
man zugleich biblisch und aktuell predi-
gen?“ Oft mifverstandenes Beispiel dafiir
ist Lk 5,1-11, ein Text, der gar nicht als
Wundergeschichte verkiindigt werden muf.
Sympathisch auch der abschlieBende Bei-
trag von F. Kamphaus iiber Moglichkeiten
und Grenzen der historisch-kritischen Ex-
egese. ,Der Geist 138t sich nicht in Metho-
den einsperren® (61).

Fast die Hilfte des Jahrbuches besteht
ans einem reichhaltigen Biicher- und Zeit-
schriftenbericht zu Fragen der Predigt.
Auflerdem ist ihm eine zehnseitige Litera-
turkartei beigelegt. F.-]. Steinmetz S]





