Karl Rahner 84

Augen offenhalt, Forderungen aus der Situation auf. Doch es ist uns zu-
wenig ,sicher” und ,eindeutig®, dafl Jesus Christus es ist, der da ruft. So
tun wir zur ,Sicherheit” oft gar nichts. Auch werden an konkreten Forde-
rungen, die vielleicht schmerzen, sonst Leichtsinnige oft zu Griiblern.

Nur eirn Weg bleibt offen: Nachfolge und ~ um ein Wort von Hugo
Rahner abzuwandeln — diese in experimenteller Erkenntnis des Lebens
Jesu. Nur sie ist — im Gebet begriindet und von schépferischer Phantasie
belebt — experimentelle Erkenntnis Gottes. Hier gibt es Risiken, Probleme,
ungeldste Fragen — auch im Glauben. Wir miissen den Mut finden, auf der
Grenze zu leben. Vielleicht aber ist die Grenze der fruchtbarste Ort der
Begegnung mit Gott. Das Leben des Auferstandenen ist Anspruch. Und
diesen miissen wir in der Grammatik unseres Betens und Tuns vor dieser
Welt zu formulieren suchen. Nur diese Sprache ist glaubwiirdig, weil in
ihr die Phantasie der lebenserweckenden Liebe Gottes selber zur Sprache
kommt. Daran entscheidet sich, ob Jesus Christus der Herr auch der Wirk-
lichkeit ist, wie wir sie heute erleben.

Jesus hat sich zur bloflen Satzhilfte erniedrigt. ,Ohne Dich, ohne mich
ist er ja nie Christus. Er geht auf die Namenssuche.“ ,Der halbe Satz, die
erste Halfte des Satzes - das ist Jesus; die andere Halfte ist der Gliubige.
Erst beide zusammen bezeugen Jesus Christus. Denn nun ist er wahrhaftig
auferstanden, weil Du seinen Satz zu Ende sprichst* (E. Rosenstock-
Huessy).

Uber das Beten
Karl Rahner S], Miinchen

Die Frage, zu der hier eine Antwort versucht werden soll, lautet: Ist Beten
heute méglich? Eine zweite Frage, wie denn Beten heute zu geschehen
habe, um sinnvoll zu sein, ist im Grunde keine zweite, neue F rage; denn
sie spricht — wenn auch in einer anderen Grammatik — ebenfalls nur die
eine, einzige und ganze Situation des modernen Menschen aus: Ist Beten
heute moglich?

I. Hinfithrung zur Frage

Was oben gesagt wurde, gilt auch hier: Die drei Vorbemerkungen stehen,
bei rechtem Licht betrachtet, nicht erst im Vorfeld des Betens, sondern sind
cher als die Generalprobe des einen grofien Themas ,Gebet* anzusehen.



Uber das Beten 85

1. Beten als Grundakt der menschlichen Existenz

Es gibt Wirklichkeiten im menschlichen Leben, die, weil sie das eine
Ganze des Menschen betreffen und aktualisieren, nicht von einem Punkt
auflerhalb ihrer aufgebaut und verstanden werden konnen. Es gibt ja fiir
den Vollzug des einen Ganzen des Menschen keinen Punkt auflerhalb, von
dem aus dieser Vollzug wie durch ein unabhingiges Koordinatensystem
bestimmt und aufgebaut werden kénnte, so dafl er schon verstindlich ist,
bevor er geschieht. Was Liebe, Treue, Vertrauen, Hoffnung, Angst und so
fort ist, wird in seiner Moglichkeit und in seinem Sinn nur greifbar und ver-
standlich im Akt des Vollzugs solcher Grundgeschehnisse der menschlichen
Existenz selbst. Sie sind nicht eigentlich synthetisch von auflen her ando-
zierbar und kénnen es gar nicht sein. Geldnge es scheinbar, wére deren
Wesen verfehlt. Man kann so etwas nur als schon in sich geschehend vor-
finden und als Angebot an seine Freiheit dann annehmen oder — verdrin-
gen und absterben lassen. Solches gilt auch fiir das Gebet. Denn es ist, wenn
es iiberhaupt ist und einen Sinn haben soll, ein solcher totaler Grundakt der
menschlichen Existenz, der diese als Ganzes umfafit und auf jenes Ge-
heimnis hin in vertrauende und liebende Bewegung bringt, das wir Gott
nennen. Auch das Gebet also kann nur in seinem Vollzug als moglich und
sinnhaft erfafit werden. Auch es muf} als etwas erfahren werden, das in
einem wahren Sinn schon immer in uns gegeben ist; nur so kann es ange-
nommen oder auch verdriangt und zum Absterben verurteilt werden. Man
kann somit Giber das Gebet nur sprechen in einem Hinweis auf dieses Im-
merschongegebensein im Grund unserer Existenz, auf dieses geheime Fle-
hen des Geistes Gottes, wie Paulus es nennt, und in das wir einstimmen
miissen in der Tat unserer Freiheit. In fritheren Zeiten, in denen Gott {iir
das offentliche Bewufitsein der Gesellschaft eine selbstverstindliche Tat-
sache war, konnte man leicht von daher erkldren, was Gebet ist, und so We-
sen und Notwendigkeit fast rational von auflen her dem Menschen nahe-
bringen. Aber wenn wir heute bei allem Glauben, den wir haben, den wir
in uns verteidigen, uns auch immer fast dngstlich fragen miissen, was denn
eigentlich mit dem Wort Gott gemeint sei, wo Gott zu finden ist, der in
einer Welt nicht vorzukommen scheint, die von den exakten Wissenschaf-
ten mit ihrem methodischen Atheismus interpretiert wird, dann wird das
Gebet (im weitesten Sinn des Wortes natiirlich) selbst der Ort, an dem wir
Gott begegnen; Gott ist nicht mehr der selbstverstindliche Ausgangspunkt,
der Wesen und Notwendigkeit des Gebets wie von auflen verstindlich ma-
chen wiirde. Das Gebet selbst mufd sich — und in sich Gott ~ uns nahebringen
und rechtfertigen.



Karl Rahner 86

2. Beten als geschichtliche Konstante der Menschheit

Es gibt eine Geschichte des Gebetes, und sie ist so weit, so breit und lang
wie die Geschichte der Menschheit. Dieses Gebet mag (im Lauf der Ge-
schichte der Menschheit) die seltsamsten Formen annehmen, mag sich be-
ztiglich seines konkreten Inhalts und beziiglich seines Adressaten weit ver-
irren. Aber es 14}t sich doch durch alle seine Entstellungen und geschichtli-
chen Gestalten hindurch immer erkennen als jener geheimnisvolle Vor-
gang, in dem ein Mensch sich auf das letzte Geheimnis seines Daseins als
solches vertrauend, ausdriicklich, thematisch, einlafit. Es ist doch so: Gebet
ist iiberall in der Menschheitsgeschichte. Das sollte uns mindestens zu den-
ken geben, wenn wir fragen, ob heute Gebet noch méglich ist. Natirlich ist
heute vieles moglich und darum anderes unmoglich geworden. Man mag
darum fragen, ob jeder heute noch um Schutz vor Blitz beten miisse, wenn
er sich unter einem Blitzableiter sicherer fiihlt. Aber wenn wir beobachten,
daf in den letzten Grundvollziigen des menschlichen Daseins der Mensch
gegeniiber fritheren Zeiten sich gar nicht oder kaum geindert hat, dafl
Liebe, Treue, Daseinsangst, Enttiuschung, Eifersucht, Verantwortungsbe-
wufitsein und so fort heute genau wie je das Leben des Menschen durch-
walten und sich nur deren empirische gegenstindliche Vermittlungen wan-
deln, wenn wir weiter bedenken, dafl doch Gebet - falls wir iiberhaupt die-
sem Wort einen Sinn geben konnen und selbst in seiner Ablehnung es miis-
sen — eben zu diesen urtiimlichen Grundvollziigen gehort, die sich gar nicht
wirklich durch die modernen Zeiten der Rationalitiit geiindert haben, wenn
wir schlieflich darauf achten, dafl alle solche Grundvollziige und nicht nur
das Gebet immer wieder skeptisch angezweifelt werden, den Versuchen der
Auflésung und Forterklarung ausgesetzt sind und doch bestehen bleiben
und immer wieder neu in ihrer Unableitbarkeit erfahren werden, dann
sollte uns die Geschichte des Gebetes, die so lang wie die Menschheitsge-
schichte {iberhaupt ist, mindestens vorsichtig machen gegeniiber dem Ver-
dacht, das Gebet sei eine Sadue, die wie z. B. Zauber, Verwiinschungsprak-
tiken, magische Beschwérungen archaischen Zeiten angehére und hchstens
noch wie ein triiber Restbestand und Bodensatz im heutigen Menschen auf
dem Grund seines noch nicht ganz rational aufgeklirten Wesens existiere.

3. Beten und exakte Wissenschaft

Die dritte Vorbemerkung hingt eng mit der ersten zusammen. Der
Mensch wiirde in einem existentiellen (wenn auch nicht notwendig psychia-
trischen) Sinn schizophren werden, wiirde er nur das in seinem Leben un-
befangen und vertrauensvoll annehmen, was er durch die Filter seiner so-
genannten exakten Wissenschaften geprefit und auf diese Weise gepriift



Uber das Beten 87

hat, wenn er nur das fiir real und wichtig halten wollte, was er bei dieser
Methode von seinem Leben zuriickbehalten hat. So sehr der Mensch in vie-
ler Hinsicht Gegenstand auch der exakten Naturwissenschaften (zu denen
eine empirische Psychologie und dhnliche Disziplinen gehéren) ist, so we-
nig ist er schon durch solche Wissenschaften addquat bestimmbar, einfach
darum, weil das Denken und der freie Vollzug aller dieser Wissenschaften
selber gar nicht nochmals in derselben methodischen Weise erkannt wer-
den konnen wie die Wirklichkeiten, die diesem Denken und dieser Freiheit
selbst duflerlich sind, wie die regionalen Sachverhalte innerhalb der mensch-
lichen Erfahrung. Die Horizonte und die Bedingungen der Moglichkeit
aller regionalen und funktional denkenden Wissenschaften sind zwar bis
zu einem gewissen Maf reflektierbar, und der Mensch weifl immer auch in
einem formalen Vorgriff nicht nur das Gedachte und Erkannte, sondernauch
um das Denken selbst und seine Ganzheit. Denken und Freiheit aber las-
sen sich nicht nochmals auf die Weise des gegenstandlich Gedachten und des
frei getanen Gegenstindlichen selbst denken. Schon darum ist die (auch
transzendentale, wie wir sagen kénnten) Erfahrung immer unweigerlich
grofler als dasjenige daran, was die exakten Wissenschaften, indem sie ge-
genstindliche und funktionale Zusammenhinge schaffen, objektivieren
konnen. Dieses Plus ist aber, weil grundsatzlich gar nicht abschaffbar, nicht
der triibe Rest an Nochnichterkanntem, der bei aller Bemiihung der exakten
Wissenschaften iibrig bleibt, sondern gerade das, was in seinem Geheimnis-
charakter im Leben erfahren, angenommen oder verdringt wird und auf
eine ganz andere Weise von Reflexion erfafit und ausgesagt werden mufi,
als es in den exakten Wissenschaften geschehen kann, nimlich durch onto-
logische, sittliche, religiose Aussagen und Erkenntnisweisen. Auch wenn
Jacques Monod in seiner skeptischen Wissenschaft die letzten Partikeln sei-
ner Biochemie und Genetik in Zufall und Notwendigkeit tanzen lifit, dann
tridgt er Verantwortung, vollzieht Liebe usw. in seinem Leben, und was da
geschieht, ist einfach nicht dasselbe, nicht zuriickfithrbar auf das, was in sei-
ner Wissenschaft vorkommt. Weil der Mensch heute langsam die Méglich-
keit gewinnt, sich als einen grandiosen Computer zu verstehen und zu be-
herrschen, ist er in der griafilichen Versuchung, sich nur als einen solchen zu
begreifen. Aber der riesigste Computer mit allen darin eingebaut gedach-
ten Selbstregulierungsmechanismen kann nicht nochmals als sich selbst ge-
geben, sich selbst als ganzen in Frage stellend, sich selbst in Freiheit Gber-
antwortet gedacht werden. Auch der grofite Computer ist sich als ganzem,
im Unterschied zu seinen Einzelmomenten, selbst denen, die das ganze
System aufrecht und im Gleichgewicht halten, gleichgiiltig. Daran dndert
nichts, daf} wir heute viel deutlicher zu merken beginnen, wie vieles am
Menschen und seinem Bewufitsein im Unterschied von seiner eigentlichen



Karl Rahner 88

Subjekt-gegebenheit und seinem Selbstbewufitsein zunichst einmal techno-
logisch und kybernetisch verstanden werden kann und muf. Auf diese Ver-
suchung zu einer, wenn auch nie wirklich gliicken kénnenden Selbstauf-
l16sung, die den Menschen durch die Tyrannei einer exakten Wissenschaft
schizophren machen und ihm das Vertrauen auf das rauben kann, was im
Sieb dieser Wissenschaften nicht zuriickbleibt, aber im Leben eben doch
gegeben ist, durfte hier wohl kurz hingewiesen werden. Denn gerade das
Gebet ist der oder ein Vollzug des einen und ganzen Subjekts als solchen,
das gar nicht Gegenstand der exakten Wissenschaften sein kann. Dort wo
der heutige Mensch dem Gebet mit dem typisch modernen Mifitrauen be-
gegnet, ist ausdriicklich oder heimlich jenes grandios grifiliche Vorurteil
am Werk, das meint, nur die Gegenstinde dieser funktional arbeitenden
Wissenschaften seien die wahre und verlifliche Realitit, auf die man ernst-
haft bauen kénne, wihrend alles andere, iiber das man nicht so exakt und
klar reden kann, nur dem Bereich der Triaume und der unverbindlichen
Meinungen angehore, die man am besten auf sich beruhen lasse oder ver-
dringe — bis diese verdrangten Wirklichkeiten dann wieder in einem nun
wilden Irrationalismus der Emotionen und der gesellschaftlichen Aggres-
sionen manifest werden.

II. Fragen des modernen Menschen vor dem Gebet

Wenn man die Grundschwierigkeiten sichtet, die dem Menschen von heute
das Gebet schwer oder unméglich zu machen scheinen, kénnen wir sie wohl
auf drei zuriickfithren: auf die Bedrohtheit des Glaubens an Gott iiber-
haupt; auf die Schwierigkeit, Gott als ,Person zu verstehen, die den Men-
schen im Gebet wirklich sinnvoll anreden kann; auf die besondere Schwie-
rigkeit, die das Bittgebet, die vorherrschende Gestalt des Gebetes iiber-
haupt, in sich trdgt angesichts der scheinbaren Notwendigkeit und Unver-
dnderbarkeit des Weltablaufs und angesichts der Unbedeutendheit dessen
vor Gott, worum wir meistens bitten.

1. Der bedrohte Glaube

Es ist wohl verstindlich, daf8 wir hier nicht eigentlich ausdriicklich und
ausfithrlich auf die erste Schwierigkeit des Gebetes eingehen konnen, die
mit der scheinbaren Abwesenheit und Unerfahrbarkeit Gottes und mit dem
modernen Atheismus in all seinen unter sich sehr verschiedenen Formen
und Gestalten gegeben ist. Es geht weit iiber die Moglichkeiten einer sol-
chen eben dem Gebet gewidmeten kurzen Uberlegung hinaus, nun auch
noch die Gottesfrage selbst zu behandeln, obwohl sie fiir die Méglichkeit
und Sinnhaftigkeit des Gebetes grundlegend ist. Nur sei hier auf etwas



Uber das Beten 89

hingewiesen, was eben schon gestreift wurde. Dort und dann, wo sich ein
Mensch in der Ganzheit seiner Existenz annimmt und so sich erféhrt als
dem unbegreiflichen Geheimnis konfrontiert, das seine Existenz umfafit
und den Menschen in Erkenntnis und Freiheit immer schon in diesem Ge-
heimnis wesen 1488t, vollzieht er das, was eigentlich Gebet ist und meint, und
erfdhrt er, was mit Gott, dem Urgrund aller Wirklichkeit und allen Bei-
sichselberseins, gemeint ist. Gebet ist das Ereignis der Erfahrung Gottes
selbst, im urspriinglichen und alles tragenden Sinn von Erfahrung. Die
Frage nach Gott und die Frage nach dem Gebet sind nicht eigentlich zwei
Fragen, die hintereinander beantwortet werden miissen und konnen, son-
dern eine Frage, wenn sie auch in zwei Fragen auseinandergelegt werden
kann, nimlich in die Frage, was das Gebet in seinem personalen Ursprung
im Subjekt ist, und in die Frage, was genauer jenes Woraufhin ist, auf das
sich das Gebet in seiner unendlichen Weite und Umfassendheit richtet, und
das eben Gott genannt wird, der im Gebet als einem ins Unendliche ge-
henden Sinnstrahl der Hoffnung und Liebe gegeben ist.

2. Das Geheimnis Gottes

Es gibt nun sicher viele Menschen, denen das Gebet heute Schwierigkei-
ten macht, obwohl sie den unnennbaren, namenlosen Gott zu bekennen be-
reit sind, als den einen Urgrund von allem, als das Geheimnis, das alles
durchwaltet. Sie haben ndmlich den Eindruck, dafl dieser namenlose Gott,
weil wie ein antlitzloses und unsagbares Geheimnis, nicht angesprochen
werden konne. Sie denken, mehr oder weniger ausgesprochen und reflex,
daf der, der so alles tragt und umfaflt, im Gebet nicht nochmals zu einem
angesprochenen und von allem, was er tragt, nochmals unterschiedenen
»Gegenstand“ des Denkens und Redens gemacht werden diirfe. Weil er
nur richtig gedacht wird, wenn er streng als das alles iiberwaltigende und
unbegreifliche Geheimnis verstanden wird, so meinen sie, man kénne ihn
nicht nennen, ohne ihn zu einem partikularen Gétzen zu machen. Sie mei-
nen, sie dirften nicht betend an den rithren, der keinen Namen hat, der als
das Geheimnis nicht ,klar“ ausgesagt werden kann, sie wollen lieber mit
abgewandtem Gesicht verstummen vor diesem Gott und in die Gegenden
des Daseins resignierend sich begeben, in denen die Giberschaubaren, ein-
zelnen Wirklichkeiten vor Geist und Herz liegen, mit denen man wirklich
umgehen konne, wissend, was man dabei tue, wessen man sich in solchem
Tun zu gewértigen habe.

An diesem Empfinden ist sehr viel Richtiges. Das Gebet kann nur es sel-
ber sein, wenn es sich selbst versteht als den letzten Augenblick des Redens
vor dem Verstummen, als die Tat der Verfiigung iiber sich selbst, eben be-



Karl Rahner 90

vor iiber einen die Unbegreiflichkeit Gottes verfigt, als die Reflexion, noch
eben bevor man sich selbst nach aller letzten Kraftentfaltung voll Vertrauen
fallen lafit in das unendliche Ganze, das die Reflexion nie aufarbeiten
kann. Aber unter dieser Voraussetzung muf doch gesagt werden: wir kon-
nen und miissen das immer neue Wagnis, diesen unbegreiflichen Gott an-
zureden, unternehmen. Die Anrede an ihn geschieht gewifl nicht wie im
zwischenmenschlichen Bereich unter einem Horizont, der das Gesprich tra-
gend, als dritte GréfRe die beiden Dialogpartner umfafit. Er ist die Mog-
lichkeit der Anrede selbst, er wirkt auf unserer Seite, wenn wir beten, das
Gebet. Aber so kann er doch auch der Angeredete sein. Wir brauchen hier
die Frage nicht zu erdrtern, die christliche Philosophen und Theologen be-
schiftigen mag, ob eine solche Méglichkeit einer wirklichen Anrede an Gott,
in der Gott, obzwar selbst Grund der Rede, doch der Angesprochene wird,
zum Wesen des Menschen gehort oder nur durch das ermoglicht ist, was wir
christlich gnadenbafte Selbstmitteilung Gottes, Heiligen Geist nennen. Wir
konnen die Frage offen lassen, ob Gebet als Anrede Gottes allein darum
moglich ist, weil Gott durch seine Selbstmitteilung an die Welt, Gnade,
Geist genannt, die Geschichte nicht nur trigt, sondern zu seiner eigenen
gemacht und darin sich selbst zum Partner gegeben hat, indem er in eigent-
lich geschichtlich kommender Offenbarung in der Welt uns angeredet hat
aber das Wort hinaus, das die Welt ist. Damit bleibt auch die Frage offen,
was und wieweit die Erméglichung und Sinnerhellung unseres Gebetes mit
Jesus von Nazaret und seinem Beten zum Vater zu tun hat, so wichtig diese
Frage fir unser konkretes Beten auch sein mag.

Wie auch diese subtileren Fragen zu beantworten sein mogen, jedenfalls
kann der Mensch in der Gnade als Ort des Gebetes, der tiberall ist, zu Gott
sprechen, ihn anreden und mit seiner Anrede bei Gott ankommen, wenn er
wirklich betet und nicht magische Beschworung versucht, die Gott uns un-
tertan machen soll. Dieser Satz ist nicht leicht verstindlich zu machen, denn
er ist die hochste Aussage iiber den Menschen. Daf} das Geschopf mit seinem
Schopfer, d. h. der radikal Abhingige und Abgeleitete, der schlechthin Be-
griindete, sich nochmals gewissermaflen riickwirts wendend, mit seinem
Grund , verhandeln“ kann, wobei er doch wissen und realisieren muf}, daf}
eben das, was er tut, selbst nochmals das Werk Gottes ist, bis in das Aller-
letzte hinein, das ist wahrhaft eine Aussage, die letztlich in dem noch um-
fassenderen theologischen Satz grindet, dal das Geschopf gerade durch
und nicht blof trotz seiner radikalen Abhéngigkeit von Gott eine echte,
wahre, auch vor Gott nicht in Wesenlosigkeit sich verfliichtende Wirklich-
keit ist, daB Gott wirklich ein freies Anderes vor sich und auf sich hin schaf-
fen kann. Ein Gebilde von Menschenhand redet nicht mit seinem Bildner.
Gott aber kann durch seine All-macht uns so freisetzen, dafl wir wirklich



Uber das Beten 91

auch vor ihm und auf ihn hin etwas sind. Hier sind Abhingigkeit und
Selbstindigkeit zwei im gleichen Mafle und nicht im umgekehrten wach-
sende Grofien. Dieses christlich verstandene Grundverhaltnis zwischen Gott
und Geschépf mufl man sich zunéchst deutlich machen, um die Moglichkeit
einer betenden Anrede des Geschépfes an Gott verstehen zu konnen.
Aber all das sind nur Voriiberlegungen. Wir miissen auf die Vorbemer-
kungen zuriickgreifen: das Gebet gibt es, das Gebet, in dem Gott das Du
wird, der Angeredete, von dem grundsétzlich erwartet wird, daf} er ant-
worten kann, daf} er sogar schon sein Wort an uns gerichtet hat, bevor wir
zu reden anfingen, dafl unsere Anrede an Gott also eine antwortende An-
rede ist. Solches Gebet gibt es. Und alle Frage nach der Legitimation des
anrufenden Gebetes muf von dieser Tatsache ausgehen. Hier gilt wirklich
das Axiom, dafl der Schluf von der Wirklichkeit auf die Moglichkeit legitim
ist. Wir beten, die Menschheit betet, also kdnnen wir zu Gott Du sagen.
Wir brauchen uns nicht zuerst ein Wesen des Menschen auszudenken und
dann von diesem vorgegeben ausgedachten Wesen her zu fragen, ob solch
ein Wesen sinnvoll seinen eigenen unbegreiflichen, unheimlichen Urgrund
und Abgrund anreden konne. Wir gehen von der Wirklichkeit solchen an-
betenden Anredens aus und haben von daher das Wesen des Menschen zu
bestimmen: er ist der, der zu Gott Du sagen kann, seine Endlichkeit und
seine Abhdngigkeit sind derart, daf sie in Selbstindigkeit offen sind auf
Gott als den Partner, den Partner freilich, dem der Mensch sich gerade im
Gebet iibergibt als der, der alles von dem hat, den er anredet, selbst das An-
redenkénnen und das Anreden selbst. Man mufl darum solches Dusagen
wagen, immer neu wagen, hinweg tiber seine Paradoxheit, man muf} eine
héhere Naivitdt erkdmpfen und erleiden, wenn die erste und vorldufige
Naivitit, die sich und Gott zu harmlos als zwei Realitdten begriffen hat,
die miteinander in Bezichung treten konnen, unter dem todlichen Er-
schrecken iiber Gottes Unbegreiflichkeit und alles tragende Macht wie ver-
gliiht ist. Wenn dieses Dusagenkdnnen auf Gott hin sich selbst nicht mehr
selbstverstdndlich vorkommt, sondern sich nochmals als geschenkte und von
Gott her erdffnete hochste Moglichkeit des Menschen erfihrt, wenn wir
merken, dal das Wort, das wir Gott so sagen, dafl es bei ihm wirklich an-
kommen kann, von ihm selbst in uns gewirkt und gesagt ist, wenn (einmal
in sublimer Theologie des Neuen Testamentes sprechend) erfahren wird,
dafl Gottes Geist in uns beten mufl und er selbst Abba, lieber Vater sagen
muf als unser Wort, damit wir Vater sagen kénnen, dann hat zwar unsere
Anrede an Gott erst ihr eigenes Wesen wirklich gefunden, ist aber nicht
unmoglich geworden, sondern erst so, wie sie sein muff. Wenn wir aus dem
Kreis dieses betenden Dusagens heraustreten, dann verfinstert sich fiir uns
auch die Maoglichkeit des Gebetes als Anrede an Gott bis zu vélliger Sicht-



Karl Rahner 92

losigkeit. Gott wird dann antlitzlos fiir uns, das fast drohend abweisende,
uns unsere vollige Nichtigkeit spiiren lassende dunkle Geheimnis, vor dem
uns das Wort im Hals stecken bleibt. Wenn wir aber plétzlich den Mut fin-
den, doch in diese Finsternis hinein hoffend und vertrauend Du zu rufen,
wenn wir es immer wieder tun, wenn wir nicht anmafiend verlangen, da}
sofort auf diesen Ruf aus dieser schweigenden Finsternis heraus eine par-
tikuldre Antwort kommt, die uns einfach umwirft und etwas anderes ist als
eben die sanft und still bergende Anwesenheit dieses Geheimnisses selbst,
dann merken wir, dafl man Du zu Gott sagen kann, sich selbst in Vertrauen
lassend und so wartend auf den Augenblick, da dieses Geheimnnis unseres
Daseins sein Antlitz unverhiillt zeigen wird als die ewige Liebe, die ein
unendliches Du zu Du ist.

3. Die bleibende Aufgabe des Bittens

Endlich die dritte Schwierigkeit des Menschen von heute gegeniiber dem
Gebet, die Frage nach dem Bittgebet. Es gibt zwar in der modernen Theo-
logie eine Tendenz, sich diese Schwierigkeit dadurch zu erleichtern, dafl
man das Gebet nur als Doxologie, als Rithmen, Anerkennen, Anbeten,
Ehregeben Gott gegeniiber sieht, demgegeniiber alles Bitten ganzlich zu-
rucktritt. Es ist zwar selbstverstandlich oder sollte es sein, dafi das Bitten
als blof} forderndes oder an Herablassung und Nachgiebigkeit appellie-
rendes Kundtun des eigenen Willens in sich noch kein Gebet ist. Darauf
werden wir gleich unter einem anderen Gesichtspunkt zuriidkkommen. Man
hat auch schon versucht, die Apologie des Bittgebetes sich dadurch zu er-
leichtern, dafl man sagt, man kénne oder solle im eigentlichen Bittgebet nur
um ,himmlische® Giiter bitten, nicht aber um die irdischen zur Stillung der
ganz alltiglichen Lebensnotdurft, denn solche irdischen Dinge seien durch
unser eigenes kdmpferisches Bemiihen zu erobern: sie an dieser unserer
eigenen Bemithung vorbei von Gott erwarten zu wollen, hiefle von Gott
Waunder, mirakulose Eingriffe in den Lauf der Welt erwarten, die es nicht
gibt, nicht geben konne oder die hochstens besonderen Freunden Gottes
gewiahrt wiirden, zu denen wir uns nicht zu leicht zéhlen diirften.

In all dem mag viel Richtiges stecken und zu beachten sein, wenn man das
Wesen des Gebetes rein und fern von magischer Beschworung sehen will.
Aber man sollte doch das Bittgebet nicht zu schnell und voreilig zu subli-
mieren und zu ,entmythologisieren“ suchen. Denn durch die ganze Reli-
gionsgeschichte hindurch betet der konkrete Mensch echte und (wenn man so
sagen darf) ,massive“ Bittgebete. Die Psalmen im Alten Testament, die
doch auch fiir die Christenheit immer als authentische Gebetsmuster galten,
sind voll von Bittgebeten. Und wir diirfen nicht vergessen, dafl im Vaterun-
ser Jesu ein Bittgebet und nicht ein selbstloser Lobpreis Gottes steht und dafl



Uber das Beten 93

mitten unter den himmlischen Gaben, die da erbeten werden, auch das tig-
liche Brot genannt wird (demgegeniiber freilich auch schon die alte Chri-
stenheit in Versuchung stand, es in das Brot des ewigen Lebens umzuinter-
pretieren). Wenn wir uns fragen, ob und warum auch der heutige Mensch
echt und unbefangen ein Bittgebet sprechen konne, und zwar auch in und fiir
seine irdischen Note, dann, meine ich, sollte man, wenigstens am Anfang
der theologischen Reflexion auf solches Bittgebet, allzu tiefsinnige und sub-
tile Theoreme beiseite lassen. Sie werden iibrigens schon von der traditio-
nellen Theologie vorgetragen, da auch sie schon, nicht erst der sogenannte
moderne Mensch, die Fragen kannte, die mit dem Bittgebet im besonderen
(liber die des Gebetes iiberhaupt hinaus) gegeben sind. Man kann natiirlich
fragen, wie Bittgebet mit der Allwissenheit Gottes, die nicht von uns auf
unsere Bediirfnisse aufmerksam gemacht werden mufl, mit der Vorsehung
Gottes und deren ewigen unverinderlichen Plinen, mit der Unverinder-
lichkeit Gottes und seines Willens, der durch uns nicht umgestimmt werden
kann, vereinbar sei. Man hat beziiglich solcher und Zhnlicher Probleme
scharfsinnige Losungen versucht. Man hat gefragt, ob die ,, Wirksamkeit*
eines Bittgebetes um zeitliche Gaben empirisch nachzuweisen sei, ob z. B.
das Wetter in Siidtirol mit seinen christlich frommen Bauern und ihren
Flurprozessionen und ihrem Wettersegen anders wire, wenn man dahin
tibetanische Bauern umsiedeln wiirde, die nicht so beten wiirden. Man kann
sich natiirlich als etwas rationalistischer und skeptischer Christ umgekehrt
fragen, was man, ohne sofort tiberheblich zu sein, halten solle von den vie-
len Zeugnissen erstaunlicher Gebetserhorungen, angefangen von Wall-
fahrtsorten tiber Gebetserhorungserfahrungen bestimmter frommer Leute
und Gruppen bis zur Christian Science. Aber wie gesagt, von dem allem
soll zur Anfechtung und zur Verteidigung des Bittgebetes nicht eigent-
lich gesprochen werden.

Nur zwei Dinge miissen zum Versténdnis des Bittgebetes gesagt werden,
und sie zusammen scheinen mir Moglichkeit und Sinn des Bittgebetes ge-
niigend verstindlich zu machen. Zunichst einmal: Bittgebet ist nur dann
Gebet und sinnvoll vor Gott, wenn es mit dem Willen zu einen: bestimmten
und sogar irdisch einzelnen Gut, das erbeten wird, zugleich die absolute
Ubergabe des Menschen an den souverin verfiigenden Willen Gottes ist.
Man kann nicht im Gebet Gott gegeniibertreten, ohne sich, seine ganze Exi-
stenz, in ihn hineinzugeben mit vertrauender Ergebung und in Liebe, im
Annehmen gerade des unbegreiflichen Gottes, der nicht nur in seinem We-
sen, sondern auch in seinem freien Verhiltnis zu uns unbegreiflich ist und
als solcher angenommen werden muf}. Ein Bittgebet, das nicht ganz durch-
drungen ist von dem Wort Jesu vor seinem Tod: nicht mein, sondern Dein
Wille geschehe, ist kein Bittgebet, kein Gebet, sondern hdchstens die Pro-



Karl Rahner 94

jektion einer Lebensnot, die ins Leere geht, oder der Versuch einer magi-
schen Beeinflussung Gottes, der sinnlos ist. Gerade wenn und insofern ein
Mensch sich bedingungslos Gott und seiner Unbegreiflichkeit iiberantwor-
tet, was man natiirlich nur in Glaube, Hoffnung und vor allem Liebe ver-
mag, werden alle Giiter zeitlicher Art, die erbeten werden, grundsatzlich
relativiert; es wird vom Menschen anerkannt, dafl auch das Gegenteil von
dem, was konkret erbeten wird, heilshaft sein kann, wenn es nur von der
unbegreiflichen Freiheit Gottes geschickt und vom Menschen als Wille Got-
tes angenommen wird. Der Wille des Menschen zu einem bestimmten zeit-
lichen Gut wird nicht aufgehoben, aber er dringt zu jener Freiheit vor, in
die der Mensch gelangt, wenn er, weil Gott {ibergeben, keiner Einzelmacht
in seinem Dasein mehr untertan ist. Alles, ob Leben oder Tod, ob Gesund-
heit oder Krankheit, Macht oder Ohnmacht, Vergangenes, Gegenwirtiges
oder Kiinftiges hort auf, physisch oder ideologisch fiir den Menschen absolut
zu sein, unbedingt gewollt oder verworfen werden zu miissen, wenn er vor
Gott tritt und sich ihm liebend iibergibt. Betend im wirklichen Gebet hat
der Mensch seine Freiheit, die einzige letzte und ganze, seine Freiheit auch
nochmals dem gegeniiber, was er selbst mit dem partikuldren Daseinswil-
len, der in ihm waltet, will. Und nur so ist die Bitte, die man an Gott zu
richten versucht, wirklich Gebet mit der Gewifiheit, anzukommen.

Aber gleichzeitig ist ein Zweites zu sagen. Der Mensch, der so vor Gott
tritt und sich seinem Geheimnis bedingungslos iiberlafit und anvertraut, ist
der konkrete Mensch, nicht ein abstraktes Ideal, nicht der blof religitse
Mensch, der einzig nach Gott verlangt. Er ist der Mensch der alltdglichen,
profanen und banalen Lebensbediirfnisse und Lebensdngste. Dieser soll
sich ja gerade im Gebet Gott stellen, so wie er ist, so wie er in seinem gar
nicht addquat auflichtbaren, gar nicht einfach ins Religiose sublimierbaren
Lebensdrang und seiner Lebensnot sich als von Gott gewollt wissen darf.
Dieser Mensch braucht nicht, bevor er vor Gott hintritt, sich emporgewan-
delt haben in den reinen Einklang mit der Verfiigung Gottes, die er ja gar
nicht kennt und gar nicht genau wissen kann. Er darf sich im Akt der Uber-
gabe, die Gebet heifdt, vor Gott hinstellen, so wie er ist, als derjenige, der
sich gerade in seiner Konkretheit Gott ibergeben muf}, also als derjenige,
dessen Lebensdrang und -not auf ein Bestimmtes geht, das ihm notwendend
zu sein scheint im Unterschied zu etwas anderem. Und dies um so mehr,
als er gar nicht wissen kann, ob er nicht wirklich gerade so, mit seinem Ver-
langen nach diesem Bestimmten, von Gott gewollt ist, daf} dieses Wollen
von Gott gewollt ist, um in seiner Konkretheit erfillt zu werden, und nicht
als ein Wollen, das sich nur in die reine Ergebung hinein aufhebt. Wenn
aber ein Mensch als einer, der mit seiner Bedrohtheit ganz in Gott hinein
sich ergibt und zugleich unweigerlich und legitim ein Bestimmtes will, sich



Uber das Beten 95

vor Gott hinstellt, ein in seiner Konkretheit sich (Jberantwortender ist,
dann spricht er ein Bittgebet. Und er braucht dann nicht schon genau zu wis-
sen, wie das genauere Verhiltnis dieses Bittgebetes zur allwissenden und
allmichtigen und unverinderlichen Verfiigung Gottes zu denken ist. — Von
daher wird auch verstindlich, dafl das Bittgebet nicht eigentlich als sekun-
dire Form des Gebetes gelten mufl. Wenn es Gebet ist, ist es liebender
Lobpreis Gottes (wenn vielleicht auch nicht so ausdriicklich wie anderes Ge-
bet, das unmittelbar in dieser Richtung stilisiert ist); wenn es Bitigebet ist
und weil es das ist, stellt es den notdiirftigen Menschen am konkretesten vor
Gott; es ist das Gebet, in dem der Mensch nicht nur eingedenk ist, wer Gott
ist, sondern auch, wer er selbst ist. Ist so einmal das Bittgebet verstanden,
dann wird die Frage, wie es erhort wird, wenn es erhort wird, zweitrangig,
schon darum, weil ein Betender gar nicht meinen darf, er sei nur erhort,
wenn er gerade in der Weise erhort wird, wie es sein Gebet als konkrete
Bitte sich vorgestellt hatte. Ob man bei einer Erhérung im landliufigen
Sinn sagt, die Erhérung sei in ihrem Zusammenhang mit dem Gebet schon
immer in den ewigen Plinen der Vorsehung Gottes eingeplant gewesen,
oder ob man sagt, die Erhérung bestehe in der Aeilshaften Annahme des
konkret Erbetenen, das (wenigstens in den Fillen, wo man nicht von Wun-
der reden kann) in seiner innerweltlichen Sachhaftigkeit dem Lauf der Welt
verdankt wird, der auch ohne das Gebet so abgelaufen wire, solche und
dhnliche weitere Auskiinfte scheinen mir nicht mehr so wichtig zu sein.

I11. Die Erfahrung der Gnade im Alltag und die Ausdriicklichkeit
des Betens

Aber kehren wir zum Gebet im allgemeinen zuriick. Wir kénnen auch heute
beten. Dieses Gebet darf nicht als eine im innersten Kern zusitzliche und
gesonderte Angelegenheit aufgefafit werden, die wir »auch“ neben vielen
anderen zu tun haben. Es muf verstanden werden als Ausdruck und Voll-
zug des einen Ganzen unserer Existenz, auch wenn ausdriickliches Gebet
nur einen kleinen Teil unserer Zeit in Anspruch nehmen kann. Zwar gibt
es auch gemeinsames Gebet, Liturgie der Kirche. Sie soll nicht als zweitran-
gig aufgefaflt werden; noch das privateste Gebet mufl und kann nur aus
jener einen und gemeinsamen Heilssituation heraus gebetet werden, die
aus der Zuwendung Gottes zur einen Menschheit und der einen Geschichte
der Menschen in seinem Heiligen Geist konstituiert und darin den einzel-
nen mit der Einmaligkeit seiner personlichen Geschichte der Freiheit und
Verantwortung meint. Aber auch das gemeinsame liturgische Gebet ist nur
dann Gebet und nicht blofler Ritualismus, wenn der einzelne in der Ge-
meinschaft wirklich betet, wenn er sich als dieser einzelne wirklich Gott



Karl Rahner 96

stellt. Und darum ist das Gebet zwar keine privatistische, aber immer und
iiberall auch eine private Sache. Ein Vollzug der ganzen Existenz — aber
gerade darum etwas, wozu der Mensch erst allmihlich ganz hinfindet, etwas,
das geiibt werden mufl und nicht der Laune und der fliichtigen Emotion
itberlassen werden darf. Der Mensch kann zwar die letzten Tiefen seines
Wesens nicht nach Belieben aufbrechen, er ist oft selbst verbannt auf die
6de Oberfliche seines Alltags. Aber darum ist das Gebet doch immer noch
auch eine Sache seiner Freiheit, seiner Verantwortung und seiner geduldi-
gen Ubung.

Wenn wir deshalb noch etwas vom Gebet und der Weise, wie es getan
werden kann und soll, sagen sollen, dann kann es sich nicht darum handeln,
alle die guten und niitzlichen und nicht selten auch etwas primitiven Rezepte
zu wiederholen, die von den Lehrern des geistlichen Lebens gegeben wer-
den, auch weit iiber die Grenzen des Christentums und der Kirche hinaus,
eigentlich in allen Hochreligionen. Solche Rezepte sind im Grund Regeln der
Sammlung, der Konzentration des Menschen auf das Eigentliche, vom All-
tag meist Uberdeckte seiner Existenz. Sie wollen uns helfen, so etwas wie
eine Erfahrung der Gnade zu machen, die die Erfahrung des Angebotes des
Gebetes ist, das wir in Freiheit annehmen und in uns sich ausbreiten lassen
sollen. Aber nicht nur in der Einsamkeit der ,Kammer*, abgesondert von
den Menschen und den Geschiften der Welt, sondern mitten im Alltag, im
Gang des Lebens mit seinen Anforderungen, Freuden und Leiden, seinen
Erfolgen und Niederlagen. In solcher Erfahrung, die mitten im Vollzug
des Ganzen der Existenz geschieht, liegt fiir den einzelnen die Begriindung
der Sinnhaftigkeit, ja Notwendigkeit des Gebetes. Hier wird der Mensch
von einer Erfahrung, die mehr ist als er selbst, angerufen, iiber sich hinaus-
gerufen und zum Beten gedringt.

In jedem menschlichen Leben, das nicht nur auf das Sichtbare und
Greifbare aus ist und in den Bediirfnissen des Augenblicks aufgeht, son-
dern aus dem Geist heraus gelebt wird, gibt es Momente und Vorkomm-
nisse, in denen die ganze Existenz des Menschen ins Spiel kommt, der
Mensch auf das Ganze des Lebens ausgerichtet ist, Sinn und Erfiilllung
oder Verfehlung dieses Ganzen zur Frage steht. Etwa dort, wo ein Mensch
sich in selbstloser Liebe engagiert, in der Sehnsucht nach Erfillung seines
Lebens sich hoffend ausstreckt, oder sein Dasein in der Tiefe bedroht ist.
Da wird es immer wieder sein, dafl Haltungen sich einstellen und Entschei-
dungen getroffen werden, die nicht mehr innerweltlich rational ganz ver-
rechenbar sind und die im Hiesigen keine letzte Begriindung mehr finden.
Hier ist der Ort, wo die Anwesenheit und Wirksamkeit des Geistes in etwa
etwas reflexer gesucht und vielleicht auch entdeckt werden kann. Weisen
wir vorsichtig und schiichtern auf einiges hin.



Uber das Beten 97

Haben wir schon einmal geschwiegen!, obwoh! wir uns verteidigen woll-
ten, obwohl wir ungerecht behandelt wurden? Haben wir schon einmal ver-
ziehen, obwohl wir keinen Lohn dafiir erhielten und man das schweigende
Verzeihen als selbstverstindlich annahm? Haben wir schon einmal ge-
horcht, nicht weil wir mufiten und sonst Unannehmlichkeiten gehabt hitten,
sondern blofl wegen jenes Geheimnisvollen, Schweigenden, Unfafibaren,
das wir Gott und seinen Willen nennen? Haben wir schon einmal geopfert,
ohne Dank, Anerkennung, selbst ohne das Gefiihl einer inneren Befriedi-
gung? Waren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir uns schon ein-
mal zu etwas entschieden, rein aus dem innersten Spruch unseres Gewissens
heraus, dort, wo man es niemandem mehr sagen, niemandem mehr klar-
machen kann, wo man ganz einsam ist und weif, dafl man eine Entschei-
dung fillt, die niemand einem abnimmt, die man fiirr immer und ewig zu
verantworten hat? Haben wir schon einmal versucht, Gott zu lieben, dort,
wo keine Welle einer gefithlvollen Begeisterung einen mehr triigt, wo man
sich und seinen Lebensdrang nicht mehr mit Gott verwechseln kann, dort,
wo man meint zu sterben an solcher Liebe, wo sie erscheint wie der Tod
und die absolute Verneinung, dort, wo man scheinbar ins Leere und ginz-
lich Unerhérte zu rufen scheint, dort, wo alles ungreifbar und scheinbar
sinnlos zu werden scheint? Haben wir einmal eine Pflicht getan, wo man
sie scheinbar nur tun kann mit dem verbrennenden Gefiihl, sich wirklich
selbst zu verleugnen und auszustreichen, wo man sie scheinbar nur tun
kann, indem man eine entsetzliche Dummbheit tut, die einem niemand
dankt? Waren wir einmal gut zu einem Menschen, von dem kein Echo der
Dankbarkeit und des Verstandnisses zuriickkommt, und wir auch nicht
durch das Gefahl belohnt werden, ,selbstlos®, anstandig usw. gewesen
zu sein?

Suchen wir selbst in solcher Erfabhrung unseres Lebens, suchen wir die
eigenen Erfahrungen, in denen gerade uns so etwas passiert ist. Wenn wir
solche finden, haben wir die Erfahrung des Geistes gemacht, die wir mei-
nen. Die Erfahrung der Ewigkeit, die Erfahrung, daff der Geist mehr ist
als ein Stiick dieser zeitlichen Welt, die Erfahrung, daf§ der Sinn des Men-
schen nicht im Sinn und Gliick dieser Welt aufgeht, die Erfahrung des
Wagnisses und des abspringenden Vertrauens, das eigentlich keine aus-
weisbare, dem Erfolg dieser Welt entnommene Begriindung mehr hat,
kurz und letztlich: die Erfahrung Gottes, die Erfahrung jener Heim-
suchung des Heiligen Geistes, die in Christus, durch seine Menschwerdung
und durdh sein Opfer am Kreuz Wirklichkeit geworden ist.

1 Im folgenden halte ich mich ein Stiik weit an das, was ich in: Schriflen zur Theologie,
Bd. III, S. 106-107, geschrieben habe,



Alexandre Ganoczy 98

Wenn wir so diese Erfahrung des begnadeten Geistes machen und sie
auch ein Stiick weit in unser reflektierendes Bewufitsein eindringt, das
natiirlich diese reflektierende Vergegenstindlichung und Ausdriicklich-
machung der eigentlichen und urspriinglichen Gnadenerfahrung immer
wieder in diese selbst hinein zuriickverweist, dann betet ,es“ schon in uns
und ist unserer Freiheit ein eigentliches und ausdriickliches Gebet angebo-
ten. Diese Erfahrung des Geistes und der Gnade mufl auf irgendeine
Weise vom Betenden ausgesagt werden, damit sein Reden wirklich Gebet
sei. Natiirlich kann es sein, daf} unser Beten in ausdriicklicher und ,nor-
maler® Weise nicht sehr deutlich und reflektierbar aus dem ,Beten® auf-
steigt, in dem Gott selbst aus der innersten Mitte unserer Existenz heraus
uns ,vor-betet®. Dann kann es uns wie ein blof} von uns selbst fabriziertes
und darum hoh! und wesenlos klingendes Gerede erscheinen, das wir ins
Leere hinein sprechen. Aber auch solches Gebet redlich alltdglicher Bemii-
hung appelliert in dem, der iiberhaupt solche Erfahrung des Geistes der
Gnade gemacht hat (und eigentlich gibt es keinen, dem dies nicht wider-
fahren ist), an dieses Gebet der Tiefe, in der Gott in uns unsere eigene
Existenzbetet, d. h. diese schweigend immer tiefer hinbewegt in sein eigenes
Geheimnis hinein. Weil solche Erfahrung des Geistes auch heute — wenn
vielleicht auch verdringt — gegeben ist, darum ist auch heute Beten moglich.

Glaubwiirdiges Feiern der Eucharistie

Alexandre Ganoczy, Wiirzburg*

Es kommt heutzutage oft vor, daf} gerade verantwortliche Christen beim
Feiern der Eucharistie ein unruhiges Gewissen haben. Nicht deshalb, weil
sie an ihre personliche Unwiirdigkeit und Trégheit ddchten oder sich vor
der gottlichen Majestit fiirchteten. Die Zeiten der iibertriebenen Ehrfurcht
vor dem Allerheiligsten Sakrament sind vorbei. Man lebt kaum mehr in
der Angst, unwiirdig zu kommunizieren, eine schwere Siinde, ein Sakrileg
zu begehen. Thr Unbehagen ist vielmehr dadurch verursacht, dafl sie den
Eindruck haben, etwas Unwahres, weil der niichternen Wirklichkeit des
Alltags zu Entriicktes zu tun, etwas, das an der konkreten Situation der
Welt vorbeigeht. Sie haben den Eindruck, sich in der Messe in eine Sphére

* Urspriinglich als Vortrag gehalten im Collegium Borromium, Minster





