
Karl Rahner 84 

Augen offenhält, Forderungen aus der Situation auf. Doch es ist uns zu- 
wenig •sicher" und •eindeutig", daß Jesus Christus es ist, der da ruft. So 
tun wir zur •Sicherheit" oft gar nichts. Auch werden an konkreten Forde- 
rungen, die vielleicht schmerzen, sonst Leichtsinnige oft zu Grüblern. 

Nur ein Weg bleibt offen: Nachfolge und - um ein Wort von Hugo 
Rahner abzuwandeln - diese in experimenteller Erkenntnis des Lebens 
Jesu. Nur sie ist - im Gebet begründet und von schöpferischer Phantasie 
belebt - experimentelle Erkenntnis Gottes. Hier gibt es Risiken, Probleme, 
ungelöste Fragen - auch im Glauben. Wir müssen den Mut finden, auf der 
Grenze zu leben. Vielleicht aber ist die Grenze der fruchtbarste Ort der 
Begegnung mit Gott. Das Leben des Auferstandenen ist Anspruch. Und 
diesen müssen wir in der Grammatik unseres Betens und Tuns vor dieser 
Welt zu formulieren suchen. Nur diese Sprache ist glaubwürdig, weil in 
ihr die Phantasie der lebenserweckenden Liebe Gottes selber zur Sprache 
kommt. Daran entscheidet sich, ob Jesus Christus der Herr auch der Wirk- 
lichkeit ist, wie wir sie heute erleben. 

Jesus hat sich zur bloßen Satzhälfte erniedrigt. •Ohne Dich, ohne mich 
ist er ja nie Christus. Er geht auf die Namenssuche." •Der halbe Satz, die 
erste Hälfte des Satzes - das ist Jesus; die andere Hälfte ist der Gläubige. 
Erst beide zusammen bezeugen Jesus Christus. Denn nun ist er wahrhaftig 
auferstanden, weil Du seinen Satz zu Ende sprichst" (E. Rosenstock- 
Huessy). 

Über das Beten 
Karl Rahner SJ, München 

Die Frage, zu der hier eine Antwort versucht werden soll, lautet: Ist Beten 
heute möglich? Eine zweite Frage, wie denn Beten heute zu geschehen 
habe, um sinnvoll zu sein, ist im Grunde keine zweite, neue Frage; denn 
sie spricht - wenn auch in einer anderen Grammatik - ebenfalls nur die 
eine, einzige und ganze Situation des modernen Menschen aus: Ist Beten 
heute möglich? 

I. Hinführung zur Frage 

Was oben gesagt wurde, gilt auch hier: Die drei Vorbemerkungen stehen, 
bei rechtem Licht betrachtet, nicht erst im Vorfeld des Betens, sondern sind 
eher als die Generalprobe des einen großen Themas •Gebet" anzusehen. 



Über das Beten 85 

1. Beten als Grundakt der menschlichen Existenz 

Es gibt Wirklichkeiten im menschlichen Leben, die, weil sie das eine 
Ganze des Menschen betreffen und aktualisieren, nicht von einem Punkt 
außerhalb ihrer aufgebaut und verstanden werden können. Es gibt ja für 
den Vollzug des einen Ganzen des Menschen keinen Punkt außerhalb, von 
dem aus dieser Vollzug wie durch ein unabhängiges Koordinatensystem 
bestimmt und aufgebaut werden könnte, so daß er schon verständlich ist, 
bevor er geschieht. Was Liebe, Treue, Vertrauen, Hoffnung, Angst und so 
fort ist, wird in seiner Möglichkeit und in seinem Sinn nur greifbar und ver- 
ständlich im Akt des Vollzugs solcher Grundgeschehnisse der menschlichen 
Existenz selbst. Sie sind nicht eigentlich synthetisch von außen her ando- 
zierbar und können es gar nicht sein. Gelänge es scheinbar, wäre deren 
Wesen verfehlt. Man kann so etwas nur als schon in sich geschehend vor- 
finden und als Angebot an seine Freiheit dann annehmen oder - verdrän- 
gen und absterben lassen. Solches gilt auch für das Gebet. Denn es ist, wenn 
es überhaupt ist und einen Sinn haben soll, ein solcher totaler Grundakt der 
menschlichen Existenz, der diese als Ganzes umfaßt und auf jenes Ge- 
heimnis hin in vertrauende und liebende Bewegung bringt, das wir Gott 
nennen. Auch das Gebet also kann nur in seinem Vollzug als möglich und 
sinnhaft erfaßt werden. Auch es muß als etwas erfahren werden, das in 
einem wahren Sinn schon immer in uns gegeben ist; nur so kann es ange- 
nommen oder auch verdrängt und zum Absterben verurteilt werden. Man 
kann somit über das Gebet nur sprechen in einem Hinweis auf dieses Im- 
merschongegebensein im Grund unserer Existenz, auf dieses geheime Fle- 
hen des Geistes Gottes, wie Paulus es nennt, und in das wir einstimmen 
müssen in der Tat unserer Freiheit. In früheren Zeiten, in denen Gott für 
das öffentliche Bewußtsein der Gesellschaft eine selbstverständliche Tat- 
sache war, konnte man leicht von daher erklären, was Gebet ist, und so We- 
sen und Notwendigkeit fast rational von außen her dem Menschen nahe- 
bringen. Aber wenn wir heute bei allem Glauben, den wir haben, den wir 
in uns verteidigen, uns auch immer fast ängstlich fragen müssen, was denn 
eigentlich mit dem Wort Gott gemeint sei, wo Gott zu finden ist, der in 
einer Welt nicht vorzukommen scheint, die von den exakten Wissenschaf- 
ten mit ihrem methodischen Atheismus interpretiert wird, dann wird das 
Gebet (im weitesten Sinn des Wortes natürlich) selbst der Ort, an dem wir 
Gott begegnen; Gott ist nicht mehr der selbstverständliche Ausgangspunkt, 
der Wesen und Notwendigkeit des Gebets wie von außen verständlich ma- 
chen würde. Das Gebet selbst muß sich - und in sich Gott - uns nahebringen 
und rechtfertigen. 



Karl Rahner 86 

2. Beten als geschichtliche Konstante der Menschheit 

Es gibt eine Geschichte des Gebetes, und sie ist so weit, so breit und lang 
wie die Geschichte der Menschheit. Dieses Gebet mag (im Lauf der Ge- 
schichte der Menschheit) die seltsamsten Formen annehmen, mag sich be- 
züglich seines konkreten Inhalts und bezüglich seines Adressaten weit ver- 
irren. Aber es läßt sich doch durch alle seine Entstellungen und geschichtli- 
chen Gestalten hindurch immer erkennen als jener geheimnisvolle Vor- 
gang, in dem ein Mensch sich auf das letzte Geheimnis seines Daseins als 
solches vertrauend, ausdrücklich, thematisch, einläßt. Es ist doch so: Gebet 
ist überall in der Menschheitsgeschichte. Das sollte uns mindestens zu den- 
ken geben, wenn wir fragen, ob heute Gebet noch möglich ist. Natürlich ist 
heute vieles möglich und darum anderes unmöglich geworden. Man mag 
darum fragen, ob jeder heute noch um Schutz vor Blitz beten müsse, wenn 
er sich unter einem Blitzableiter sicherer fühlt. Aber wenn wir beobachten, 
daß in den letzten Grundvollzügen des menschlichen Daseins der Mensch 
gegenüber früheren Zeiten sich gar nicht oder kaum geändert hat, daß 
Liebe, Treue, Daseinsangst, Enttäuschung, Eifersucht, Verantwortungsbe- 
wußtsein und so fort heute genau wie je das Leben des Menschen durch- 
walten und sich nur deren empirische gegenständliche Vermittlungen wan- 
deln, wenn wir weiter bedenken, daß doch Gebet - falls wir überhaupt die- 
sem Wort einen Sinn geben können und selbst in seiner Ablehnung es müs- 
sen - eben zu diesen urtümlichen Grundvollzügen gehört, die sich gar nicht 
wirklich durch die modernen Zeiten der Rationalität geändert haben, wenn 
wir schließlich darauf achten, daß alle solche Grundvollzüge und nicht nur 
das Gebet immer wieder skeptisch angezweifelt werden, den Versuchen der 
Auflösung und Forterklärung ausgesetzt sind und doch bestehen bleiben 
und immer wieder neu in ihrer Unableitbarkeit erfahren werden, dann 
sollte uns die Geschichte des Gebetes, die so lang wie die Menschheitsge- 
schichte überhaupt ist, mindestens vorsichtig machen gegenüber dem Ver- 
dacht, das Gebet sei eine Sache, die wie z. B. Zauber, Verwünschungsprak- 
tiken, magische Beschwörungen archaischen Zeiten angehöre und höchstens 
noch wie ein trüber Restbestand und Bodensatz im heutigen Menschen auf 
dem Grund seines noch nicht ganz rational aufgeklärten Wesens existiere. 

3. Beten und exakte Wissenschaft 

Die dritte Vorbemerkung hängt eng mit der ersten zusammen. Der 
Mensch würde in einem existentiellen (wenn auch nicht notwendig psychia- 
trischen) Sinn schizophren werden, würde er nur das in seinem Leben un- 
befangen und vertrauensvoll annehmen, was er durch die Filter seiner so- 
genannten exakten Wissenschaften gepreßt und auf diese Weise geprüft 



Über das Beten 87 

hat, wenn er nur das für real und wichtig halten wollte, was er bei dieser 
Methode von seinem Leben zurückbehalten hat. So sehr der Mensch in vie- 
ler Hinsicht Gegenstand auch der exakten Naturwissenschaften (zu denen 
eine empirische Psychologie und ähnliche Disziplinen gehören) ist, so we- 
nig ist er schon durch solche Wissenschaften adäquat bestimmbar, einfach 
darum, weil das Denken und der freie Vollzug aller dieser Wissenschaften 
selber gar nicht nochmals in derselben methodischen Weise erkannt wer- 
den können wie die Wirklichkeiten, die diesem Denken und dieser Freiheit 
selbst äußerlich sind, wie die regionalen Sachverhalte innerhalb der mensch- 
lichen Erfahrung. Die Horizonte und die Bedingungen der Möglichkeit 
aller regionalen und funktional denkenden Wissenschaften sind zwar bis 
zu einem gewissen Maß reflektierbar, und der Mensch weiß immer auch in 
einem formalen Vorgriff nicht nur das Gedachte und Erkannte, sondern auch 
um das Denken selbst und seine Ganzheit. Denken und Freiheit aber las- 
sen sich nicht nochmals auf die Weise des gegenständlich Gedachten und des 
frei getanen Gegenständlichen selbst denken. Schon darum ist die (auch 
transzendentale, wie wir sagen könnten) Erfahrung immer unweigerlich 
größer als dasjenige daran, was die exakten Wissenschaften, indem sie ge- 
genständliche und funktionale Zusammenhänge schaffen, objektivieren 
können. Dieses Plus ist aber, weil grundsätzlich gar nicht abschaffbar, nicht 
der trübe Rest an Nochnichterkanntem, der bei aller Bemühung der exakten 
Wissenschaften übrig bleibt, sondern gerade das, was in seinem Geheimnis- 
charakter im Leben erfahren, angenommen oder verdrängt wird und auf 
eine ganz andere Weise von Reflexion erfaßt und ausgesagt werden muß, 
als es in den exakten Wissenschaften geschehen kann, nämlich durch onto- 
logische, sittliche, religiöse Aussagen und Erkenntnisweisen. Auch wenn 
Jacques Monod in seiner skeptischen Wissenschaft die letzten Partikeln sei- 
ner Biochemie und Genetik in Zufall und Notwendigkeit tanzen läßt, dann 
trägt er Verantwortung, vollzieht Liebe usw. in seinem Leben, und was da 
geschieht, ist einfach nicht dasselbe, nicht zurückführbar auf das, was in sei- 
ner Wissenschaft vorkommt. Weil der Mensch heute langsam die Möglich- 
keit gewinnt, sich als einen grandiosen Computer zu verstehen und zu be- 
herrschen, ist er in der gräßlichen Versuchung, sich nur als einen solchen zu 
begreifen. Aber der riesigste Computer mit allen darin eingebaut gedach- 
ten Selbstregulierungsmechanismen kann nicht nochmals als sich selbst ge- 
geben, sich selbst als ganzen in Frage stellend, sich selbst in Freiheit über- 
antwortet gedacht werden. Auch der größte Computer ist sich als ganzem, 
im Unterschied zu seinen Einzelmomenten, selbst denen, die das ganze 
System aufrecht und im Gleichgewicht halten, gleichgültig. Daran ändert 
nichts, daß wir heute viel deutlicher zu merken beginnen, wie vieles am 
Menschen und seinem Bewußtsein im Unterschied von seiner eigentlichen 



Karl Rahner 88 

Subjekt-gegebenheit und seinem Selbstbewußtsein zunächst einmal techno- 
logisch und kybernetisch verstanden werden kann und muß. Auf diese Ver- 
suchung zu einer, wenn auch nie wirklich glücken könnenden Selbstauf- 
lösung, die den Menschen durch die Tyrannei einer exakten Wissenschaft 
schizophren machen und ihm das Vertrauen auf das rauben kann, was im 
Sieb dieser Wissenschaften nicht zurückbleibt, aber im Leben eben doch 
gegeben ist, durfte hier wohl kurz hingewiesen werden. Denn gerade das 
Gebet ist der oder ein Vollzug des einen und ganzen Subjekts als solchen, 
das gar nicht Gegenstand der exakten Wissenschaften sein kann. Dort wo 
der heutige Mensch dem Gebet mit dem typisch modernen Mißtrauen be- 
gegnet, ist ausdrücklich oder heimlich jenes grandios gräßliche Vorurteil 
am Werk, das meint, nur die Gegenstände dieser funktional arbeitenden 
Wissenschaften seien die wahre und verläßliche Realität, auf die man ernst- 
haft bauen könne, während alles andere, über das man nicht so exakt und 
klar reden kann, nur dem Bereich der Träume und der unverbindlichen 
Meinungen angehöre, die man am besten auf sich beruhen lasse oder ver- 
dränge - bis diese verdrängten Wirklichkeiten dann wieder in einem nun 
wilden Irrationalismus der Emotionen und der gesellschaftlichen Aggres- 
sionen manifest werden. 

II. Fragen des modernen Menschen vor dem Gebet 

Wenn man die Grundschwierigkeiten sichtet, die dem Menschen von heute 
das Gebet schwer oder unmöglich zu machen scheinen, können wir sie wohl 
auf drei zurückführen: auf die Bedrohtheit des Glaubens an Gott über- 
haupt; auf die Schwierigkeit, Gott als •Person" zu verstehen, die den Men- 
schen im Gebet wirklich sinnvoll anreden kann; auf die besondere Schwie- 
rigkeit, die das Bittgebet, die vorherrschende Gestalt des Gebetes über- 
haupt, in sich trägt angesichts der scheinbaren Notwendigkeit und Unver- 
änderbarkeit des Weltablaufs und angesichts der Unbedeutendheit dessen 
vor Gott, worum wir meistens bitten. 

1. Der bedrohte Glaube 

Es ist wohl verständlich, daß wir hier nicht eigentlich ausdrücklich und 
ausführlich auf die erste Schwierigkeit des Gebetes eingehen können, die 
mit der scheinbaren Abwesenheit und Unerfahrbarkeit Gottes und mit dem 
modernen Atheismus in all seinen unter sich sehr verschiedenen Formen 
und Gestalten gegeben ist. Es geht weit über die Möglichkeiten einer sol- 
chen eben dem Gebet gewidmeten kurzen Überlegung hinaus, nun auch 
noch die Gottesfrage selbst zu behandeln, obwohl sie für die Möglichkeit 
und Sinnhaftigkeit des Gebetes grundlegend ist. Nur sei hier auf etwas 



Über das Beten 89 

hingewiesen, was eben schon gestreift wurde. Dort und dann, wo sich ein 
Mensch in der Ganzheit seiner Existenz annimmt und so sich erfährt als 
dem unbegreiflichen Geheimnis konfrontiert, das seine Existenz umfaßt 
und den Menschen in Erkenntnis und Freiheit immer schon in diesem Ge- 
heimnis wesen läßt, vollzieht er das, was eigentlich Gebet ist und meint, und 
erfährt er, was mit Gott, dem Urgrund aller Wirklichkeit und allen Bei- 
sichselberseins, gemeint ist. Gebet ist das Ereignis der Erfahrung Gottes 
selbst, im ursprünglichen und alles tragenden Sinn von Erfahrung. Die 
Frage nach Gott und die Frage nach dem Gebet sind nicht eigentlich zwei 
Fragen, die hintereinander beantwortet werden müssen und können, son- 
dern eine Frage, wenn sie auch in zwei Fragen auseinandergelegt werden 
kann, nämlich in die Frage, was das Gebet in seinem personalen Ursprung 
im Subjekt ist, und in die Frage, was genauer jenes Woraufhin ist, auf das 
sich das Gebet in seiner unendlichen Weite und Umfassendheit richtet, und 
das eben Gott genannt wird, der im Gebet als einem ins Unendliche ge- 
henden Sinnstrahl der Hoffnung und Liebe gegeben ist. 

2. Das Geheimnis Gottes 

Es gibt nun sicher viele Menschen, denen das Gebet heute Schwierigkei- 
ten macht, obwohl sie den unnennbaren, namenlosen Gott zu bekennen be- 
reit sind, als den einen Urgrund von allem, als das Geheimnis, das alles 
durchwaltet. Sie haben nämlich den Eindruck, daß dieser namenlose Gott, 
weil wie ein antlitzloses und unsagbares Geheimnis, nicht angesprochen 
werden könne. Sie denken, mehr oder weniger ausgesprochen und reflex, 
daß der, der so alles trägt und umfaßt, im Gebet nicht nochmals zu einem 
angesprochenen und von allem, was er trägt, nochmals unterschiedenen 
•Gegenstand" des Denkens und Redens gemacht werden dürfe. Weil er 
nur richtig gedacht wird, wenn er streng als das alles überwältigende und 
unbegreifliche Geheimnis verstanden wird, so meinen sie, man könne ihn 
nicht nennen, ohne ihn zu einem partikularen Götzen zu machen. Sie mei- 
nen, sie dürften nicht betend an den rühren, der keinen Namen hat, der als 
das Geheimnis nicht •klar" ausgesagt werden kann, sie wollen lieber mit 
abgewandtem Gesicht verstummen vor diesem Gott und in die Gegenden 
des Daseins resignierend sich begeben, in denen die überschaubaren, ein- 
zelnen Wirklichkeiten vor Geist und Herz liegen, mit denen man wirklich 
umgehen könne, wissend, was man dabei tue, wessen man sich in solchem 
Tun zu gewärtigen habe. 

An diesem Empfinden ist sehr viel Richtiges. Das Gebet kann nur es sel- 
ber sein, wenn es sich selbst versteht als den letzten Augenblick des Redens 
vor dem Verstummen, als die Tat der Verfügung über sich selbst, eben be- 



Karl Rahner 90 

vor über einen die Unbegreiflichkeit Gottes verfügt, als die Reflexion, noch 
eben bevor man sich selbst nach aller letzten Kraftentfaltung voll Vertrauen 
fallen läßt in das unendliche Ganze, das die Reflexion nie aufarbeiten 
kann. Aber unter dieser Voraussetzung muß doch gesagt werden: wir kön- 
nen und müssen das immer neue Wagnis, diesen unbegreiflichen Gott an- 
zureden, unternehmen. Die Anrede an ihn geschieht gewiß nicht wie im 
zwischenmenschlichen Bereich unter einem Horizont, der das Gespräch tra- 
gend, als dritte Größe die beiden Dialogpartner umfaßt. Er ist die Mög- 
lichkeit der Anrede selbst, er wirkt auf unserer Seite, wenn wir beten, das 
Gebet. Aber so kann er doch auch der Angeredete sein. Wir brauchen hier 
die Frage nicht zu erörtern, die christliche Philosophen und Theologen be- 
schäftigen mag, ob eine solche Möglichkeit einer wirklichen Anrede an Gott, 
in der Gott, obzwar selbst Grund der Rede, doch der Angesprochene wird, 
zum Wesen des Menschen gehört oder nur durch das ermöglicht ist, was wir 
christlich gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes, Heiligen Geist nennen. Wir 
können die Frage offen lassen, ob Gebet als Anrede Gottes allein darum 
möglich ist, weil Gott durch seine Selbstmitteilung an die Welt, Gnade, 
Geist genannt, die Geschichte nicht nur trägt, sondern zu seiner eigenen 
gemacht und darin sich selbst zum Partner gegeben hat, indem er in eigent- 
lich geschichtlich kommender Offenbarung in der Welt uns angeredet hat 
über das Wort hinaus, das die Welt ist. Damit bleibt auch die Frage offen, 
was und wieweit die Ermöglichung und Sinnerhellung unseres Gebetes mit 
Jesus von Nazaret und seinem Beten zum Vater zu tun hat, so wichtig diese 
Frage für unser konkretes Beten auch sein mag. 

Wie auch diese subtileren Fragen zu beantworten sein mögen, jedenfalls 
kann der Mensch in der Gnade als Ort des Gebetes, der überall ist, zu Gott 
sprechen, ihn anreden und mit seiner Anrede bei Gott ankommen, wenn er 
wirklich betet und nicht magische Beschwörung versucht, die Gott uns Un- 
tertan machen soll. Dieser Satz ist nicht leicht verständlich zu machen, denn 
er ist die höchste Aussage über den Menschen. Daß das Geschöpf mit seinem 
Schöpfer, d. h. der radikal Abhängige und Abgeleitete, der schlechthin Be- 
gründete, sich nochmals gewissermaßen rückwärts wendend, mit seinem 
Grund •verhandeln" kann, wobei er doch wissen und realisieren muß, daß 
eben das, was er tut, selbst nochmals das Werk Gottes ist, bis in das Aller- 
letzte hinein, das ist wahrhaft eine Aussage, die letztlich in dem noch um- 
fassenderen theologischen Satz gründet, daß das Geschöpf gerade durch 
und nicht bloß trotz seiner radikalen Abhängigkeit von Gott eine echte, 
wahre, auch vor Gott nicht in Wesenlosigkeit sich verflüchtende Wirklich- 
keit ist, daß Gott wirklich ein freies Anderes vor sich und auf sich hin schaf- 
fen kann. Ein Gebilde von Menschenhand redet nicht mit seinem Bildner. 
Gott aber kann durch seine All-macht uns so freisetzen, daß wir wirklich 



Über das Beten 91 

auch vor ihm und auf ihn hin etwas sind. Hier sind Abhängigkeit und 
Selbständigkeit zwei im gleichen Maße und nicht im umgekehrten wach- 
sende Größen. Dieses christlich verstandene Grundverhältnis zwischen Gott 
und Geschöpf muß man sich zunächst deutlich machen, um die Möglichkeit 
einer betenden Anrede des Geschöpfes an Gott verstehen zu können. 

Aber all das sind nur Vorüberlegungen. Wir müssen auf die Vorbemer- 
kungen zurückgreifen: das Gebet gibt es, das Gebet, in dem Gott das Du 
wird, der Angeredete, von dem grundsätzlich erwartet wird, daß er ant- 
worten kann, daß er sogar schon sein Wort an uns gerichtet hat, bevor wir 
zu reden anfingen, daß unsere Anrede an Gott also eine antwortende An- 
rede ist. Solches Gebet gibt es. Und alle Frage nach der Legitimation des 
anrufenden Gebetes muß von dieser Tatsache ausgehen. Hier gilt wirklich 
das Axiom, daß der Schluß von der Wirklichkeit auf die Möglichkeit legitim 
ist. Wir beten, die Menschheit betet, also können wir zu Gott Du sagen. 
Wir brauchen uns nicht zuerst ein Wesen des Menschen auszudenken und 
dann von diesem vorgegeben ausgedachten Wesen her zu fragen, ob solch 
ein Wesen sinnvoll seinen eigenen unbegreiflichen, unheimlichen Urgrund 
und Abgrund anreden könne. Wir gehen von der Wirklichkeit solchen an- 
betenden Anredens aus und haben von daher das Wesen des Menschen zu 
bestimmen: er ist der, der zu Gott Du sagen kann, seine Endlichkeit und 
seine Abhängigkeit sind derart, daß sie in Selbständigkeit offen sind auf 
Gott als den Partner, den Partner freilich, dem der Mensch sich gerade im 
Gebet übergibt als der, der alles von dem hat, den er anredet, selbst das An- 
redenkönnen und das Anreden selbst. Man muß darum solches Dusagen 
wagen, immer neu wagen, hinweg über seine Paradoxheit, man muß eine 
höhere Naivität erkämpfen und erleiden, wenn die erste und vorläufige 
Naivität, die sich und Gott zu harmlos als zwei Realitäten begriffen hat, 
die miteinander in Beziehung treten können, unter dem tödlichen Er- 
schrecken über Gottes Unbegreiflichkeit und alles tragende Macht wie ver- 
glüht ist. Wenn dieses Dusagenkönnen auf Gott hin sich selbst nicht mehr 
selbstverständlich vorkommt, sondern sich nochmals als geschenkte und von 
Gott her eröffnete höchste Möglichkeit des Menschen erfährt, wenn wir 
merken, daß das Wort, das wir Gott so sagen, daß es bei ihm wirklich an- 
kommen kann, von ihm selbst in uns gewirkt und gesagt ist, wenn (einmal 
in sublimer Theologie des Neuen Testamentes sprechend) erfahren wird, 
daß Gottes Geist in uns beten muß und er selbst Abba, lieber Vater sagen 
muß als unser Wort, damit wir Vater sagen können, dann hat zwar unsere 
Anrede an Gott erst ihr eigenes Wesen wirklich gefunden, ist aber nicht 
unmöglich geworden, sondern erst so, wie sie sein muß. Wenn wir aus dem 
Kreis dieses betenden Dusagens heraustreten, dann verfinstert sich für uns 
auch die Möglichkeit des Gebetes als Anrede an Gott bis zu völliger Sicht- 



Karl Rahner 92 

losigkeit. Gott wird dann antlitzlos für uns, das fast drohend abweisende, 
uns unsere völlige Nichtigkeit spüren lassende dunkle Geheimnis, vor dem 
uns das Wort im Hals stecken bleibt. Wenn wir aber plötzlich den Mut fin- 
den, doch in diese Finsternis hinein hoffend und vertrauend Du zu rufen, 
wenn wir es immer wieder tun, wenn wir nicht anmaßend verlangen, daß 
sofort auf diesen Ruf aus dieser schweigenden Finsternis heraus eine par- 
tikuläre Antwort kommt, die uns einfach umwirft und etwas anderes ist als 
eben die sanft und still bergende Anwesenheit dieses Geheimnisses selbst, 
dann merken wir, daß man Du zu Gott sagen kann, sich selbst in Vertrauen 
lassend und so wartend auf den Augenblick, da dieses Geheimnis unseres 
Daseins sein Antlitz unverhüllt zeigen wird als die ewige Liebe, die ein 
unendliches Du zu Du ist. 

3. Die bleibende Aufgabe des Bittens 

Endlich die dritte Schwierigkeit des Menschen von heute gegenüber dem 
Gebet, die Frage nach dem Bittgebet. Es gibt zwar in der modernen Theo- 
logie eine Tendenz, sich diese Schwierigkeit dadurch zu erleichtern, daß 
man das Gebet nur als Doxologie, als Rühmen, Anerkennen, Anbeten, 
Ehregeben Gott gegenüber sieht, demgegenüber alles Bitten gänzlich zu- 
rücktritt. Es ist zwar selbstverständlich oder sollte es sein, daß das Bitten 
als bloß forderndes oder an Herablassung und Nachgiebigkeit appellie- 
rendes Kundtun des eigenen Willens in sich noch kein Gebet ist. Darauf 
werden wir gleich unter einem anderen Gesichtspunkt zurückkommen. Man 
hat auch schon versucht, die Apologie des Bittgebetes sich dadurch zu er- 
leichtern, daß man sagt, man könne oder solle im eigentlichen Bittgebet nur 
um •himmlische" Güter bitten, nicht aber um die irdischen zur Stillung der 
ganz alltäglichen Lebensnotdurft, denn solche irdischen Dinge seien durch 
unser eigenes kämpferisches Bemühen zu erobern: sie an dieser unserer 
eigenen Bemühung vorbei von Gott erwarten zu wollen, hieße von Gott 
Wunder, mirakulöse Eingriffe in den Lauf der Welt erwarten, die es nicht 
gibt, nicht geben könne oder die höchstens besonderen Freunden Gottes 
gewährt würden, zu denen wir uns nicht zu leicht zählen dürften. 

In all dem mag viel Richtiges stecken und zu beachten sein, wenn man das 
Wesen des Gebetes rein und fern von magischer Beschwörung sehen will. 
Aber man sollte doch das Bittgebet nicht zu schnell und voreilig zu subli- 
mieren und zu • entmythologisieren" suchen. Denn durch die ganze Reli- 
gionsgeschichte hindurch betet der konkrete Mensch echte und (wenn man so 
sagen darf) •massive" Bittgebete. Die Psalmen im Alten Testament, die 
doch auch für die Christenheit immer als authentische Gebetsmuster galten, 
sind voll von Bittgebeten. Und wir dürfen nicht vergessen, daß im Vaterun- 
ser Jesu ein Bittgebet und nicht ein selbstloser Lobpreis Gottes steht und daß 



Über das Beten 93 

mitten unter den himmlischen Gaben, die da erbeten werden, auch das täg- 
liche Brot genannt wird (demgegenüber freilich auch schon die alte Chri- 
stenheit in Versuchung stand, es in das Brot des ewigen Lebens umzuinter- 
pretieren). Wenn wir uns fragen, ob und warum auch der heutige Mensch 
echt und unbefangen ein Bittgebet sprechen könne, und zwar auch in und für 
seine irdischen Nöte, dann, meine ich, sollte man, wenigstens am Anfang 
der theologischen Reflexion auf solches Bittgebet, allzu tiefsinnige und sub- 
tile Theoreme beiseite lassen. Sie werden übrigens schon von der traditio- 
nellen Theologie vorgetragen, da auch sie schon, nicht erst der sogenannte 
moderne Mensch, die Fragen kannte, die mit dem Bittgebet im besonderen 
(über die des Gebetes überhaupt hinaus) gegeben sind. Man kann natürlich 
fragen, wie Bittgebet mit der Allwissenheit Gottes, die nicht von uns auf 
unsere Bedürfnisse aufmerksam gemacht werden muß, mit der Vorsehung 
Gottes und deren ewigen unveränderlichen Plänen, mit der Unveränder- 
lichkeit Gottes und seines Willens, der durch uns nicht umgestimmt werden 
kann, vereinbar sei. Man hat bezüglich solcher und ähnlicher Probleme 
scharfsinnige Lösungen versucht. Man hat gefragt, ob die •Wirksamkeit" 
eines Bittgebetes um zeitliche Gaben empirisch nachzuweisen sei, ob z. B. 
das Wetter in Südtirol mit seinen christlich frommen Bauern und ihren 
Flurprozessionen und ihrem Wettersegen anders wäre, wenn man dahin 
tibetanische Bauern umsiedeln würde, die nicht so beten würden. Man kann 
sich natürlich als etwas rationalistischer und skeptischer Christ umgekehrt 
fragen, was man, ohne sofort überheblich zu sein, halten solle von den vie- 
len Zeugnissen erstaunlicher Gebetserhörungen, angefangen von Wall- 
fahrtsorten über Gebetserhörungserfahrungen bestimmter frommer Leute 
und Gruppen bis zur Christian Science. Aber wie gesagt, von dem allem 
soll zur Anfechtung und zur Verteidigung des Bittgebetes nicht eigent- 
lich gesprochen werden. 

Nur zwei Dinge müssen zum Verständnis des Bittgebetes gesagt werden, 
und sie zusammen scheinen mir Möglichkeit und Sinn des Bittgebetes ge- 
nügend verständlich zu machen. Zunächst einmal: Bittgebet ist nur dann 
Gebet und sinnvoll vor Gott, wenn es mit dem Willen zu einem bestimmten 
und sogar irdisch einzelnen Gut, das erbeten wird, zugleich die absolute 
Übergabe des Menschen an den souverän verfügenden Willen Gottes ist. 
Man kann nicht im Gebet Gott gegenübertreten, ohne sich, seine ganze Exi- 
stenz, in ihn hineinzugeben mit vertrauender Ergebung und in Liebe, im 
Annehmen gerade des unbegreiflichen Gottes, der nicht nur in seinem We- 
sen, sondern auch in seinem freien Verhältnis zu uns unbegreiflich ist und 
als solcher angenommen werden muß. Ein Bittgebet, das nicht ganz durch- 
drungen ist von dem Wort Jesu vor seinem Tod: nicht mein, sondern Dein 
Wille geschehe, ist kein Bittgebet, kein Gebet, sondern höchstens die Pro- 



Karl Rahner 94 

jektion einer Lebensnot, die ins Leere geht, oder der Versuch einer magi- 
schen Beeinflussung Gottes, der sinnlos ist. Gerade wenn und insofern ein 
Mensch sich bedingungslos Gott und seiner Unbegreiflichkeit überantwor- 
tet, was man natürlich nur in Glaube, Hoffnung und vor allem Liebe ver- 
mag, werden alle Güter zeitlicher Art, die erbeten werden, grundsätzlich 
relativiert; es wird vom Menschen anerkannt, daß auch das Gegenteil von 
dem, was konkret erbeten wird, heilshaft sein kann, wenn es nur von der 
unbegreiflichen Freiheit Gottes geschickt und vom Menschen als Wille Got- 
tes angenommen wird. Der Wille des Menschen zu einem bestimmten zeit- 
lichen Gut wird nicht aufgehoben, aber er dringt zu jener Freiheit vor, in 
die der Mensch gelangt, wenn er, weil Gott übergeben, keiner Einzelmacht 
in seinem Dasein mehr Untertan ist. Alles, ob Leben oder Tod, ob Gesund- 
heit oder Krankheit, Macht oder Ohnmacht, Vergangenes, Gegenwärtiges 
oder Künftiges hört auf, physisch oder ideologisch für den Menschen absolut 
zu sein, unbedingt gewollt oder verworfen werden zu müssen, wenn er vor 
Gott tritt und sich ihm liebend übergibt. Betend im wirklichen Gebet hat 
der Mensch seine Freiheit, die einzige letzte und ganze, seine Freiheit auch 
nochmals dem gegenüber, was er selbst mit dem partikulären Daseinswil- 
len, der in ihm waltet, will. Und nur so ist die Bitte, die man an Gott zu 
richten versucht, wirklich Gebet mit der Gewißheit, anzukommen. 

Aber gleichzeitig ist ein Zweites zu sagen. Der Mensch, der so vor Gott 
tritt und sich seinem Geheimnis bedingungslos überläßt und anvertraut, ist 
der konkrete Mensch, nicht ein abstraktes Ideal, nicht der bloß religiöse 
Mensch, der einzig nach Gott verlangt. Er ist der Mensch der alltäglichen, 
profanen und banalen Lebensbedürfnisse und Lebensängste. Dieser soll 
sich ja gerade im Gebet Gott stellen, so wie er ist, so wie er in seinem gar 
nicht adäquat auflichtbaren, gar nicht einfach ins Religiöse sublimierbaren 
Lebensdrang und seiner Lebensnot sich als von Gott gewollt wissen darf. 
Dieser Mensch braucht nicht, bevor er vor Gott hintritt, sich emporgewan- 
delt haben in den reinen Einklang mit der Verfügung Gottes, die er ja gar 
nicht kennt und gar nicht genau wissen kann. Er darf sich im Akt der Über- 
gabe, die Gebet heißt, vor Gott hinstellen, so wie er ist, als derjenige, der 
sich gerade in seiner Konkretheit Gott übergeben muß, also als derjenige, 
dessen Lebensdrang und -not auf ein Bestimmtes geht, das ihm notwendend 
zu sein scheint im Unterschied zu etwas anderem. Und dies um so mehr, 
als er gar nicht wissen kann, ob er nicht wirklich gerade so, mit seinem Ver- 
langen nach diesem Bestimmten, von Gott gewollt ist, daß dieses Wollen 
von Gott gewollt ist, um in seiner Konkretheit erfüllt zu werden, und nicht 
als ein Wollen, das sich nur in die reine Ergebung hinein aufhebt. Wenn 
aber ein Mensch als einer, der mit seiner Bedrohtheit ganz in Gott hinein 
sich ergibt und zugleich unweigerlich und legitim ein Bestimmtes will, sich 



Über das Beten 95 

vor Gott hinstellt, ein in seiner Konkretheit sich Überantwortender ist, 
dann spricht er ein Bittgebet. Und er braucht dann nicht schon genau zu wis- 
sen, wie das genauere Verhältnis dieses Bittgebetes zur allwissenden und 
allmächtigen und unveränderlichen Verfügung Gottes zu denken ist. - Von 
daher wird auch verständlich, daß das Bittgebet nicht eigentlich als sekun- 
däre Form des Gebetes gelten muß. Wenn es Gebet ist, ist es liebender 
Lobpreis Gottes (wenn vielleicht auch nicht so ausdrücklich wie anderes Ge- 
bet, das unmittelbar in dieser Richtung stilisiert ist); wenn es Zfr'ttgebet ist 
und weil es das ist, stellt es den notdürftigen Menschen am konkretesten vor 
Gott; es ist das Gebet, in dem der Mensch nicht nur eingedenk ist, wer Gott 
ist, sondern auch, wer er selbst ist. Ist so einmal das Bittgebet verstanden, 
dann wird die Frage, wie es erhört wird, wenn es erhört wird, zweitrangig, 
schon darum, weil ein Betender gar nicht meinen darf, er sei nur erhört, 
wenn er gerade in der Weise erhört wird, wie es sein Gebet als konkrete 
Bitte sich vorgestellt hatte. Ob man bei einer Erhörung im landläufigen 
Sinn sagt, die Erhörung sei in ihrem Zusammenhang mit dem Gebet schon 
immer in den ewigen Plänen der Vorsehung Gottes eingeplant gewesen, 
oder ob man sagt, die Erhörung bestehe in der /^haften Annahme des 
konkret Erbetenen, das (wenigstens in den Fällen, wo man nicht von Wun- 
der reden kann) in seiner innerweltlichen Sachhaftigkeit dem Lauf der Welt 
verdankt wird, der auch ohne das Gebet so abgelaufen wäre, solche und 
ähnliche weitere Auskünfte scheinen mir nicht mehr so wichtig zu sein. 

III. Die Erfahrung der Gnade im Alltag und die Ausdrücklichkeit 
des Betens 

Aber kehren wir zum Gebet im allgemeinen zurück. Wir können auch heute 
beten. Dieses Gebet darf nicht als eine im innersten Kern zusätzliche und 
gesonderte Angelegenheit aufgefaßt werden, die wir •auch" neben vielen 
anderen zu tun haben. Es muß verstanden werden als Ausdruck und Voll- 
zug des einen Ganzen unserer Existenz, auch wenn ausdrückliches Gebet 
nur einen kleinen Teil unserer Zeit in Anspruch nehmen kann. Zwar gibt 
es auch gemeinsames Gebet, Liturgie der Kirche. Sie soll nicht als zweitran- 
gig aufgefaßt werden; noch das privateste Gebet muß und kann nur aus 
jener einen und gemeinsamen Heilssituation heraus gebetet werden, die 
aus der Zuwendung Gottes zur einen Menschheit und der einen Geschichte 
der Menschen in seinem Heiligen Geist konstituiert und darin den einzel- 
nen mit der Einmaligkeit seiner persönlichen Geschichte der Freiheit und 
Verantwortung meint. Aber auch das gemeinsame liturgische Gebet ist nur 
dann Gebet und nicht bloßer Ritualismus, wenn der einzelne in der Ge- 
meinschaft wirklich betet, wenn er sich als dieser einzelne wirklich Gott 



Karl Rakner 96 

stellt. Und darum ist das Gebet zwar keine privatistische, aber immer und 
überall auch eine private Sache. Ein Vollzug der ganzen Existenz - aber 
gerade darum etwas, wozu der Mensch erst allmählich ganz hinfindet, etwas, 
das geübt werden muß und nicht der Laune und der flüchtigen Emotion 
überlassen werden darf. Der Mensch kann zwar die letzten Tiefen seines 
Wesens nicht nach Belieben aufbrechen, er ist oft selbst verbannt auf die 
öde Oberfläche seines Alltags. Aber darum ist das Gebet doch immer noch 
auch eine Sache seiner Freiheit, seiner Verantwortung und seiner geduldi- 

gen Übung. 
Wenn wir deshalb noch etwas vom Gebet und der Weise, wie es getan 

werden kann und soll, sagen sollen, dann kann es sich nicht darum handeln, 
alle die guten und nützlichen und nicht selten auch etwas primitiven Rezepte 
zu wiederholen, die von den Lehrern des geistlichen Lebens gegeben wer- 
den, auch weit über die Grenzen des Christentums und der Kirche hinaus, 
eigentlich in allen Hochreligionen. Solche Rezepte sind im Grund Regeln der 
Sammlung, der Konzentration des Menschen auf das Eigentliche, vom All- 
tag meist Überdeckte seiner Existenz. Sie wollen uns helfen, so etwas wie 
eine Erfahrung der Gnade zu machen, die die Erfahrung des Angebotes des 
Gebetes ist, das wir in Freiheit annehmen und in uns sich ausbreiten lassen 
sollen. Aber nicht nur in der Einsamkeit der •Kammer", abgesondert von 
den Menschen und den Geschäften der Welt, sondern mitten im Alltag, im 
Gang des Lebens mit seinen Anforderungen, Freuden und Leiden, seinen 
Erfolgen und Niederlagen. In solcher Erfahrung, die mitten im Vollzug 
des Ganzen der Existenz geschieht, liegt für den einzelnen die Begründung 
der Sinnhaftigkeit, ja Notwendigkeit des Gebetes. Hier wird der Mensch 
von einer Erfahrung, die mehr ist als er selbst, angerufen, über sich hinaus- 
gerufen und zum Beten gedrängt. 

In jedem menschlichen Leben, das nicht nur auf das Sichtbare und 
Greifbare aus ist und in den Bedürfnissen des Augenblicks aufgeht, son- 
dern aus dem Geist heraus gelebt wird, gibt es Momente und Vorkomm- 
nisse, in denen die ganze Existenz des Menschen ins Spiel kommt, der 
Mensch auf das Ganze des Lebens ausgerichtet ist, Sinn und Erfüllung 
oder Verfehlung dieses Ganzen zur Frage steht. Etwa dort, wo ein Mensch 
sich in selbstloser Liebe engagiert, in der Sehnsucht nach Erfüllung seines 
Lebens sich hoffend ausstreckt, oder sein Dasein in der Tiefe bedroht ist. 
Da wird es immer wieder sein, daß Haltungen sich einstellen und Entschei- 
dungen getroffen werden, die nicht mehr innerweltlich rational ganz ver- 
rechenbar sind und die im Hiesigen keine letzte Begründung mehr finden. 
Hier ist der Ort, wo die Anwesenheit und Wirksamkeit des Geistes in etwa 
etwas reflexer gesucht und vielleicht auch entdeckt werden kann. Weisen 
wir vorsichtig und schüchtern auf einiges hin. 



Über das Beten 97 

Haben wir schon einmal geschwiegen1, obwohl wir uns verteidigen woll- 
ten, obwohl wir ungerecht behandelt wurden? Haben wir schon einmal ver- 
ziehen, obwohl wir keinen Lohn dafür erhielten und man das schweigende 
Verzeihen als selbstverständlich annahm? Haben wir schon einmal ge- 
horcht, nicht weil wir mußten und sonst Unannehmlichkeiten gehabt hätten, 
sondern bloß wegen jenes Geheimnisvollen, Schweigenden, Unfaßbaren, 
das wir Gott und seinen Willen nennen? Haben wir schon einmal geopfert, 
ohne Dank, Anerkennung, selbst ohne das Gefühl einer inneren Befriedi- 
gung? Waren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir uns schon ein- 
mal zu etwas entschieden, rein aus dem innersten Spruch unseres Gewissens 
heraus, dort, wo man es niemandem mehr sagen, niemandem mehr klar- 
machen kann, wo man ganz einsam ist und weiß, daß man eine Entschei- 
dung fällt, die niemand einem abnimmt, die man für immer und ewig zu 
verantworten hat? Haben wir schon einmal versucht, Gott zu lieben, dort, 
wo keine Welle einer gefühlvollen Begeisterung einen mehr trägt, wo man 
sich und seinen Lebensdrang nicht mehr mit Gott verwechseln kann, dort, 
wo man meint zu sterben an solcher Liebe, wo sie erscheint wie der Tod 
und die absolute Verneinung, dort, wo man scheinbar ins Leere und gänz- 
lich Unerhörte zu rufen scheint, dort, wo alles ungreifbar und scheinbar 
sinnlos zu werden scheint? Haben wir einmal eine Pflicht getan, wo man 
sie scheinbar nur tun kann mit dem verbrennenden Gefühl, sich wirklich 
selbst zu verleugnen und auszustreichen, wo man sie scheinbar nur tun 
kann, indem man eine entsetzliche Dummheit tut, die einem niemand 
dankt? Waren wir einmal gut zu einem Menschen, von dem kein Echo der 
Dankbarkeit und des Verständnisses zurückkommt, und wir auch nicht 
durch das Gefühl belohnt werden, •selbstlos", anständig usw. gewesen 
zu sein? 

Suchen wir selbst in solcher Erfahrung unseres Lebens, suchen wir die 
eigenen Erfahrungen, in denen gerade uns so etwas passiert ist. Wenn wir 
solche finden, haben wir die Erfahrung des Geistes gemacht, die wir mei- 
nen. Die Erfahrung der Ewigkeit, die Erfahrung, daß der Geist mehr ist 
als ein Stück dieser zeitlichen Welt, die Erfahrung, daß der Sinn des Men- 
schen nicht im Sinn und Glück dieser Welt aufgeht, die Erfahrung des 
Wagnisses und des abspringenden Vertrauens, das eigentlich keine aus- 
weisbare, dem Erfolg dieser Welt entnommene Begründung mehr hat, 
kurz und letztlich: die Erfahrung Gottes, die Erfahrung jener Heim- 
suchung des Heiligen Geistes, die in Christus, durch seine Menschwerdung 
und durch sein Opfer am Kreuz Wirklichkeit geworden ist. 

1 Im folgenden halte ich mich ein Stück weit an das, was ich in: Schriften zur Theologie 
Bd. Ill, S. 106-107, geschrieben habe. 



Alexandre Ganoczy 98 

Wenn wir so diese Erfahrung des begnadeten Geistes machen und sie 
auch ein Stück weit in unser reflektierendes Bewußtsein eindringt, das 
natürlich diese reflektierende Vergegenständlichung und Ausdrücklich- 
machung der eigentlichen und ursprünglichen Gnadenerfahrung immer 
wieder in diese selbst hinein zurückverweist, dann betet •es" schon in uns 
und ist unserer Freiheit ein eigentliches und ausdrückliches Gebet angebo- 
ten. Diese Erfahrung des Geistes und der Gnade muß auf irgendeine 
Weise vom Betenden ausgesagt werden, damit sein Reden wirklich Gebet 
sei. Natürlich kann es sein, daß unser Beten in ausdrücklicher und •nor- 
maler" Weise nicht sehr deutlich und reflektierbar aus dem •Beten" auf- 
steigt, in dem Gott selbst aus der innersten Mitte unserer Existenz heraus 
uns •vor-betet". Dann kann es uns wie ein bloß von uns selbst fabriziertes 
und darum hohl und wesenlos klingendes Gerede erscheinen, das wir ins 
Leere hinein sprechen. Aber auch solches Gebet redlich alltäglicher Bemü- 
hung appelliert in dem, der überhaupt solche Erfahrung des Geistes der 
Gnade gemacht hat (und eigentlich gibt es keinen, dem dies nicht wider- 
fahren ist), an dieses Gebet der Tiefe, in der Gott in uns unsere eigene 
Existenz betet, d. h. diese schweigend immer tiefer hinbewegt in sein eigenes 
Geheimnis hinein. Weil solche Erfahrung des Geistes auch heute - wenn 
vielleicht auch verdrängt - gegeben ist, darum ist auch heute Beten möglich. 

Glaubwürdiges Feiern der Eucharistie 

Alexandre Ganoczy, Würzburg* 

Es kommt heutzutage oft vor, daß gerade verantwortliche Christen beim 
Feiern der Eucharistie ein unruhiges Gewissen haben. Nicht deshalb, weil 
sie an ihre persönliche Unwürdigkeit und Trägheit dächten oder sich vor 
der göttlichen Majestät fürchteten. Die Zeiten der übertriebenen Ehrfurcht 
vor dem Allerheiligsten Sakrament sind vorbei. Man lebt kaum mehr in 
der Angst, unwürdig zu kommunizieren, eine schwere Sünde, ein Sakrileg 
zu begehen. Ihr Unbehagen ist vielmehr dadurch verursacht, daß sie den 
Eindruck haben, etwas Unwahres, weil der nüchternen Wirklichkeit des 
Alltags zu Entrücktes zu tun, etwas, das an der konkreten Situation der 
Welt vorbeigeht. Sie haben den Eindruck, sich in der Messe in eine Sphäre 

* Ursprünglich als Vortrag gehalten im Collegium Borromäum, Münster 




