Alexandre Ganoczy 98

Wenn wir so diese Erfahrung des begnadeten Geistes machen und sie
auch ein Stiick weit in unser reflektierendes Bewufitsein eindringt, das
natiirlich diese reflektierende Vergegenstindlichung und Ausdriicklich-
machung der eigentlichen und urspriinglichen Gnadenerfahrung immer
wieder in diese selbst hinein zuriickverweist, dann betet ,es“ schon in uns
und ist unserer Freiheit ein eigentliches und ausdriickliches Gebet angebo-
ten. Diese Erfahrung des Geistes und der Gnade mufl auf irgendeine
Weise vom Betenden ausgesagt werden, damit sein Reden wirklich Gebet
sei. Natiirlich kann es sein, daf} unser Beten in ausdriicklicher und ,nor-
maler® Weise nicht sehr deutlich und reflektierbar aus dem ,Beten® auf-
steigt, in dem Gott selbst aus der innersten Mitte unserer Existenz heraus
uns ,vor-betet®. Dann kann es uns wie ein blof} von uns selbst fabriziertes
und darum hoh! und wesenlos klingendes Gerede erscheinen, das wir ins
Leere hinein sprechen. Aber auch solches Gebet redlich alltdglicher Bemii-
hung appelliert in dem, der iiberhaupt solche Erfahrung des Geistes der
Gnade gemacht hat (und eigentlich gibt es keinen, dem dies nicht wider-
fahren ist), an dieses Gebet der Tiefe, in der Gott in uns unsere eigene
Existenzbetet, d. h. diese schweigend immer tiefer hinbewegt in sein eigenes
Geheimnis hinein. Weil solche Erfahrung des Geistes auch heute — wenn
vielleicht auch verdringt — gegeben ist, darum ist auch heute Beten moglich.

Glaubwiirdiges Feiern der Eucharistie

Alexandre Ganoczy, Wiirzburg*

Es kommt heutzutage oft vor, daf} gerade verantwortliche Christen beim
Feiern der Eucharistie ein unruhiges Gewissen haben. Nicht deshalb, weil
sie an ihre personliche Unwiirdigkeit und Trégheit ddchten oder sich vor
der gottlichen Majestit fiirchteten. Die Zeiten der iibertriebenen Ehrfurcht
vor dem Allerheiligsten Sakrament sind vorbei. Man lebt kaum mehr in
der Angst, unwiirdig zu kommunizieren, eine schwere Siinde, ein Sakrileg
zu begehen. Thr Unbehagen ist vielmehr dadurch verursacht, dafl sie den
Eindruck haben, etwas Unwahres, weil der niichternen Wirklichkeit des
Alltags zu Entriicktes zu tun, etwas, das an der konkreten Situation der
Welt vorbeigeht. Sie haben den Eindruck, sich in der Messe in eine Sphére

* Urspriinglich als Vortrag gehalten im Collegium Borromium, Minster



Glaubwiirdiges Feiern der Eucharistie 99

zu begeben, die von der sogenannten profanen Sphire trotz mancher scho-
nen weltoffenen Texte der neuen Liturgie weit entfernt ist. Das Bewuf3t-
sein, einer sikularisierten Welt anzugehdren, in der das Evangelium in
neuen Formen zu bezeugen ist, 143t sie nicht in Ruhe. Sie denken vielleicht
auch daran, dafd hier alles zu lebensfremd schon ist, dafl die eucharistischen
Symbole mit ihrer beruhigenden Feierlichkeit nicht in der Lage sind, an
den Widerspruch des Kreuzes und an die Zerrissenheit der gegenwirtigen
Welt kriiftig genug zu erinnern.

Dazu kommt, daf} viele nicht mehr einsehen konnen, wieso das Sakra-
ment der Einheit weiterhin Grund und Sichtbarmachung von Kirchen-
trennung bleiben kann, warum man z. B. mit vollig unbekannten Katholi-
ken eine rein formale Einheit bekundet, wihrend man auf eine gemein-
same Feier der Eucharistie mit evangelischen Freunden verzichten muf}, mit
denen man im Denken, Empfinden, Tun und oft sogar Glauben verbunden
ist. Kurzum: Sie stellen sich die Frage der Wahrhaftigkeit, Glaubwiirdig-
keit und Verantwortlichkeit in bezug auf die Eucharistie.

Nun gibt es kein Wundermittel gegen solches Unbehagen. Und es wire
vollig utopistisch, in einem kurzen Aufsatz auf alle, meist nach personlicher
Erfahrung aufgetauchten psychologischen, philosophischen und theologi-
schen Fragen eine Antwort zu geben. Hier kann es nur um einen Versuch
gehen, ein hermeneutisches Prinzip vorzuschlagen, mit dessen Hilfe die ge-
samte Problematik erhellt und an ihren eigentlichen Kern zuriickgebunden
werden kann. Dieses hermeneutische Prinzip soll freilich nicht blof§ auf eine
theologische Kldrung der Abendmahlslehre abzielen. Es sollte auch einen
besseren Zugang zur eucharistischen Praxis vermitteln.

Mit dieser Absicht mochte ich fiir eine ebenso theologische wie geistliche
Interpretation der Eucharistie das Communio-Prinzip vorschlagen.

1. Das Communio-Prinzip als Zugang zum Grundanliegen der Eucharistie

Communio . .. Ich wihle absichtlich das lateinische Wort, um von vorn-
herein anzudeuten, dafl es sich um eine spezifische, einzigartige Wirklich-
keit handelt, die das zu oft verwendete und daher etwas abgenutzte Wort
»,Gemeinschaft schwerlich ausdriicken kann. Selbstverstindlich verstehe
ich unter Communio etwas viel Fundamentaleres und Umfassenderes als
den liturgischen Vorgang des Kommunizierens, des Kommunionausteilens
und -empfangens. Was ich damit bezeichnen will, ist nichts anderes als ein
Grundzug des gottlichen Heilswillens, wie er in Jesus Christus geoffenbart
und durch die biblisch altkirchliche Tradition vermittelt wurde. Denn ich
bin iiberzeugt davon, dafl wir keinen anderen Weg haben, mit den Schwie-
rigkeiten unseres gegenwirtigen Glaubensvollzugs fertig zu werden, als



Alexandre Ganoczy 100

das kritische und selbstkritische Zuriickgreifen auf den geschichtlichen Ur-
sprung unseres Glaubens. Kritisch mufl dieses Zuriickgreifen sein, insofern
es nicht um eine blofle Wiederholung des neutestamentlichen Buchstabens
geht, sondern um eine immer neu und immer anders vollzogene Wahrneh-
mung jenes gottlichen Grundanliegens, worauf sich der heutige wie der da-
malige Glaubende einzulassen hat. Selbstkritisch muf} dieses Zuridkgrei-
fen sein, insofern es zu einer Konfrontation zwischen jenem géttlichen
Grundanliegen und der je eigenen Glaubenspraxis fithren mufl.

Begriffsgeschichtlich wird Communio als Ubersetzung des griechischen
Wortes ,koinonia“ erst bei Paulus greifbar. Dort bedeutet es ,,gemeinsame
Teilhabe an etwas®, das mit dem Christusgeschehen zu tun hat. Und das
kann vielerlei sein. Inhaltlich aber kann Communio schon all das decken,
was das Ziel des Tuns Jesu selbst war. Denn es ist deutlich, dafl das Heil,
das Jesus verkiindigt und verwirklicht hat, véllig unter dem Zeichen der
Einheit stand. Heil erfahren bedeutet im Evangelium immer: die einende
Macht des kommenden Gottes erfahren. Der erste Adressat dieser einigen-
den und wiedervereinigenden Dynamik ist das Volk Israel. Es soll zunachst
von der dufleren und inneren Zerstreuung befreit und in seinem Herrn
versammelt werden. Aber dieses kollektive Heil ist auch den ,Nationen®
zugedacht. Das Gottesreich steht allen Menschen offen, da Gottes Heilswil-
le, d. h. sein Communio-Wille, universal ist.

Das ist aber nicht alles. Der Wille Gottes, dem gesamten Menschenge-
schlecht und allen Generationen durch gemeinsame Teilhabe an seinem
Reich Heil zu schenken, hat noch eine andere Dimension. Die extensive, kol-
lektive Communio vollzieht sich zugleich als intensive, personale Com-
munio. Das heifit, dafl die Vereinigung der ganzen Menschheit mit dem
Einswerden des einzelnen Menschen zusammenfallen soll. Wie Jesus an
der Uberwindung der Grenzen und Trennungen zwischen den verschiede-
nen Gruppen, sozialen Schichten und Nationen arbeitet, so kimpft er auch
gegen jede Spaltung, die die innere personale Einheit beim Einzelnen hin-
dert. Die Evangelisten legen einen sehr starken Akzent auf die Taten Jesu,
deren Ziel, um modern zu sprechen, die Aufhebung individueller Entfrem-
dung ist. Jesus vergibt Siinden, heilt Krankheiten, entfernt Hunger,
Verzweiflung und Tod, damit ein jeweils personlich angesprochener
Mensch zu sich selbst kommt und bei sich bleiben kann. Sehr bedeutungs-
voll ist in dieser Hinsicht die enge Verkniipfung des Leiblichen und Seeli-
schen. Jesus bewirkt kein dualistisches Heil. Er will jedem Menschen in der
Suche nach Ganzwerdung beistehen. In die grofle Versammlung des Gottes-
reiches, in die universale communio sollen also ganze und nicht etwa halbe
Menschen aufgenommen werden. Damit haben wir die untrennbare Ver-
bindung der extensiv-kollektiven und der intensiv-personalen Einheits-



Glaubwiirdiges Feiern der Eucharistie 101

dynamik des Heiles aufgrund der jesuanischen Wort- und Tatverkiindigung
skizziert. Diese Verbindung findet selbstverstindlich in den Abendmahls-
worten Jesu einen ganz besonderen Ausdruck. Der Einzelne empfangt den
sichleibhaft hingebenden Jesus als denjenigen, der sich fiir alle hingegeben.

Das paulinische Koinonia-Verstandnis kann nun mit Recht als die re-
flexive Ubersetzung des jesuanischen Communio-Anliegens angesehen
werden. Wie Kédsemann tiberzeugend dargelegt hat, griindet hier der
Koinonia-Begriff auf dem Soma(Leib)-Begriff, d. h. der Gedanke der Ge-
meinschaft auf dem Gedanken des Christusleibes.

Soma bedeutet fiir Paulus nicht einfach leibhafte Individualitat. Chri-
stus als Leib steht den Glaubenden nicht primir in der Abgegrenztheit des
Individuums gegeniiber. Vielmehr besagt hier Soma Méglichkeit der Kom-
munikation. Als Leib steht also Christus in der Ausrichtung auf andere,
in der Bereitschaft der Selbsthingabe. Dieser offene Christus weckt dann
auch in den Glaubenden Bereitschaft der Offenheit und der Selbsthingabe,
indem er sie in seinen Leib eingliedert, d. h. in seine Kommunikations-
dynamik hineinnimmt. Das ist nach Kdsemann der tiefste Sinn des von
Paulus tradierten Abendmahlwortes: ,das ist mein-Leib-fiir-ench®, oder
modern paraphrasiert: meine fiir euch daseiende Offenheit. Das ist auch
der Grundtenor von 1 Kor 10 und 11: Die Koinonia der Abendmahlsteil-
nehmer mit Christus ist zugleich Koinonia der Teilnehmer untereinander.
Anders ausgedriickt: die Teilhabe am einen offenen Leib Jesu Christi macht
aus den Teilhabern einen einzigen offenen Leib; oder noch anders gesagt:
die Christusgemeinschaft vollzieht sich als Christengemeinschaft.

Nun muf} sofort hinzugefiigt werden, daf diese paulinische Ubersetzung
des jesuanischen Communio-Anliegens weder optimistisch noch rein my-
stisch zu verstehen ist. Sie darf ebensowenig optimistisch gefafit werden wie
die Botschaft Jesu selbst. Hier wie dort wird mit Widerspruch und Ent-
fremdung ganz realistisch gerechnet. Nicht idealisierten, vollendeten, siin-
denlosen Menschen bietet sich die Communio an. Und die Communio er-
scheint auch nicht als Haltung eines nur Nachsicht iibenden Gottes.
Jesus bringt mit dem Frieden auch das trennende Schwert. Er bringt
Protest und Kritik gerade als inneres Moment der Communio-Dynamik.
Andererseits nimmt er, der Offene, der Weltoffene, anch Verschlossenheit
und Ablehnung seitens der Adressaten in Kauf. Daher zeigt sich der gott-
liche Versuch, im Menschen und unter den Menschen Einheit zu schaffen,
als dialektischer Vorgang, dessen reales Symbol das Kreuz ist. Darauf wol-
len wir bei der Behandlung der Communio als Opfer zu sprechen kommen.

Die paulinische Koinonia ist aber auch keine rein mystische Angelegen-
heit. Das Wort hat mehrere Bedeutungen, obwohl diese der Sache nach zu-
einander in enger Beziehung stehen. Nun bezeichnet das Wort auf der



Alexandre Ganoczy 102

einen Seite gewifl mystische Teilhabe am Schicksal Christi, an seinem Geist,
an seinem Leib und Blut, das die Briider in Christus untereinander ver-
bindet. Aber auf der anderen Seite erginzt sich diese Dimension der Tiefe
mit der Dimension der Breite. So bezeichnet Koinonia Teilung der ma-
teriellen Giiter, soziale Kollektenaktion und zwischenmenschlichen Dialog
bzw. Versohnung. In diesem letzten Sinn reichen die streitenden Petrus und
Paulus einander die ,Hand der Gemeinschaft®.

Ganz kurz will ich noch hier anmerken, dafl die altkirchliche Tradition
unseren Begriff noch mit einer ausgesprochen kirchentheologischen Bedeu-
tung bereicherte. So sprach man bald von communio ecclesiarum (Gemein-
schaft der Kirchen) als der briiderlichen Zueinanderordnung der Ortskir-
chen. Diese Bedeutung erhilt heutzutage auch 6kumenische Farbung, ins-
besondere in der Diskussion iiber die Interkommunion.

Nach diesen Uberlegungen stellen wir uns endlich die Frage: Wie kann
das biblisch-traditionelle Communio-Prinzip in der Gegenwart zur Gel-
tung kommen und so unsere Eucharistiefeiern erhellen? Kann man iiber-
haupt von einer Entsprechung zwischen dem hier skizzierten Communio-
Anliegen Jesu und irgendeinem Grundanliegen der gegenwirtigen Men-
schen sprechen?

Letztere Frage méchte ich sofort bejahen. Es ist bekanntlich ein Kairos
unserer Zeit, dafl sie nach Gemeinschaft, genauer: nach Einheit in der Viel-
heit, in der Pluralitét trachtet. Das neuzeitliche Denken hat einerseits die
personale Dimension mit dem Gedanken der interpersonalen Kommuni-
kation sehr differenziert in den Blick bekommen, andererseits hat es die
kollektive Dimension mit der Erforschung der Sozialisierungsprozesse zeit-
gemaf erkannt. Die Humanwissenschaften, die Psychologie und die Sozio-
logie haben rationell nachgewiesen, wie heute eigentlich communio mog-
lich ist und tatséchlich geschieht.

Der Gedanke der interpersonalen Kommunikation stellt die menschliche
Subjektivitdt mit ihren spezifischen Strukturen in das Gefiige der jewei-
ligen Gemeinschaftsdynamik. Dabei ist die Erkenntnis entscheidend, dafl
kein Mensch zu sich selbst kommt, wenn er nicht der Selbstmitteilung ande-
rer Menschen begegnet und wenn er sich ihnen seinerseits nicht mitteilen
kann. So ist die Gegenseitigkeit alpha und omega der Selbstwerdung und
zugleich Ursprung jeglicher Gemeinschaftsstiftung. Hier gilt das Gesetz der
Liebe: Nur wer geliebt ist, kann eigentlich lieben, d. h. iiber sich selbst hin-
ausgreifen und seine Zukunft ergreifen. In der interpersonalen Kommuni-
kation ereignet sich anthropologische Transzendenz, besser gesagt: kom-
munikative Transzendenz. Indem der eine die Grenzen ibersteigt, die
ihn von dem anderen trennen, ubersteigt er schon das, was er heute ist,
daraufhin, was er morgen sein soll; indem er sich dem anderen hingibt,



Glaubwiirdiges Feiern der Eucharistie 103

gewinnt er sich selbst und umgekehrt; indem er sich selbst gewinnt, wird
er zur Hingabe f3higer. Er wird kommunikationsfdhiger und bereit zur in-
tensiven und extensiven Communio-Bildung, zum Dienst an der Einheit.

Die zweite Dimension, in der die Realitit des neuzeitlichen Menschen mit
ihrer Eigenart erscheint, ist die kollektive. Wir sind uns bewufit geworden,
dafl die gesellschaftlichen, 6konomischen und soziologischen Faktoren mit
zunehmendem Tempo die menschlichen Daseinsbedingungen bestimmen,
andern, gestalten. Dadurch ist auch vielerorts ein spezifisch modernes Ver-
antwortungsbewufitsein entstanden. Ein Bewufltsein, das durch die Infor-
mationsmittel gewaltig stimuliert werden kann, zumal diese schonungslos
aufdecken, was alles in der Welt Entfremdung, Spaltung, Zerstérung er-
zeugt und intensive wie extensive Einheitsstiftung, Communio verhindert.

Kurzum: Wir leben in einer Welt, die im Bereich des Interpersonalen wie
des Kollektiven die Communio-Maglichkeiten vielfiltig sichtet, diese Mog-
lichkeiten aktualisieren will und darunter leidet, dafl dies ihr nicht gelingt.
Entspricht diese Sachlage nicht dem biblisch bezeugten Communio-Anlie-
gen Gottes mit all seinen tragischen und hoffnungsvollen Aspekten in einer
spezifisch modernen Weise? Ist dies aber so, dann haben wir einen doppel-
ten Grund, das Communio-Prinzip zum hermeneutischen Leitfaden unse-
rer eucharistischen Besinnung zu machen.

Schon von hierher lassen sich einige Antworten auf die in der Einleitung
aufgeworfenen Fragen versuchen.
1. Um das Gefiihl, in unseren Eucharistiefeiern unwahrhaftig und reali-
tatsfremd zu handeln, zu iiberwinden, braucht man keineswegs die Eucha-
ristie selbst aufzugeben oder zu einer Randpraxis unseres Christentums
zu machen. Denn die Eucharistie birgt alles in sich, was ihren Aktualitats-
wert begriinden kann: namlich das Communio-Anliegen Gottes.
2. Dieses Anliegen muf} im faktischen Vollzug des Abendmabhles in seinem
Verhiltnis zur jeweiligen gegenwirtigen Communio-Erwartung zum Aus-
druck kommen.
3. Bestimmte liturgische Mittel, die durch das Konzil eingefiihrt oder er-
moglicht wurden, weltoffene oder sogar gegenwartsbezogene Hochgebete,
spontan gesprochene Fiirbitten, Gruppenmessen usw. scheinen geeignet zu
sein, das Communio-Prinzip zu konkretisieren.
4. Diese Mittel und andere, die in Zukunft einzufithren wiren, tendieren
dahin, daff der Weltbezug, die missionarische Perspektive und die Praxis-
bezogenheit des Abendmahles einen immer stirkeren Akzent tragen. Das
darf aber die radikale, d. h. wurzelhaft-urspriingliche Christozenirik des
Geschehens nie verschleiern. Eine Christengemeinschaft, die nicht mehr die
sichtbar-greifbaren Ziige der Christusgemeinschaft triige, wire unwahr-
haft und sinnleer.



Alexandre Ganoczy 104

5. In der Spiritualitdt konnen und miissen die klassischen Aspekte des My-
steriums, ndmlich sakramentales Mahl, Opfer und Realprisenz nicht zu-
rickgestellt, sondern mit Hilfe des Communio-Prinzips erhellt, neubedacht
und so zum Gegenstand von Gebet und Betrachtung gemacht werden. Denn
alle diese Aspekte tragen in sich die Heiligung des Profanen, die das Ziel
unseres Lebens ist. Dartiber im zweiten Teil ausfuhrlicher.

II. Eucharistisches Opfer und Realprisenz im Dienst der Communio

Versuchen wir nun das Communio-Prinzip im einzelnen auf die Eucha-
ristie als Opfer und als Realprisenz Christi anzuwenden und auch daraus
praktische Folgerungen zu ziehen.

Opfer... Die Gedankenassoziationen, die dieses Wort erweckt, sind
heutzutage nicht immer ohne Kritik. Es kann an jenen zornigen Gott der
Bibel erinnern, der Blutvergieflen verlangt, um versohnt zu werden, wie
etwa im Hebrierbrief steht (9, 22): ,,ohne Blutvergieflen gibt es keine Ver-
gebung®. Der Gedanke einer solchen kultischen Wiedergutmachung pafit
kaum zu unserem heutigen Gottesbild. Der rein kultische Opfergedanke
entspricht vielleicht noch weniger unserem Menschenbild bzw. unseren Vor-
stellungen vom ethischen Verhalten des Menschen. Wir reagieren nur mehr
ziemlich empfindlich auf eine einseitige Spiritualitit des Verzichtes, der
Abtotung, der Selbstverleugnung, mit der doch vergangene Generationen
erfolgreich gendhrt wurden. Und schlieflich haben wir gelernt, ohne dog-
matische Voreingenommenheit zu lesen, was im Hebrierbrief (10, 18) steht:
Sind die Stinden im Christusereignis ein fir allemal vergeben, ,so ist
weiter kein Opfer mehr notig fiir die Sinde“. Wie kann man dann heute
noch von Meflopfer reden? Miissen wir in der Eucharistie iiberhaupt op-
fern? Wenn ja, dann was? Christus als die gottliche Opfergabe? Oder un-
sere Leiden und Schmerzen? Oder werden wir vielmehr aufgefordert, ein-
fach dem sich vergegenwirtigenden Mysterium des Kreuzes beizuwohnen,
um dessen Wohltaten zu empfangen?

Wenn wir hier in eine Sackgasse geraten, kann das Communio-Prinzip
uns weiterhelfen. Es hilft uns auf die oben dargelegte Weise: durch einen
Ruckgriff auf das Anliegen Jesu selbst. Was wollte Jesus eigentlich mit sei-
nem Kreuz? Was wollte Gott mit diesem Leiden und Tod, wodurch Jesus
freiwillig in das Leben eingegangen ist? Alles deutet in den Evangelien
darauf hin, dafl die Offenbarung dem Leiden, dem Blut, dem Kreuz Jesu
als isolierten Fakten keine Heilsbedeutung zuschreibt. Nicht diese Tat-
sachen bewirken Erldsung, vielmehr die freie, in keiner ihrer Konkretisie-
rungen aufgebende Entscheidung Jesu, sich fir die Menschen restlos, bis
zum Fuflersten einzusetzen, hinzugeben.



Glaubwiirdiges Feiern der Eucharistie 105

Warum restlos? Warum bis zum dufiersten? Sicher deswegen, weil es in
der Welt eine Macht gab und gibt, die sich dem grofien Communio-Projekt
Gottes widersetzt, und dies sowohl in der Dimension der personalen Tiefe
wie auch der kollektiven Breite. Traditionell benennt man diese Macht,
diese widergemeinschaftlichen Krifle, mit dem Sammelbegriff ,Siinde®:
Tatsiinde, Erbsiinde, Siinde der Welt . .. Es besteht aber die Moglichkeit,
besonders heute, das so formulierte Problem des Bosen differenzierter zu
sehen. So kann man die Behauptung wagen, Jesus sei nicht wegen mehr
oder weniger schwerer Ubertretungen des géttlichen Gesetzes gestorben,
nicht also mit der Absicht, heroisch das zu reparieren, was die Menschen zer-
schlagen haben. Die in Jesus Christus offenbar-greifbar gewordene Gnade
ist in ihrem innersten Kern keine Reparatur! Was ist sie denn? Die um-
fassende, radikal positive Dynamik des Schépfers, der seine Schopfung ge-
schichtlich vollenden will und deshalb gegen jegliche Behinderung und Sa-
botage dieser Vollendung mit duflerster Schirfe vorgeht.

Nun ist die eigentlich ernst zu nehmende Sabotage des Schépfungswerkes
nicht die einfache, episodische, ja meinetwegen ,habituelle® Verletzung des
Gesetzes, sondern etwas viel Tieferes. Es ist das Walten der widergemein-
schaftlichen, sagen wir, ,antikommunionellen“ Faktoren in der Welt. Diese
kénnen ausgesprochene Tatsiinden sein, aber auch vielerlei Entfremdun-
gen, die den Menschen in seiner Selbstwerdung hemmen. Alles, was den
Menschen in sein Ich oder in seine gegebene Gegenwart einsperrt, alles, was
es ihm unmoglich macht, sich selbst auf seine Mitmenschen oder auf seine
Zukunft hin zu iibersteigen, alles also, was der Fortsetzung des gottlichen
Schopfungswerkes im Menschen widerstreitet, gehort zu jenen ,antikom-
munionellen® Kriften, gegen die Gott in Jesus Christus protestiert. Die
Protestation Gottes ist natiirlich nicht nur verbal. Sie ist vor allem Praxis.

Praxis ist sie ganz entscheidend in jener ,kommunionellen Gegenoffen-
sive®, die Jesus als wirksamer Offenbarer, biblisch gesagt als eigentlicher
»,Gottesknecht“ gegen Siinde und Entfremdung in Gang setzt. Gegen die
Ilusion, in der Verschlossenheit und Unbeweglichkeit das Heil zu finden,
bezeugt er mit Wort und Tat, dafl nur Offenheit und Bewegung zum Heil
fiithren konnen. Nicht der privatisierte Besitz des Ego und der Gegenwart
unter Ablehnung der anderen und der Zukunft vermitteln jene innere
Einheit und Freiheit, in der das Heil besteht. All das wird im Gegenteil
nur durch weitherzige und zukunftsbejahende Hingabe erreicht.

Gerade das lebt Jesus als leidender Gottesknecht vor, und zwar schon im
Hinblick auf die Eucharistie. (Man vergleiche nur Jes 53, 8-12 und die
Abendmahlsworte Jesu nach Markus 10, 45 und den Paralleltexten.) Die
communiostiftende Selbsthingabe Jesu beginnt damit, dafl er sich mit den
Siindern, Kranken, Leidenden, Verachteten, unschuldig Verfolgten, Aus-



Alexandre Ganoczy 106

gebeuteten, zum Tode Verurteilten solidarisiert und damit allen Menschen
zeigt, dafl diese Grenzen iiberstiegen werden kénnen und miissen. Ja, Jesus
will mitten in der menschlichen Widerspriichlichkeit bezeugen, daf} inten-
sive und extensive Communio trotz allem méglich ist. In diesem Sinn ist das
Kreuz das realste Symbol der erlésenden, befreienden Solidaritit.

Die Selbsthingabe Jesu hat fiir uns dann auch eine andere Relevanz. Je-
sus gibt nicht nur das hin, was er hat, sondern auch das. was er ist. Er 6f-
net sich ganz in einer boden- und uferlosen Liebestat. Bildlich gesprochen:
er 1aft die Grenzen seiner Existenz durch die sprengende Kraft des Todes
sprengen und in die absolute Zukunft des Lebens hinein erweitern.

Dieser Tat Jesu Christi gebiihrt die kultische Bezeichnung ,Opfer, ob-
wohl sie natiirlich iber das rein Kultische weit hinausragt. Wir diirfen sie
aber auch heute ruhig Opfer nennen, damit die Tat Jesu, die nach unserer
Darstellung als eine anthropozentrische Tat erscheint, auch in ihrer grund-
legenden Theozentrik erfafit wird. Denn hier gilt wirklich das Wort des
Irendus: gloria dei vivens homo. Gott erhilt die ihm gebithrende absolute
Ehre dort, wo der Mensch lebt und zu sich kommt. Das lebenstrichtige Opfer
Jesu ist die hochste Liturgie, die man sich vorstellen kann. Es ist Lob der
gottgewollten Communio und Dank fir die trotz Widerspruch fortschrei-
tende Schopfung.

Nun wollen wir uns unseren Eucharistiefeiern selbst zuwenden. Nach tra-
ditioneller Lehre wird dort das einmalige Opfer des Kreuzes gegenwirtig
(repraesentatur). Das Konzil von Trient sagt daher: ,in Missa offertur Deo
verum et proprium sacrificium®, in der Messe wird Gott ein wahres und
eigentliches Opfer dargebradht, d. h. Christus vergegenwirtigt sich als der
Geopferte (DS 1751). Damit ist aber nur die eine Seite der Sache ange-
sprochen. Denn es ist nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes nicht so,
dafl die communiostiftende Selbsthingabe Jesu in der Messe nur etwa an-
gebetet, empfangen und genossen werden sollte. Ganz im Gegenteil: was
da geschieht, mufl akéiv nachvollzogen werden. Wie die Gabe der géttli-
chen Gnade in den Empfingern zu zwischenmenschlicher Gnade, d. h. Liebe
werden muf}, dhnlich muf} sich die Hingabe Christi in unsere aktive Hingabe
tibersetzen. Wir werden aufgerufen, uns auf die Communio-Tat Christi ein-
zulassen, und zwar im anthropozentrischen wie auch im theozentrischen Sinn
des Wortes. Auch wir sollen Gott, der in unseren Mitmenschen da ist, alles,
was wir haben und sind, in grenzenloser Offenheit darbieten. Das nennt
das Neue Testament ,geistliches Opfer“ (vgl. Rém 1, 9; 12, 1; Phil 2, 18;
4, 18) oder ,Lobopfer“. Ich will hier nur eine Stelle des Hebraerbriefes zi-
tieren (138, 15£): ,Durch ihn (d. h. Christus) wollen wir Gott allzeit ein Lob-
opfer darbringen, das ist die Frucht von den Lippen derer, die seinen Na-
men preisen. Vergef3t nicht wohlzutun und Gemeinschaft zu iiben; denn an



Glaubwiirdiges Feiern der Eucharistie 107

solchen Opfern hat Gott Wohlgefallen®. Die Forderung ist klar: Die Chri-
sten vollziechen das Opfer Christi im Geist, insofern sie Gott Dank sagen
und zugleich sich ihrer Mitmenschen annehmen. Das eucharistische Opfer
hat auch diese Komponente. Es ist der Ort, wo unsere Hingabe an Gott und
an die auf Wohltat wartenden Mitmenschen sich anhebend zu aktualisie-
ren hat; und dies unter dem Zeichen des Kreuzes, denn auch wir haben mit
antikommunionellen Kriften zu kampfen. Dieser unser Kampf vollzieht
sich aber nicht als pure Nachahmung des Modells Jesus Christus. Er ist viel-
mehr ein Mitkdmpfen, da Christus uns gegenwartig ist.

Damit ist schon das Wort gefallen, das uns auf ein anderes Grundmo-
ment des eucharistischen Ereignisses hinweist, ndmlich: Realprdisenz, wirk-
liche Gegenwart.

Auch diesbeziiglich mégen wir Schwierigkeiten haben. Die ewige Frage
der Vernunft: Wie kann Brot Leib Christi und Wein Blut Christi sein, 148t
uns nie ganz in Ruhe. Das zeigt schon die auch in neuester Vergangenheit
lebhaft diskutierte Frage der Transsubstantiation. Aber noch konkreter
betrifft uns das Problem der bleibenden Gegenwart und der Anbetung.

Nun bin ich der Uberzeugung, dafl das vorgeschlagene hermeneutische
Prinzip uns auch an diesem Punkt behilflich sein kann.

Ansetzen kann man hier bei der modernen Erkenntnis der interperso-
nalen Kommunikation, insofern diese christologisch integrierbar und inte-
griert ist. Das setzt natiirlich voraus, dafi man Christus nicht entpersonali-
siert, etwa unter dem Vorwand seines verherrlichten, gottlichen Status.
Auch kénnten wir nicht weiterkommen, wenn wir sofort mit der Lehre ope-
rieren wiirden, in Christus sei nur die gottliche Personlichkeit des Sohnes
mafigebend. Damit wiren wir von vornherein versucht, die Realprésenz
einfach als Wunder einzuordnen, was keine richtige Antwort auf unsere
Probleme gibe. Es darf und muf gerade die personale Menschheit Christi
ernst genommen werden, da Gott sich gerade durch diese offenbaren und
auf uns zukommen wollte.

Richtet sich nun das Augenmerk auf Christus, der sich selbst als Person
mitteilt, so wird nicht mehr das im Zentrum stehen, was, isoliert betrachtet,
mit dem Brot und dem Leib geschieht. Nicht die Wandlung der objektiven
Vermittlungsmomente wirkt dann hypnotisierend auf uns, sondern wir
erfassen zunichst den ,totus Christus“, von dem das Konzil von Trient
spricht, also den ganzen, wohlbekannten aktiven Offenbarer Gottes, den
Jesus als den Christus. Erst in dieser ganzheitlichen Sicht wenden wir uns
den objektiven Realititen zu, die die Kommunikation Christi in Richtung
unserer Welt, unserer Gemeinschaften und unserer Personen vermitteln.
Was wir auf diese Weise glaubend wahrnehmen, ist eine Beziehung von
Bewufitsein zu Bewufltsein und nicht von Sache zu Sache. Weder das, was



Alexandre Ganoczy 108

mit dem Brot geschieht, noch die Weise, auf die der Leib unter der Gestalt
des Brotes objektiviert wird und vorliegt, beschiftigt uns an erster Stelle,
sondern vielmehr die Begegnung zwischen Christus, der sich uns kraft sei-
nes Communio-Anliegens vergegenwirtigt, und uns selbst, die wir uns die-
sem Christus ebenfalls vergegenwirtigen sollen.

Die Abendmahlsworte selbst weisen in diese Richtung. Der Satz: ,das
ist mein Leib“ bedeutet eigentlich: ,hier bin ich fir euch®. Und der Jesus
des Johannesevangeliums iibersetzt selber sein Wort ,wer mein Fleisch
iBt“ ganz personalisierend: ,wer mich it“ (Jo 6, 54 und 57).

Wenn aber das Entscheidende an dem eucharistischen Ereignis die hier
beschriebene Beziehung und Begegnung ist, hort das Problem der Real-
prasenz auf, ein Problem von Sachverhalten zu sein. Besser gesagt: Die
Sache, die uns an erster Stelle angeht, ist nicht das metaphysische oder phy-
sische Schicksal des Leib-werdenden-Brotes und des Blut-werdenden-Wei-
nes, sondern das wirklich-wirksame Kommen des mensch-gewordenen
Gottes in unsere eigentlichste Gegenwart hinein. In diesem Zusammen-
hang geht es weniger um das statisch verstandene, lokalisierte Hier-oder-
dort-Sein des Christusleibes und des Christusblutes, sondern um die dyna-
misch verstandene Realprasenz Christi selbst; es geht darum, daf§ sich uns
Christus wirklich gegenwiirtig macht, um in uns, mit uns und um uns Com-
munio zu schaffen. Die eigentliche Substanz (oder besser: der sub-stans)
der Eucharistie ist der sich darbietende Jesus Christus selbst.

Das dynamische Sich-présentieren Christi geschieht freilich in einem
gottlichen und menschlichen Modus, ganz im Sinne der Inkarnation. Letz-
ter Grund und Ursprung des Ereignisses ist das Wort Gottes als schipfe-
risches Verheiflungswort. Der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, dessen
Name ,Ich bin, der ich bin“ schon die Zusage enthilt ,Ich werde mit euch
sein®, bietet hier eine Aktualisierung seiner menschenfreundlichen Gott-
lichkeit. Sein Wort ist also Tat in einer fortdauernden Geschichte.

Andererseits vollzieht sich das Sich-prasentieren Christi auf eine sehr
menschliche Weise, auf die Gegenwartsweise des liebenden Menschen.
Menschliche Liebe besagt immer dialektische Spannung zwischen Ausein-
andersein und Vereinigung, Abwesenheit und Anwesenheit, Fortbleiben
und Dableiben, Absenz und Prisenz. Der Horizont der zwischenmensch-
lichen Gegenwart ist eine nie ganz zu bewiltigende zeitliche und riumliche
Distanz. Ein Mann kann sagen: Sogar meine Frau, die mich hier und jetzt
umarmt, ist gewissermafien fern von mir, wird mir nie ganz gegenwirtig
sein konnen. Und das Umgekehrte gilt ebenfalls, mogen tausend Kilometer
meine geliebte Frau von mir trennen, mag sie sogar verstorben sein: sie
kann mir nie ganz abwesend sein. Es reicht ein Bild, ein Brief, ein Lebens-
zeichen von ihr: schon ist sie gewissermaflen bei mir.



Glaubwiirdiges Feiern der Eucharistie 109

Wenn wir diese Analogie mit der Erkenntnis des schopferischen Gottes-
wortes zusammenbringen, was unser Glaube an die Inkarnation durchaus
rechtfertigt, dann kann uns die eucharistische Realprisenz als sinnvolles
Mysterium erscheinen. Mehr noch: Wir konnen vielleicht sogar die Praxis
der eucharistischen Anbetung auf neue Weise verstehen.

Gewil} sagt Jesus in den Evangelien nicht: Betet mich an, das ist mein
Leib, sondern: Nehmet und esset alle davon, das ist mein Leib! Aber das
Brot, itber das er dieses Wort der Liebe und der Verheiflung sagt, ist doch
wohl von Natur aus ein bleibendes Zeichen einer bleibenden Liebe und
einer immerwahrenden Verheiflung. Es ist realitétstridchtiges Symbol je-
ner Communio, die uns im Abendmahl mit Christus verbindet und auf die
Welt hin 6ffnet. Dafl dieses sakramentale Zeichen auch zwischen zwei
eucharistischen Feiern aufbewahrt werden kann und eventuell aufbewahrt
werden muf}, hat schon die dritte oder vierte christliche Generation erkannt.
Daher die Praxis der Kranken- und Gefangenenkommunion. Und daf das
so mit echt kommunionellen Absichten aufbewahrte Sakrament sozusagen
als appetiterregendes Zeichen der Communio geachtet werden mufl, lag
immer auf der Hand. Erst unser typisch westliches, die groflen Perspekti-
ven zerstiickelndes Denken hat hier radikale Ablehnung hervorgebracht.
Derjenige aber, der gelernt hat, den Ereignissen nicht episodisch isoliert,
sondern geschichtlich-kontinuierlich zu begegnen, wird gegen das Bleibende
der Realprisenz in den Gestalten und gegen die darauf griindende Anbe-
tung Christi nichts einzuwenden haben. Das Sakrament wird vielmehr sei-
nen Glauben auch auf diese Weise ansprechen. Es wird ihn daran erin-
nern, daf} Gottes Wort nicht verbum volans, vergehendes Wort, sondern
wirksames, bleibendes Liebeswort ist, und auch daran, dafl Christus von
der Tiefe der menschlichen Abwesenheit her auf ihn zukommen will (siche
K. Rahner, Wort und Eucharistie, Schriften zur Theologie IV, 348-355).

So entsteht ein Dialog, bei dem die Glaubenden sich Christus préasentie-
ren. Auf die Realprisenz Christi gegeniiber den Menschen antwortet die
Realprisenz der Menschen Christus gegeniiber. Auf die Selbsthingabe Jesu
antwortet die Selbsthingabe der Christen, auf seine Verheiflung die Ver-
heiflung der Glaubenden.

Was aber damit uns aufgegeben wird, darf nicht im Sinne einer privati-
sierten Ich-Du-Beziehung mifiverstanden werden. Was wir Gott im eucha-
ristischen Gebet zu verheiflen haben, ist keine einseitige, einlinige Gottes-
liebe. Gott will eigentlich nicht sich selbst anbeten lassen, sondern von un-
serer anbetenden Hinwendung zu ihm unsere dienende Hinwendung zum
Mitmenschen entspringen sehen. Auch der Dialog von Christusgegenwart
und Menschengegenwart steht also unter der Forderung der zur Praxis ge-
machten Communio.



Joachim Piegsa 110

Hier mochte ich abbrechen und nur noch einige Gedanken zum persénli-
chen Nachdenken vorlegen. Ich setze bei dem zuletzt Gesagten an.

1. Was halt mich von der Anbetung Christi in der Eucharistie zuriick? Ein
tieferes Verstindnis des Abendmahls als Ereignis? Oder die Gefahr, in
eine individualistische und sakramentalistische Frommigkeit zuriickzafal-
len? Oder einfach das Faktum, daf} ich das Mysterium der Communio nicht
in allen seinen Dimensionen ganzheitlich zu bedenken pflege?

2. Was bedeutet fiir mich das Verheiflungswort in bezug auf die Euchari-
stie? Wieweit sehe ich eine Verbindung zwischen der Erkenntnis, dafl
Christus sich uns Glaubenden gegenwirtigsetzt, und meiner Aufgabe, mich
meiner Umwelt und Welt gegenwirtigzusetzen?

3. Kann ich in der Eucharistiefeier, trotz der Unzulinglichkeit ihrer fak-
tischen Ausfithrung, die Vergegenwirtigung des Opfers bzw. der Selbst-
hingabe Christi sehen? Gehe ich wirklich auf alle Dimensionen dieses einen
Opfers ein? Schépft mein Einsatz fiir die Uberwindung des Bésen in der
Welt Nahrung und Kraft im eucharistischen Opfer? Ist die Eucharistie
Quelle meines Protestes, meiner Kritik und Selbstkritik? Ist sie der Ort
meines Zukunftsprojektes?

4. Wieweit bin ich fahig, das Band zwischen der profanen Wirklichkeit und
der Glaubenswirklichkeit im Geiste der Communio zu erfassen? Wenn ich
hier versage, sind daran die sakramentalen Strukturen der Eucharistie oder
meine eigene Kurz- und Engsichtigkeit schuld?

Moral der Freiheit
Gabe und Auftrag christlichen Lebens

Joachim Piegsa, Mainz

1. Das Problem

Im Evangelium nach Johannes steht die Verheiflung Christi: , Wenn ihr
in meinem Wort bleibt, dann werdet ihr wirklich meine Jiinger sein; und
ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei
machen® (Jo 8, 31-32).





