
Alexandre Ganoczy 98 

Wenn wir so diese Erfahrung des begnadeten Geistes machen und sie 
auch ein Stück weit in unser reflektierendes Bewußtsein eindringt, das 
natürlich diese reflektierende Vergegenständlichung und Ausdrücklich- 
machung der eigentlichen und ursprünglichen Gnadenerfahrung immer 
wieder in diese selbst hinein zurückverweist, dann betet •es" schon in uns 
und ist unserer Freiheit ein eigentliches und ausdrückliches Gebet angebo- 
ten. Diese Erfahrung des Geistes und der Gnade muß auf irgendeine 
Weise vom Betenden ausgesagt werden, damit sein Reden wirklich Gebet 
sei. Natürlich kann es sein, daß unser Beten in ausdrücklicher und •nor- 
maler" Weise nicht sehr deutlich und reflektierbar aus dem •Beten" auf- 
steigt, in dem Gott selbst aus der innersten Mitte unserer Existenz heraus 
uns •vor-betet". Dann kann es uns wie ein bloß von uns selbst fabriziertes 
und darum hohl und wesenlos klingendes Gerede erscheinen, das wir ins 
Leere hinein sprechen. Aber auch solches Gebet redlich alltäglicher Bemü- 
hung appelliert in dem, der überhaupt solche Erfahrung des Geistes der 
Gnade gemacht hat (und eigentlich gibt es keinen, dem dies nicht wider- 
fahren ist), an dieses Gebet der Tiefe, in der Gott in uns unsere eigene 
Existenz betet, d. h. diese schweigend immer tiefer hinbewegt in sein eigenes 
Geheimnis hinein. Weil solche Erfahrung des Geistes auch heute - wenn 
vielleicht auch verdrängt - gegeben ist, darum ist auch heute Beten möglich. 

Glaubwürdiges Feiern der Eucharistie 

Alexandre Ganoczy, Würzburg* 

Es kommt heutzutage oft vor, daß gerade verantwortliche Christen beim 
Feiern der Eucharistie ein unruhiges Gewissen haben. Nicht deshalb, weil 
sie an ihre persönliche Unwürdigkeit und Trägheit dächten oder sich vor 
der göttlichen Majestät fürchteten. Die Zeiten der übertriebenen Ehrfurcht 
vor dem Allerheiligsten Sakrament sind vorbei. Man lebt kaum mehr in 
der Angst, unwürdig zu kommunizieren, eine schwere Sünde, ein Sakrileg 
zu begehen. Ihr Unbehagen ist vielmehr dadurch verursacht, daß sie den 
Eindruck haben, etwas Unwahres, weil der nüchternen Wirklichkeit des 
Alltags zu Entrücktes zu tun, etwas, das an der konkreten Situation der 
Welt vorbeigeht. Sie haben den Eindruck, sich in der Messe in eine Sphäre 

* Ursprünglich als Vortrag gehalten im Collegium Borromäum, Münster 



Glaubwürdiges Feiern der Eucharistie 99 

zu begeben, die von der sogenannten profanen Sphäre trotz mancher schö- 
nen weltoffenen Texte der neuen Liturgie weit entfernt ist. Das Bewußt- 
sein, einer säkularisierten Welt anzugehören, in der das Evangelium in 
neuen Formen zu bezeugen ist, läßt sie nicht in Ruhe. Sie denken vielleicht 
auch daran, daß hier alles zu lebensfremd schön ist, daß die eucharistischen 
Symbole mit ihrer beruhigenden Feierlichkeit nicht in der Lage sind, an 
den Widerspruch des Kreuzes und an die Zerrissenheit der gegenwärtigen 
Welt kräftig genug zu erinnern. 

Dazu kommt, daß viele nicht mehr einsehen können, wieso das Sakra- 
ment der Einheit weiterhin Grund und Sichtbarmachung von Kirchen- 
trennung bleiben kann, warum man z. B. mit völlig unbekannten Katholi- 
ken eine rein formale Einheit bekundet, während man auf eine gemein- 
same Feier der Eucharistie mit evangelischen Freunden verzichten muß, mit 
denen man im Denken, Empfinden, Tun und oft sogar Glauben verbunden 
ist. Kurzum: Sie stellen sich die Frage der Wahrhaftigkeit, Glaubwürdig- 
keit und Verantwortlichkeit in bezug auf die Eucharistie. 

Nun gibt es kein Wundermittel gegen solches Unbehagen. Und es wäre 
völlig utopistisch, in einem kurzen Aufsatz auf alle, meist nach persönlicher 
Erfahrung aufgetauchten psychologischen, philosophischen und theologi- 
schen Fragen eine Antwort zu geben. Hier kann es nur um einen Versuch 
gehen, ein hermeneutisches Prinzip vorzuschlagen, mit dessen Hilfe die ge- 
samte Problematik erhellt und an ihren eigentlichen Kern zurückgebunden 
werden kann. Dieses hermeneutische Prinzip soll freilich nicht bloß auf eine 
theologische Klärung der Abendmahlslehre abzielen. Es sollte auch einen 
besseren Zugang zur eucharistischen Praxis vermitteln. 

Mit dieser Absicht möchte ich für eine ebenso theologische wie geistliche 
Interpretation der Eucharistie das Communio-Prinzip vorschlagen. 

I. Das Communio-Prinzip als Zugang zum Grundanliegen der Eucharistie 

Communio... Ich wähle absichtlich das lateinische Wort, um von vorn- 
herein anzudeuten, daß es sich um eine spezifische, einzigartige Wirklich- 
keit handelt, die das zu oft verwendete und daher etwas abgenutzte Wort 
•Gemeinschaft" schwerlich ausdrücken kann. Selbstverständlich verstehe 
ich unter Communio etwas viel Fundamentaleres und Umfassenderes als 
den liturgischen Vorgang des Kommunizierens, des Kommunionausteilens 
und -empfangens. Was ich damit bezeichnen will, ist nichts anderes als ein 
Grundzug des göttlichen Heilswillens, wie er in Jesus Christus geoffenbart 
und durch die biblisch altkirchliche Tradition vermittelt wurde. Denn ich 
bin überzeugt davon, daß wir keinen anderen Weg haben, mit den Schwie- 
rigkeiten unseres gegenwärtigen Glaubensvollzugs fertig zu werden, als 



Alexandre Ganoczy 100 

das kritische und selbstkritische Zurückgreifen auf den geschichtlichen Ur- 
sprung unseres Glaubens. Kritisch muß dieses Zurückgreifen sein, insofern 
es nicht um eine bloße Wiederholung des neutestamentlichen Buchstabens 
geht, sondern um eine immer neu und immer anders vollzogene Wahrneh- 
mung jenes göttlichen Grundanliegens, worauf sich der heutige wie der da- 
malige Glaubende einzulassen hat. Selbstkritisch muß dieses Zurückgrei- 
fen sein, insofern es zu einer Konfrontation zwischen jenem göttlichen 
Grundanliegen und der je eigenen Glaubenspraxis führen muß. 

Begriffsgeschichtlich wird Communio als Übersetzung des griechischen 
Wortes •koinonia" erst bei Paulus greifbar. Dort bedeutet es •gemeinsame 
Teilhabe an etwas", das mit dem Christusgeschehen zu tun hat. Und das 
kann vielerlei sein. Inhaltlich aber kann Communio schon all das decken, 
was das Ziel des Tuns Jesu selbst war. Denn es ist deutlich, daß das Heil, 
das Jesus verkündigt und verwirklicht hat, völlig unter dem Zeichen der 
Einheit stand. Heil erfahren bedeutet im Evangelium immer: die einende 
Macht des kommenden Gottes erfahren. Der erste Adressat dieser einigen- 
den und wiedervereinigenden Dynamik ist das Volk Israel. Es soll zunächst 
von der äußeren und inneren Zerstreuung befreit und in seinem Herrn 
versammelt werden. Aber dieses kollektive Heil ist auch den •Nationen" 
zugedacht. Das Gottesreich steht allen Menschen offen, da Gottes Heilswil- 
le, d. h. sein Communio-Wille, universal ist. 

Das ist aber nicht alles. Der Wille Gottes, dem gesamten Menschenge- 
schlecht und allen Generationen durch gemeinsame Teilhabe an seinem 
Reich Heil zu schenken, hat noch eine andere Dimension. Die extensive, kol- 
lektive Communio vollzieht sich zugleich als intensive, personale Com- 
munio. Das heißt, daß die Vereinigung der ganzen Menschheit mit dem 
Einswerden des einzelnen Menschen zusammenfallen soll. Wie Jesus an 
der Überwindung der Grenzen und Trennungen zwischen den verschiede- 
nen Gruppen, sozialen Schichten und Nationen arbeitet, so kämpft er auch 
gegen jede Spaltung, die die innere personale Einheit beim Einzelnen hin- 
dert. Die Evangelisten legen einen sehr starken Akzent auf die Taten Jesu, 
deren Ziel, um modern zu sprechen, die Aufhebung individueller Entfrem- 
dung ist. Jesus vergibt Sünden, heilt Krankheiten, entfernt Hunger, 
Verzweiflung und Tod, damit ein jeweils persönlich angesprochener 
Mensch zu sich selbst kommt und bei sich bleiben kann. Sehr bedeutungs- 
voll ist in dieser Hinsicht die enge Verknüpfung des Leiblichen und Seeli- 
schen. Jesus bewirkt kein dualistisches Heil. Er will jedem Menschen in der 
Suche nach Ganzwerdung beistehen. In die große Versammlung des Gottes- 
reiches, in die universale communio sollen also ganze und nicht etwa halbe 
Menschen aufgenommen werden. Damit haben wir die untrennbare Ver- 
bindung der extensiv-kollektiven und der intensiv-personalen Einheits- 



Glaubwürdiges Feiern der Eucharistie 101 

dynamik des Heiles aufgrund der jesuanisdien Wort- und Tatverkündigung 
skizziert. Diese Verbindung findet selbstverständlich in den Abendmahls- 
worten Jesu einen ganz besonderen Ausdruck. Der Einzelne empfängt den 
sich leibhaft hingebenden Jesus als denjenigen, der sich für alle hingegeben. 

Das paulinische Koinonia-Verständnis kann nun mit Recht als die re- 
flexive Übersetzung des jesuanisdien Communio-Anliegens angesehen 
werden. Wie Käsemann überzeugend dargelegt hat, gründet hier der 
Koinonia-Begriff auf dem Soma(Leib) -Begriff, d. h. der Gedanke der Ge- 
meinschaft auf dem Gedanken des Christusleibes. 

Soma bedeutet für Paulus nicht einfach leibhafte Individualität. Chri- 
stus als Leib steht den Glaubenden nicht primär in der Abgegrenztheit des 
Individuums gegenüber. Vielmehr besagt hier Soma Möglichkeit der Kom- 
munikation. Als Leib steht also Christus in der Ausrichtung auf andere, 
in der Bereitschaft der Selbsthingabe. Dieser offene Christus weckt dann 
auch in den Glaubenden Bereitschaft der Offenheit und der Selbsthingabe, 
indem er sie in seinen Leib eingliedert, d. h. in seine Kommunikations- 
dynamik hineinnimmt. Das ist nach Käsemann der tiefste Sinn des von 
Paulus tradierten Abendmahlwortes: •das ist mein-Leib-für-euch", oder 
modern paraphrasiert: meine für euch daseiende Offenheit. Das ist auch 
der Grundtenor von 1 Kor 10 und 11: Die Koinonia der Abendmahlsteil- 
nehmer mit Christus ist zugleich Koinonia der Teilnehmer untereinander. 
Anders ausgedrückt: die Teilhabe am einen offenen Leib Jesu Christi macht 
aus den Teilhabern einen einzigen offenen Leib; oder noch anders gesagt: 
die Christusgemeinschaft vollzieht sich als Christengemeinschaft. 

Nun muß sofort hinzugefügt werden, daß diese paulinische Übersetzung 
des jesuanischen Communio-Anliegens weder optimistisch noch rein my- 
stisch zu verstehen ist. Sie darf ebensowenig optimistisch gefaßt werden wie 
die Botschaft Jesu selbst. Hier wie dort wird mit Widerspruch und Ent- 
fremdung ganz realistisch gerechnet. Nicht idealisierten, vollendeten, sün- 
denlosen Menschen bietet sich die Communio an. Und die Communio er- 
scheint auch nicht als Haltung eines nur Nachsicht übenden Gottes. 
Jesus bringt mit dem Frieden auch das trennende Schwert. Er bringt 
Protest und Kritik gerade als inneres Moment der Communio-Dynamik. 
Andererseits nimmt er, der Offene, der Weltoffene, auch Verschlossenheit 
und Ablehnung seitens der Adressaten in Kauf. Daher zeigt sich der gött- 
liche Versuch, im Menschen und unter den Menschen Einheit zu schaffen, 
als dialektischer Vorgang, dessen reales Symbol das Kreuz ist. Darauf wol- 
len wir bei der Behandlung der Communio als Opfer zu sprechen kommen. 

Die paulinische Koinonia ist aber auch keine rein mystische Angelegen- 
heit. Das Wort hat mehrere Bedeutungen, obwohl diese der Sache nach zu- 
einander in enger Beziehung stehen. Nun bezeichnet das Wort auf der 



Alexandre Ganoczy 102 

einen Seite gewiß mystische Teilhabe am Schicksal Christi, an seinem Geist, 
an seinem Leib und Blut, das die Brüder in Christus untereinander ver- 
bindet. Aber auf der anderen Seite ergänzt sich diese Dimension der Tiefe 
mit der Dimension der Breite. So bezeichnet Koinonia Teilung der ma- 
teriellen Güter, soziale Kollektenaktion und zwischenmenschlichen Dialog 
bzw. Versöhnung. In diesem letzten Sinn reichen die streitenden Petrus und 
Paulus einander die •Hand der Gemeinschaft". 

Ganz kurz will ich noch hier anmerken, daß die altkirchliche Tradition 
unseren Begriff noch mit einer ausgesprochen kirchentheologischen Bedeu- 
tung bereicherte. So sprach man bald von communio ecclesiarum (Gemein- 
schaft der Kirchen) als der brüderlichen Zueinanderordnung der Ortskir- 
chen. Diese Bedeutung erhält heutzutage auch ökumenische Färbung, ins- 
besondere in der Diskussion über die Interkommunion. 

Nach diesen Überlegungen stellen wir uns endlich die Frage: Wie kann 
das biblisch-traditionelle Communio-Prinzip in der Gegenwart zur Gel- 
tung kommen und so unsere Eucharistiefeiern erhellen? Kann man über- 
haupt von einer Entsprechung zwischen dem hier skizzierten Communio- 
Anliegen Jesu und irgendeinem Grundanliegen der gegenwärtigen Men- 
schen sprechen? 

Letztere Frage möchte ich sofort bejahen. Es ist bekanntlich ein Kairos 
unserer Zeit, daß sie nach Gemeinschaft, genauer: nach Einheit in der Viel- 
heit, in der Pluralität trachtet. Das neuzeitliche Denken hat einerseits die 
personale Dimension mit dem Gedanken der interpersonalen Kommuni- 
kation sehr differenziert in den Blick bekommen, andererseits hat es die 
kollektive Dimension mit der Erforschung der Sozialisierungsprozesse zeit- 
gemäß erkannt. Die Humanwissenschaften, die Psychologie und die Sozio- 
logie haben rationell nachgewiesen, wie heute eigentlich communio mög- 
lich ist und tatsächlich geschieht. 

Der Gedanke der interpersonalen Kommunikation stellt die menschliche 
Subjektivität mit ihren spezifischen Strukturen in das Gefüge der jewei- 
ligen Gemeinschaftsdynamik. Dabei ist die Erkenntnis entscheidend, daß 
kein Mensch zu sich selbst kommt, wenn er nicht der Selbstmitteilung ande- 
rer Menschen begegnet und wenn er sich ihnen seinerseits nicht mitteilen 
kann. So ist die Gegenseitigkeit alpha und omega der Selbstwerdung und 
zugleich Ursprung jeglicher Gemeinschaftsstiftung. Hier gilt das Gesetz der 
Liebe: Nur wer geliebt ist, kann eigentlich lieben, d. h. über sich selbst hin- 
ausgreifen und seine Zukunft ergreifen. In der interpersonalen Kommuni- 
kation ereignet sich anthropologische Transzendenz, besser gesagt: kom- 
munikative Transzendenz. Indem der eine die Grenzen übersteigt, die 
ihn von dem anderen trennen, übersteigt er schon das, was er heute ist, 
daraufhin, was er morgen sein soll; indem er sich dem anderen hingibt, 



Glaubwürdiges Feiern der Eucharistie 103 

gewinnt er sich selbst und umgekehrt; indem er sich selbst gewinnt, wird 
er zur Hingabe fähiger. Er wird kommunikationsfähiger und bereit zur in- 
tensiven und extensiven Communio-Bildung, zum Dienst an der Einheit. 

Die zweite Dimension, in der die Realität des neuzeitlichen Menschen mit 
ihrer Eigenart erscheint, ist die kollektive. Wir sind uns bewußt geworden, 
daß die gesellschaftlichen, ökonomischen und soziologischen Faktoren mit 
zunehmendem Tempo die menschlichen Daseinsbedingungen bestimmen, 
ändern, gestalten. Dadurch ist auch vielerorts ein spezifisch modernes Ver- 
antwortungsbewußtsein entstanden. Ein Bewußtsein, das durch die Infor- 
mationsmittel gewaltig stimuliert werden kann, zumal diese schonungslos 
aufdecken, was alles in der Welt Entfremdung, Spaltung, Zerstörung er- 
zeugt und intensive wie extensive Einheitsstiftung, Communio verhindert. 

Kurzum: Wir leben in einer Welt, die im Bereich des Interpersonalen wie 
des Kollektiven die Communio-Möglichkeiten vielfältig sichtet, diese Mög- 
lichkeiten aktualisieren will und darunter leidet, daß dies ihr nicht gelingt. 
Entspricht diese Sachlage nicht dem biblisch bezeugten Communio-Anlie- 
gen Gottes mit all seinen tragischen und hoffnungsvollen Aspekten in einer 
spezifisch modernen Weise? Ist dies aber so, dann haben wir einen doppel- 
ten Grund, das Communio-Prinzip zum hermeneutischen Leitfaden unse- 
rer eucharistischen Besinnung zu machen. 

Schon von hierher lassen sich einige Antworten auf die in der Einleitung 
aufgeworfenen Fragen versuchen. 
1. Um das Gefühl, in unseren Eucharistiefeiern unwahrhaftig und reali- 
tätsfremd zu handeln, zu überwinden, braucht man keineswegs die Eucha- 
ristie selbst aufzugeben oder zu einer Randpraxis unseres Christentums 
zu machen. Denn die Eucharistie birgt alles in sich, was ihren Aktualitäts- 
wert begründen kann: nämlich das Communio-Anliegen Gottes. 
2. Dieses Anliegen muß im faktischen Vollzug des Abendmahles in seinem 
Verhältnis zur jeweiligen gegenwärtigen Communio-Erwartung zum Aus- 
druck kommen. 
3. Bestimmte liturgische Mittel, die durch das Konzil eingeführt oder er- 
möglicht wurden, weltoffene oder sogar gegenwartsbezogene Hochgebete, 
spontan gesprochene Fürbitten, Gruppenmessen usw. scheinen geeignet zu 
sein, das Communio-Prinzip zu konkretisieren. 
4. Diese Mittel und andere, die in Zukunft einzuführen wären, tendieren 
dahin, daß der Weltbezug, die missionarische Perspektive und die Praxis- 
bezogenheit des Abendmahles einen immer stärkeren Akzent tragen. Das 
darf aber die radikale, d. h. wurzelhaft-ursprüngliche Christozentrik des 
Geschehens nie verschleiern. Eine Christengemeinschaft, die nicht mehr die 
sichtbar-greifbaren Züge der Christusgemeinschaft trüge, wäre unwahr- 
haft und sinnleer. 



Alexandre Ganoczy 104 

5. In der Spiritualität können und müssen die klassischen Aspekte des My- 
steriums, nämlich sakramentales Mahl, Opfer und Realpräsenz nicht zu- 
rückgestellt, sondern mit Hilfe des Communio-Prinzips erhellt, neubedacht 
und so zum Gegenstand von Gebet und Betrachtung gemacht werden. Denn 
alle diese Aspekte tragen in sich die Heiligung des Profanen, die das Ziel 
unseres Lebens ist. Darüber im zweiten Teil ausführlicher. 

II. Eucharistisches Opfer und Realpräsenz im Dienst der Communio 

Versuchen wir nun das Communio-Prinzip im einzelnen auf die Eucha- 
ristie als Opfer und als Realpräsenz Christi anzuwenden und auch daraus 
praktische Folgerungen zu ziehen. 

Opfer... Die Gedankenassoziationen, die dieses Wort erweckt, sind 
heutzutage nicht immer ohne Kritik. Es kann an jenen zornigen Gott der 
Bibel erinnern, der Blutvergießen verlangt, um versöhnt zu werden, wie 
etwa im Hebräerbrief steht (9, 22): •ohne Blutvergießen gibt es keine Ver- 
gebung". Der Gedanke einer solchen kultischen Wiedergutmachung paßt 
kaum zu unserem heutigen Gottesbild. Der rein kultische Opfergedanke 
entspricht vielleicht noch weniger unserem Menschenbild bzw. unseren Vor- 
stellungen vom ethischen Verhalten des Menschen. Wir reagieren nur mehr 
ziemlich empfindlich auf eine einseitige Spiritualität des Verzichtes, der 
Abtötung, der Selbstverleugnung, mit der doch vergangene Generationen 
erfolgreich genährt wurden. Und schließlich haben wir gelernt, ohne dog- 
matische Voreingenommenheit zu lesen, was im Hebräerbrief (10,18) steht: 
Sind die Sünden im Christusereignis ein für allemal vergeben, •so ist 
weiter kein Opfer mehr nötig für die Sünde". Wie kann man dann heute 
noch von Meßopfer reden? Müssen wir in der Eucharistie überhaupt op- 
fern? Wenn ja, dann was? Christus als die göttliche Opfergabe? Oder un- 
sere Leiden und Schmerzen? Oder werden wir vielmehr aufgefordert, ein- 
fach dem sich vergegenwärtigenden Mysterium des Kreuzes beizuwohnen, 
um dessen Wohltaten zu empfangen? 

Wenn wir hier in eine Sackgasse geraten, kann das Communio-Prinzip 
uns weiterhelfen. Es hilft uns auf die oben dargelegte Weise: durch einen 
Rückgriff auf das Anliegen Jesu selbst. Was wollte Jesus eigentlich mit sei- 
nem Kreuz? Was wollte Gott mit diesem Leiden und Tod, wodurch Jesus 
freiwillig in das Leben eingegangen ist? Alles deutet in den Evangelien 
darauf hin, daß die Offenbarung dem Leiden, dem Blut, dem Kreuz Jesu 
als isolierten Fakten keine Heilsbedeutung zuschreibt. Nicht diese Tat- 
sachen bewirken Erlösung, vielmehr die freie, in keiner ihrer Konkretisie- 
rungen aufgehende Entscheidung Jesu, sich für die Menschen restlos, bis 
zum äußersten einzusetzen, hinzugeben. 



Glaubwürdiges Feiern der Eucharistie 105 

Warum restlos? Warum bis zum äußersten? Sicher deswegen, weil es in 
der Welt eine Macht gab und gibt, die sich dem großen Communio-Projekt 
Gottes widersetzt, und dies sowohl in der Dimension der personalen Tiefe 
wie auch der kollektiven Breite. Traditionell benennt man diese Macht, 
diese widergemeinschaftlichen Kräfte, mit dem Sammelbegriff •Sünde": 
Tatsünde, Erbsünde, Sünde der Welt... Es besteht aber die Möglichkeit, 
besonders heute, das so formulierte Problem des Bösen differenzierter zu 
sehen. So kann man die Behauptung wagen, Jesus sei nicht wegen mehr 
oder weniger schwerer Übertretungen des göttlichen Gesetzes gestorben, 
nicht also mit der Absicht, heroisch das zu reparieren, was die Menschen zer- 
schlagen haben. Die in Jesus Christus offenbar-greifbar gewordene Gnade 
ist in ihrem innersten Kern keine Reparatur! Was ist sie denn? Die um- 
fassende, radikal positive Dynamik des Schöpfers, der seine Schöpfung ge- 
schichtlich vollenden will und deshalb gegen jegliche Behinderung und Sa- 
botage dieser Vollendung mit äußerster Schärfe vorgeht. 

Nun ist die eigentlich ernst zu nehmende Sabotage des Schöpfungswerkes 
nicht die einfache, episodische, ja meinetwegen •habituelle" Verletzung des 
Gesetzes, sondern etwas viel Tieferes. Es ist das Walten der widergemein- 
schaftlichen, sagen wir, •anfikommunionellen" Faktoren in der Welt. Diese 
können ausgesprochene Tatsünden sein, aber auch vielerlei Entfremdun- 
gen, die den Menschen in seiner Selbstwerdung hemmen. Alles, was den 
Menschen in sein Ich oder in seine gegebene Gegenwart einsperrt, alles, was 
es ihm unmöglich macht, sich selbst auf seine Mitmenschen oder auf seine 
Zukunft hin zu übersteigen, alles also, was der Fortsetzung des göttlichen 
Schöpfungswerkes im Menschen widerstreitet, gehört zu jenen •antikom- 
munionellen" Kräften, gegen die Gott in Jesus Christus protestiert. Die 
Protestation Gottes ist natürlich nicht nur verbal. Sie ist vor allem Praxis. 

Praxis ist sie ganz entscheidend in jener •kommunionellen Gegenoffen- 
sive", die Jesus als wirksamer Offenbarer, biblisch gesagt als eigentlicher 
•Gottesknecht" gegen Sünde und Entfremdung in Gang setzt. Gegen die 
Illusion, in der Verschlossenheit und Unbeweglichkeit das Heil zu finden, 
bezeugt er mit Wort und Tat, daß nur Offenheit und Bewegung zum Heil 
führen können. Nicht der privatisierte Besitz des Ego und der Gegenwart 
unter Ablehnung der anderen und der Zukunft vermitteln jene innere 
Einheit und Freiheit, in der das Heil besteht. All das wird im Gegenteil 
nur durch weitherzige und zukunftsbejahende Hingabe erreicht. 

Gerade das lebt Jesus als leidender Gottesknecht vor, und zwar schon im 
Hinblick auf die Eucharistie. (Man vergleiche nur Jes 53, 8-12 und die 
Abendmahlsworte Jesu nach Markus 10, 45 und den Paralleltexten.) Die 
communiostiftende Selbsthingabe Jesu beginnt damit, daß er sich mit den 
Sündern, Kranken, Leidenden, Verachteten, unschuldig Verfolgten, Aus- 



Alexandre Ganoczy 106 

gebeuteten, zum Tode Verurteilten solidarisiert und damit allen Menschen 
zeigt, daß diese Grenzen überstiegen werden können und müssen. Ja, Jesus 
will mitten in der menschlichen Widersprüchlichkeit bezeugen, daß inten- 
sive und extensive Communio trotz allem möglich ist. In diesem Sinn ist das 
Kreuz das realste Symbol der erlösenden, befreienden Solidarität. 

Die Selbsthingabe Jesu hat für uns dann auch eine andere Relevanz. Je- 
sus gibt nicht nur das hin, was er hat, sondern auch das, was er ist. Er öff- 
net sich ganz in einer boden- und uferlosen Liebestat. Bildlich gesprochen: 
er läßt die Grenzen seiner Existenz durch die sprengende Kraft des Todes 
sprengen und in die absolute Zukunft des Lebens hinein erweitern. 

Dieser Tat Jesu Christi gebührt die kultische Bezeichnung •Opfer", ob- 
wohl sie natürlich über das rein Kultische weit hinausragt. Wir dürfen sie 
aber auch heute ruhig Opfer nennen, damit die Tat Jesu, die nach unserer 
Darstellung als eine anthropozentrische Tat erscheint, auch in ihrer grund- 
legenden Theozentrik erfaßt wird. Denn hier gilt wirklich das Wort des 
Irenäus: gloria dei vivens homo. Gott erhält die ihm gebührende absolute 
Ehre dort, wo der Mensch lebt und zu sich kommt. Das lebensträchtige Opfer 
Jesu ist die höchste Liturgie, die man sich vorstellen kann. Es ist Lob der 
gottgewollten Communio und Dank für die trotz Widerspruch fortschrei- 
tende Schöpfung. 

Nun wollen wir uns unseren Eucharistiefeiern selbst zuwenden. Nach tra- 
ditioneller Lehre wird dort das einmalige Opfer des Kreuzes gegenwärtig 
(repraesentatur). Das Konzil von Trient sagt daher: •in Missa offertur Deo 
verum et proprium sacrificium", in der Messe wird Gott ein wahres und 
eigentliches Opfer dargebracht, d. h. Christus vergegenwärtigt sich als der 
Geopferte (DS 1751). Damit ist aber nur die eine Seite der Sache ange- 
sprochen. Denn es ist nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes nicht so, 
daß die communiostiftende Selbsthingabe Jesu in der Messe nur etwa an- 
gebetet, empfangen und genossen werden sollte. Ganz im Gegenteil: was 
da geschieht, muß aktiv nachvollzogen werden. Wie die Gabe der göttli- 
chen Gnade in den Empfängern zu zwischenmenschlicher Gnade, d. h. Liebe 
werden muß, ähnlich muß sich die Hingabe Christi in unsere aktive Hingabe 
übersetzen. Wir werden aufgerufen, uns auf die Communio-Tat Christi ein- 
zulassen, und zwar im anthropozentrischen wie auch im theozentrischen Sinn 
des Wortes. Auch wir sollen Gott, der in unseren Mitmenschen da ist, alles, 
was wir haben und sind, in grenzenloser Offenheit darbieten. Das nennt 
das Neue Testament •geistliches Opfer" (vgl. Rom 1, 9; 12, 1; Phil 2, 18; 
4, 18) oder •Lobopfer". Ich will hier nur eine Stelle des Hebräerbriefes zi- 
tieren (13, 15 f): •Durch ihn (d. h. Christus) wollen wir Gott allzeit ein Lob- 
opfer darbringen, das ist die Frucht von den Lippen derer, die seinen Na- 
men preisen. Vergeßt nicht wohlzutun und Gemeinschaft zu üben; denn an 



Glaubwürdiges Feiern der Eucharistie 107 

solchen Opfern hat Gott Wohlgefallen". Die Forderung ist klar: Die Chri- 
sten vollziehen das Opfer Christi im Geist, insofern sie Gott Dank sagen 
und zugleich sich ihrer Mitmenschen annehmen. Das eucharistische Opfer 
hat auch diese Komponente. Es ist der Ort, wo unsere Hingabe an Gott und 
an die auf Wohltat wartenden Mitmenschen sich anhebend zu aktualisie- 
ren hat; und dies unter dem Zeichen des Kreuzes, denn auch wir haben mit 
antikommunionellen Kräften zu kämpfen. Dieser unser Kampf vollzieht 
sich aber nicht als pure Nachahmung des Modells Jesus Christus. Er ist viel- 
mehr ein Mitkämpfen, da Christus uns gegenwärtig ist. 

Damit ist schon das Wort gefallen, das uns auf ein anderes Grundmo- 
ment des eucharistischen Ereignisses hinweist, nämlich: Realpräsenz, wirk- 
liche Gegenwart. 

Auch diesbezüglich mögen wir Schwierigkeiten haben. Die ewige Frage 
der Vernunft: Wie kann Brot Leib Christi und Wein Blut Christi sein, läßt 
uns nie ganz in Ruhe. Das zeigt schon die auch in neuester Vergangenheit 
lebhaft diskutierte Frage der Transsubstantiation. Aber noch konkreter 
betrifft uns das Problem der bleibenden Gegenwart und der Anbetung. 

Nun bin ich der Überzeugung, daß das vorgeschlagene hermeneutische 
Prinzip uns auch an diesem Punkt behilflich sein kann. 

Ansetzen kann man hier bei der modernen Erkenntnis der interperso- 
nalen Kommunikation, insofern diese christologisch integrierbar und inte- 
griert ist. Das setzt natürlich voraus, daß man Christus nicht entpersonali- 
siert, etwa unter dem Vorwand seines verherrlichten, göttlichen Status. 
Auch könnten wir nicht weiterkommen, wenn wir sofort mit der Lehre ope- 
rieren würden, in Christus sei nur die göttliche Persönlichkeit des Sohnes 
maßgebend. Damit wären wir von vornherein versucht, die Realpräsenz 
einfach als Wunder einzuordnen, was keine richtige Antwort auf unsere 
Probleme gäbe. Es darf und muß gerade die personale Menschheit Christi 
ernst genommen werden, da Gott sich gerade durch diese offenbaren und 
auf uns zukommen wollte. 

Richtet sich nun das Augenmerk auf Christus, der sich selbst als Person 
mitteilt, so wird nicht mehr das im Zentrum stehen, was, isoliert betrachtet, 
mit dem Brot und dem Leib geschieht. Nicht die Wandlung der objektiven 
Vermittlungsmomente wirkt dann hypnotisierend auf uns, sondern wir 
erfassen zunächst den •totus Christus", von dem das Konzil von Trient 
spricht, also den ganzen, wohlbekannten aktiven Offenbarer Gottes, den 
Jesus als den Christus. Erst in dieser ganzheitlichen Sicht wenden wir uns 
den objektiven Realitäten zu, die die Kommunikation Christi in Richtung 
unserer Welt, unserer Gemeinschaften und unserer Personen vermitteln. 
Was wir auf diese Weise glaubend wahrnehmen, ist eine Beziehung von 
Bewußtsein zu Bewußtsein und nicht von Sache zu Sache. Weder das, was 



Alexandre Ganoczy 108 

mit dem Brot geschieht, noch die Weise, auf die der Leib unter der Gestalt 
des Brotes objektiviert wird und vorliegt, beschäftigt uns an erster Stelle, 
sondern vielmehr die Begegnung zwischen Christus, der sich uns kraft sei- 
nes Communio-Anliegens vergegenwärtigt, und uns selbst, die wir uns die- 
sem Christus ebenfalls vergegenwärtigen sollen. 

Die Abendmahlsworte selbst weisen in diese Richtung. Der Satz: •das 
ist mein Leib" bedeutet eigentlich: •hier bin ich für euch". Und der Jesus 
des Johannesevangeliums übersetzt selber sein Wort •wer mein Fleisch 
ißt" ganz personalisierend: •wer mich ißt" (Jo 6, 54 und 57). 

Wenn aber das Entscheidende an dem eucharistischen Ereignis die hier 
beschriebene Beziehung und Begegnung ist, hört das Problem der Real- 
präsenz auf, ein Problem von Sachverhalten zu sein. Besser gesagt: Die 
Sache, die uns an erster Stelle angeht, ist nicht das metaphysische oder phy- 
sische Schicksal des Leib-werdenden-Brotes und des Blut-werdenden-Wei- 
nes, sondern das wirklich-wirksame Kommen des mensch-gewordenen 
Gottes in unsere eigentlichste Gegenwart hinein. In diesem Zusammen- 
hang geht es weniger um das statisch verstandene, lokalisierte Hier-oder- 
dort-Sein des Christusleibes und des Christusblutes, sondern um die dyna- 
misch verstandene Realpräsenz Christi selbst; es geht darum, daß sich uns 
Christus wirklich gegenwärtig macht, um in uns, mit uns und um uns Com- 
munio zu schaffen. Die eigentliche Substanz (oder besser: der sub-stans) 
der Eucharistie ist der sich darbietende Jesus Christus selbst. 

Das dynamische Sich-präsentieren Christi geschieht freilich in einem 
göttlichen und menschlichen Modus, ganz im Sinne der Inkarnation. Letz- 
ter Grund und Ursprung des Ereignisses ist das Wort Gottes als schöpfe- 
risches Verheißungswort. Der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, dessen 
Name •Ich bin, der ich bin" schon die Zusage enthält •Ich werde mit euch 
sein", bietet hier eine Aktualisierung seiner menschenfreundlichen Gött- 
lichkeit. Sein Wort ist also Tat in einer fortdauernden Geschichte. 

Andererseits vollzieht sich das Sich-präsentieren Christi auf eine sehr 
menschliche Weise, auf die Gegenwartsweise des liebenden Menschen. 
Menschliche Liebe besagt immer dialektische Spannung zwischen Ausein- 
andersein und Vereinigung, Abwesenheit und Anwesenheit, Fortbleiben 
und Dableiben, Absenz und Präsenz. Der Horizont der zwischenmensch- 
lichen Gegenwart ist eine nie ganz zu bewältigende zeitliche und räumliche 
Distanz. Ein Mann kann sagen: Sogar meine Frau, die mich hier und jetzt 
umarmt, ist gewissermaßen fern von mir, wird mir nie ganz gegenwärtig 
sein können. Und das Umgekehrte gilt ebenfalls, mögen tausend Kilometer 
meine geliebte Frau von mir trennen, mag sie sogar verstorben sein: sie 
kann mir nie ganz abwesend sein. Es reicht ein Bild, ein Brief, ein Lebens- 
zeichen von ihr: schon ist sie gewissermaßen bei mir. 



Glaubwürdiges Feiern der Eucharistie 109 

Wenn wir diese Analogie mit der Erkenntnis des schöpferischen Gottes- 
wortes zusammenbringen, was unser Glaube an die Inkarnation durchaus 
rechtfertigt, dann kann uns die eucharistische Realpräsenz als sinnvolles 
Mysterium erscheinen. Mehr noch: Wir können vielleicht sogar die Praxis 
der eucharistischen Anbetung auf neue Weise verstehen. 

Gewiß sagt Jesus in den Evangelien nicht: Betet mich an, das ist mein 
Leib, sondern: Nehmet und esset alle davon, das ist mein Leib! Aber das 
Brot, über das er dieses Wort der Liebe und der Verheißung sagt, ist doch 
wohl von Natur aus ein bleibendes Zeichen einer bleibenden Liebe und 
einer immerwährenden Verheißung. Es ist realitätsträchtiges Symbol je- 
ner Communio, die uns im Abendmahl mit Christus verbindet und auf die 
Welt hin öffnet. Daß dieses sakramentale Zeichen auch zwischen zwei 
eucharistischen Feiern aufbewahrt werden kann und eventuell aufbewahrt 
werden muß, hat schon die dritte oder vierte christliche Generation erkannt. 
Daher die Praxis der Kranken- und Gefangenenkommunion. Und daß das 
so mit echt kommunioneilen Absichten aufbewahrte Sakrament sozusagen 
als appetiterregendes Zeichen der Communio geachtet werden muß, lag 
immer auf der Hand. Erst unser typisch westliches, die großen Perspekti- 
ven zerstückelndes Denken hat hier radikale Ablehnung hervorgebracht. 
Derjenige aber, der gelernt hat, den Ereignissen nicht episodisch isoliert, 
sondern geschichtlich-kontinuierlich zu begegnen, wird gegen das Bleibende 
der Realpräsenz in den Gestalten und gegen die darauf gründende Anbe- 
tung Christi nichts einzuwenden haben. Das Sakrament wird vielmehr sei- 
nen Glauben auch auf diese Weise ansprechen. Es wird ihn daran erin- 
nern, daß Gottes Wort nicht verbum volans, vergehendes Wort, sondern 
wirksames, bleibendes Liebeswort ist, und auch daran, daß Christus von 
der Tiefe der menschlichen Abwesenheit her auf ihn zukommen will (siehe 
K. Rahner, Wort und Eucharistie, Schriften zur Theologie IV, 348-355). 

So entsteht ein Dialog, bei dem die Glaubenden sich Christus präsentie- 
ren. Auf die Realpräsenz Christi gegenüber den Mensdien antwortet die 
Realpräsenz der Menschen Christus gegenüber. Auf die Selbsthingabe Jesu 
antwortet die Selbsthingabe der Christen, auf seine Verheißung die Ver- 
heißung der Glaubenden. 

Was aber damit uns aufgegeben wird, darf nicht im Sinne einer privati- 
sierten Ich-Du-Beziehung mißverstanden werden. Was wir Gott im eucha- 
ristischen Gebet zu verheißen haben, ist keine einseitige, einlinige Gottes- 
liebe. Gott will eigentlich nicht sich selbst anbeten lassen, sondern von un- 
serer anbetenden Hinwendung zu ihm unsere dienende Hinwendung zum 
Mitmenschen entspringen sehen. Auch der Dialog von Christusgegenwart 
und Menschengegenwart steht also unter der Forderung der zur Praxis ge- 
machten Communio. 



Joachim Piegsa 110 

Hier möchte ich abbrechen und nur noch einige Gedanken zum persönli- 
chen Nachdenken vorlegen. Ich setze bei dem zuletzt Gesagten an. 

1. Was hält mich von der Anbetung Christi in der Eucharistie zurück? Ein 
tieferes Verständnis des Abendmahls als Ereignis? Oder die Gefahr, in 
eine individualistische und sakramentalistische Frömmigkeit zurückzufal- 
len? Oder einfach das Faktum, daß ich das Mysterium der Communio nicht 
in allen seinen Dimensionen ganzheitlich zu bedenken pflege? 

2. Was bedeutet für mich das Verheißungswort in bezug auf die Euchari- 
stie? Wieweit sehe ich eine Verbindung zwischen der Erkenntnis, daß 
Christus sich uns Glaubenden gegenwärtigsetzt, und meiner Aufgabe, mich 
meiner Umwelt und Welt gegenwärtigzusetzen? 

3. Kann ich in der Eucharistiefeier, trotz der Unzulänglichkeit ihrer fak- 
tischen Ausführung, die Vergegenwärtigung des Opfers bzw. der Selbst- 
hingabe Christi sehen? Gehe ich wirklich auf alle Dimensionen dieses einen 
Opfers ein? Schöpft mein Einsatz für die Überwindung des Bösen in der 
Welt Nahrung und Kraft im eucharistischen Opfer? Ist die Eucharistie 
Quelle meines Protestes, meiner Kritik und Selbstkritik? Ist sie der Ort 
meines Zukunftsprojektes? 

4. Wieweit bin ich fähig, das Band zwischen der profanen Wirklichkeit und 
der Glaubenswirklichkeit im Geiste der Communio zu erfassen? Wenn ich 
hier versage, sind daran die sakramentalen Strukturen der Eucharistie oder 
meine eigene Kurz- und Engsichtigkeit schuld? 

Moral der Freiheit 
Gabe und Auftrag christlichen Lebens 

Joachim Piegsa, Mainz 

1. Das Problem 

Im Evangelium nach Johannes steht die Verheißung Christi: •Wenn ihr 
in meinem Wort bleibt, dann werdet ihr wirklich meine Jünger sein; und 
ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei 
machen" (Jo 8,31-32). 




