
Joachim Piegsa 110 

Hier möchte ich abbrechen und nur noch einige Gedanken zum persönli- 
chen Nachdenken vorlegen. Ich setze bei dem zuletzt Gesagten an. 

1. Was hält mich von der Anbetung Christi in der Eucharistie zurück? Ein 
tieferes Verständnis des Abendmahls als Ereignis? Oder die Gefahr, in 
eine individualistische und sakramentalistische Frömmigkeit zurückzufal- 
len? Oder einfach das Faktum, daß ich das Mysterium der Communio nicht 
in allen seinen Dimensionen ganzheitlich zu bedenken pflege? 

2. Was bedeutet für mich das Verheißungswort in bezug auf die Euchari- 
stie? Wieweit sehe ich eine Verbindung zwischen der Erkenntnis, daß 
Christus sich uns Glaubenden gegenwärtigsetzt, und meiner Aufgabe, mich 
meiner Umwelt und Welt gegenwärtigzusetzen? 

3. Kann ich in der Eucharistiefeier, trotz der Unzulänglichkeit ihrer fak- 
tischen Ausführung, die Vergegenwärtigung des Opfers bzw. der Selbst- 
hingabe Christi sehen? Gehe ich wirklich auf alle Dimensionen dieses einen 
Opfers ein? Schöpft mein Einsatz für die Überwindung des Bösen in der 
Welt Nahrung und Kraft im eucharistischen Opfer? Ist die Eucharistie 
Quelle meines Protestes, meiner Kritik und Selbstkritik? Ist sie der Ort 
meines Zukunftsprojektes? 

4. Wieweit bin ich fähig, das Band zwischen der profanen Wirklichkeit und 
der Glaubenswirklichkeit im Geiste der Communio zu erfassen? Wenn ich 
hier versage, sind daran die sakramentalen Strukturen der Eucharistie oder 
meine eigene Kurz- und Engsichtigkeit schuld? 

Moral der Freiheit 
Gabe und Auftrag christlichen Lebens 

Joachim Piegsa, Mainz 

1. Das Problem 

Im Evangelium nach Johannes steht die Verheißung Christi: •Wenn ihr 
in meinem Wort bleibt, dann werdet ihr wirklich meine Jünger sein; und 
ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei 
machen" (Jo 8,31-32). 



Moral der Freiheit 111 

Ist dieses •Grundkerygma der Botschaft Christi"1 noch eine Wirklich- 
keit, die unser Leben entscheidend bestimmt? Ist Ghristsein noch gleich- 
bedeutend mit Berufensein zur Freiheit? Oder trifft nicht vielmehr das 
Gegenteil zu: daß nämlich kaum anderswo so viele •unerlebte Wahrhei- 
ten"2 ihr Dasein fristen, wie in der Lehre von der christlichen Freiheit? 

Diese Frage stellen heißt in die •Mitte des Christentums" gehen und 
das •Wesen des Christentums" erörtern3. Es ist zugleich die •Kernfrage 
einer christlichen Ethik"4. Der christliche Ethiker muß sich der Frage stel- 
len: Kann man überhaupt von Freiheit sprechen solange die Verpflichtung 
besteht, sein Leben nach vorgegebenen Geboten auszurichten? Müßten wir 
nicht gerade als Christen den Durchbruch wagen zu einer •schöpferischen 
Ethik"5, die an vorgegebene Gesetze nicht gebunden ist? 

Eines steht fest: Wenn die Freiheit der •Kinder Gottes" (Rom 8, 14-17) 
das Grundkerygma des Evangeliums ist, dann kann auch christliche Moral 
nichts anderes sein als eine Moral der Freiheit. Dann aber lautet die Aus- 
gangs- und Grundfrage: Was ist mit christlicher Freiheit gemeint? 

2. Christliche Freiheit 

Christus gebraucht das Wort •Freiheit" höchst selten. Auch im Alten 
Testament kommt es nicht oft vor6. Im Mittelpunkt von Christi Lehre steht 
Gott! Ob Jesus Gleichnisse vorträgt oder seine Seligpreisungen verkündet: 
immer geht es um die rechte Vorstellung von Gott und die rechte Beziehung 
zu Gott. 

Nur aus einer rechten Vorstellung kann auch eine rechte Beziehung er- 
wachsen. In ihr sollte nicht die Frage •ist Gott mit mir zufrieden" an erster 
Stelle stehen, sondern umgekehrt: •Bin ich zufrieden mit Gott? Sage ich 
ja zu ihm? Da entscheidet sich alles! Bin ich zufrieden, daß er mich so 
erschaffen hat, wie ich bin? Bin ich zufrieden, daß er mich hineingeschickt 
hat in dieses Leben? Bin ich zufrieden, daß er mich nie in Ruhe läßt? Bin 
ich zufrieden, daß er mir einen solchen Erlöser, eine solche Kirche, solche 
Menschen geschickt hat? Man muß wirklich viel gebetet haben, bis man 
- fast gegen das eigene Herz - aussprechen kann: Ich bin mit dir zufrieden, 
mein Gott! Ich danke dir, daß du bist, und daß du so bist, wie du bist!"7 

1 Karl Rahner, Art. •Freiheit", in: Kleines theologisches Wörterbuch, Herder-Bd. 108/ 
109, 1962, 114; ders. Art. •Freiheit", in: LThK IV, !1960, 329 f. 
2 Gilbert Bouwman, Berufen zur Freiheit, Düsseldorf 1969, 7. 
3 Gottlieb Söhngen, Gesetz und Evangelium, Freiburg i. Br. 1957, 1. 
4 Franz Böckle, Gesetz und Gewissen, Luzern-Stuttgart 21966, 15. 
5 Ingo Hermann - Franz Bödde, Die Probe aufs Humane. Das theologische Interview 15. 
Düsseldorf 1970, 3. 
6 G. Richter, Art. •Freiheit", in: Handbuch theologischer Grundbegriffe, Hrsg. H. Fries, 
dtv-Bd. II, 1970, 23 f. 
7 Ladislaus Boros, Der nahe Gott, Mainz 1971, 84. 



Joachim Piegsa 112 

Das Wort •Freiheit" kommt bei alledem nicht vor. Trotzdem ist es nicht 
schwierig einzusehen, wie befreiend sich ein solcher Glaube auf unser 
gesamtes Leben auswirken muß. Man darf hieraus schließen, daß die rechte 
Vorstellung von Gott und die rechte Beziehung zu Gott die Wahrheit aus- 
macht, von der Christus verspricht, daß sie uns freimachen wird. 

Braucht nun ein Christ, der von dieser Wahrheit beseelt ist, noch Gebote, 
Gesetze oder Normen? 

3. Freiheit und Gesetz 

Man darf nicht übersehen, daß zwischen einem personal-religiösen und 
einem sachlich-magischen Gesetzesverständnis ein wesentlicher Unter- 
schied besteht. 

Die Magie kennt lediglich eine apersonale Kraft (Gesetz), die die Welt 
und den Menschen beherrscht. Um sich diese Kraft gefügig zu machen, 
muß der Mensch die passende Formel finden. Magie und Technik haben 
hier eine •gemeinsame Wurzel"8. Die Kraft oder das Gesetz steht als 
absolute Größe da. Auf den Buchstaben des Gesetzes - auf die genaue 
Formel - kommt es an, nicht auf die Gesinnung des Handelnden. Letzter 
Beziehungspunkt menschlichen Verhaltens ist also das Gesetz. Es entschei- 
det über Erfolg oder Schaden, über Leben und Tod. Auf moralischer Ebene 
wird dieses magisch-technische Gesetzesverständnis am besten wieder- 
gegeben durch das Wort •Tabu". 

Ganz anders ist das personal-religiöse Gesetzesverständnis. Das Gesetz 
gilt als Wort und Weisung eines personal verstandenen Gottes. Es bleibt 
im Zusammenhang einer glaubend-liebenden Beziehung zu Gott, d. h. es 
wird im Lichte dieser Beziehung (relatio) ausgelegt und dadurch im guten 
Sinne des Wortes relativiert. Ein Beispiel bietet der Lobpreis auf Gottes 
Gesetz im Psalm 119. Dem Betenden ist bewußt, daß das Gesetz ein Ge- 
schenk der Güte Gottes ist, ein Abglanz seiner Weisheit. Er weiß zugleich, 
daß es letztlich nicht auf den Buchstaben des Gesetzes ankommt, sondern 
auf Gott selber: •Deine Barmherzigkeit komme über mich, daß ich lebe" 
(Vers 77). Hier also ist der letzte Beziehungspunkt menschlichen Verhal- 
tens Gott selbst, der des Menschen Herz durchschaut, der jedoch nicht den 
Tod des Sünders will, sondern daß er sich •bekehre und lebe" (Ez 33, 11). 

Für den Moraltheologen ist es höchst wichtig festzustellen, daß sich das 
Verhältnis von Freiheit und Gesetz in den unterschiedlichen Gesetzesver- 
ständnissen ebenfalls wesentlich verschieden gestaltet. Das Gesetz als 
magische (technische) Größe steht der menschlichen Freiheit als Wider- 
sacher gegenüber und schränkt sie ein. Das Gesetz als religiöse (personale) 

8 Arnold Gehlen, Anthropologische Forschung, rde-Bd. 138, 1970, 96. 



Moral der Freiheit 113 

Größe macht menschliche Freiheit erst möglich und gehört in diese Freiheit 
hinein. 

Das alttestamentliche Gesetzesverständnis war grundsätzlich personal 
ausgerichtet. Erst im nachexilischen Judentum kommt es zu einer verhäng- 
nisvollen Verschiebung. Aus der Zerstreuung heimgekehrt, wollte man sich 
als Nation neu festigen und von fremden Elementen abgrenzen. Die Tora 
- das Bundesgesetz oder die Bundescharta zwischen Gott und seinem aus- 
erwählten Volk - spielte hierbei eine zentrale Rolle. Durch diese •Ver- 
staatlichung" wurde nun die Tora notwendigerweise auf ein positivistisches 
Buchstabenverständnis festgelegt. So kam es zur paradoxen Situation, daß 
ein personales Gottesverständnis verbunden wurde mit einem magischen 
Gesetzesverständnis. Das Gesetz konnte zwar nicht zu einer absoluten 
Größe werden, erlangte aber die Rolle eines •Mittlers" zwischen Gott und 
Mensch. •Nach dem Exil ist Gesetzesgehorsam nicht mehr die Weise des 
Bleibens in der vorgegebenen Gnade, sondern wird zu einer Leistung des 
Menschen, die zum Empfang der Gnade allererst berechtigt. ... Hier - im 
anhebenden Judentum - wird das Gesetz zu dem, was Paulus dann be- 
kämpfen wird"*. 

Man hat die Gesetzestheologie des Paulus verschieden ausgelegt. Doch 
alles, was Paulus gegen das Gesetz sagt, hat den einen tiefen Sinn: das 
Gesetz soll aus der falschen Rolle des •Mittlers" verdrängt werden, die 
einzig Christus und seiner Erlösungstat zukommt. So gesehen ist Christus 
das •Ende des Gesetzes" (Rom 10, 4). Er hat uns vom •Fluch des Gesetzes" 
(Gal 3, 13) befreit. Der Christ steht •nicht mehr unter dem Gesetz" (Rom 
6, 14)! Eine Botschaft, die aufhorchen läßt. Aber Paulus stellt sogleich sel- 
ber die Frage: •Was folgt daraus? Dürfen wir sündigen, weil wir nicht 
mehr unter dem Gesetz, sondern unter der Gnade stehen? Das sei fern!" 
(Rom 6, 15). Also ist der Christ nicht in die Willkür entlassen. Zweimal 
erwähnt Paulus das •Gesetz Christi" (1 Kor 9,21; Gal 6,2) und be- 
schreibt dieses Gesetz als •Zusammenfassung" oder •Fülle" (Rom 13, 
8-10; Gal 5, 14) des mosaischen Gesetzes. Er meint damit die Nächsten- 
liebe10. 

Doch eine Liebesmoral nach Art schwärmerischer Sekten wird dem An- 
liegen christlicher Freiheit auch nicht gerecht. Selbst dann nicht, wenn man 
mit Berufung auf Mt 22, 34-40 und Rom 13,9 das Liebesgebot als eine 
•Art von .Prinzip'"11 verstehen wollte, aus dem sich alle Gebote deduzie- 

• Norbert Lohfink, Das Siegeslied am Schilfmeer, Frankfurt a. M. 21966. 156. 
10 Vgl. Heinrich Schlier, in: Der Brief an die Galater, Göttingen 4J965, Exkurs: Die Pro- 
blematik des Gesetzes bei Paulus, 176 ff; 180. 186 f. 
11 Josef Blank, Zum Problem •Ethischer Normen" im Neuen Testament, in: Concilium 5, 
1967, 358. 



Joachim Piegsa 114 

ren lassen. Der einzelne wäre nämlich ohne den helfenden Dienst •norma- 
tiver Weisungen"12 überfordert. Zudem kommt keine Gemeinschaft ohne 
sanktionierte Verhaltensmuster aus, d. h. ohne eine Rechtsordnung, die 
verbindlich dasteht und die man auch als Institution bezeichnen kann. 

Christliche Freiheit steht also nicht im Widerspruch zum Gesetz, ja sie 
baut sogar auf einem personal-religiösen Gesetzesverständnis auf. In der 
Entwicklung des Kindes muß ein zunächst magisches Gesetzesverständnis 
überwunden werden und zu einem personalen Verständnis heranreifen, 
das in der religiösen Ausweitung seine eigentlich tragende Grundlage und 
Tiefe erhält. Diese Entwicklung lohnt es zu verdeutlichen13. 

Das Kleinkind erlebt das Gesetz als die Befehle •verboten" oder •er- 
laubt". Es reagiert gefühlsmäßig: auf ein Verbot mit Angst, auf eine Er- 
laubnis mit Freude. Das Warum oder den Sinn des Gesetzes vermag das 
Kleinkind noch nicht zu begreifen. Dieser Sinn kann zwar gefühlsmäßig 
erahnt, doch letztlich nur intellektuell erfaßt werden und erfordert eine 
gewisse Reife. Kurz gesagt: für das Kleinkind ist das Gesetz noch eine abso- 
lute Größe, die fraglos hingenommen und blind befolgt wird. 

Vielleicht mit dem fünften Lebensjahr oder später wird das Gesetz 
•durchsichtig". Das Kind lernt nämlich einzusehen, daß es z. B. nicht laut 
werden darf, um den Vater bei der Arbeit nicht zu stören; daß es beim 
Essen achtgeben soll, um der Mutter das Saubermachen zu ersparen; daß 
es nur einen Teil der Nachspeise nehmen darf, damit für die Geschwister 
etwas zurückbleibt, usw. Hiermit hat ein wesentlicher Wandel im Gesetzes- 
verständnis begonnen, aber zugleich auch in der Gesetzesfunktion. Das 
Gesetz ist im Leben des Kindes nicht mehr eine absolute Größe, die buch- 
stäblich und blind befolgt wird. Es hat gelernt, das Gesetz zu begreifen als 
sinnvollen Anruf an seinen Verstand und sein Herz, anderen Menschen 
(zunächst sind es Vater, Mutter, Geschwister) das Leben nicht schwerer zu 
machen als notwendig (negative Forderung oder Verbot), ja ihnen sogar 
entgegenzukommen und zu helfen (positive Forderung oder Gebot). 

In diesem wichtigen Entwicklungsprozeß ist das Kind auf die verstän- 
dige Hilfe seiner Eltern angewiesen. Die Eltern sollten auch darauf ach- 
ten, daß sittliche Reife mit religiöser Reife einhergeht. Gemeint ist eine 
rechte Vorstellung von Gott und Beziehung zu ihm, die sich auf das Ge- 
setzesverständnis entscheidend auswirkt. Zudem geht es um die Erkennt- 
nis, daß Nächstenliebe nur dann •langmütig", •nicht nachtragend" und 

11 Franz Böckle, Sexualität und sittlidie Norm, in: Stimmen der Zeit 10, 1967, 258. 
13 Die folgenden Ausführungen über die Entwicklung des Gesetzesverständnisses beim 
Kind sind frei wiedergegeben nach Marc Oraison, Eine neue Moral für unsere Zeit, Frei- 
burg i. Br. 1968, 64-66 passim. 



Moral der Freiheit 115 

•nicht auf den eigenen Vorteil bedacht" (vgl. 1 Kor 13, 4 ff.) sein kann, 
wenn sie sich von der Gottesliebe getragen weiß. 

Mit dem Wandel des Gesetzesverständnisses vollzieht sich gleichzeitig 
ein entscheidender Umbruch in der Gewissensreife des Kindes: das Ge- 
wissen wird mündig. Auch dieser Zusammenhang ist beachtenswert. Mit 
der Fähigkeit, über den Buchstaben hinaus den Sinn des Gesetzes zu erfas- 
sen, lernt das Kind zugleich zu einem vernünftigen Gehorsam durchzufin- 
den. Indem das Gesetz durchsichtig wird auf den Menschen hin, wird das 
Wohl des Nächsten zum eigentlichen Beziehungspunkt des Handelns. So 
wird deutlich, daß nur ein personales Gesetzesverständnis und ein mündi- 
ges Gewissen den Menschen befähigen, das Gebot der Nächstenliebe sinn- 
gemäß zu erfüllen. 

In dem beschriebenen Wandel liegt zugleich eine Befreiung. Solange sich 
der Mensch krampfhaft und ängstlich an den Buchstaben klammert, bleibt 
er Sklave des Gesetzes. Von diesem •Fluch des Gesetzes" hat uns Christus 
befreit. Denn der Sklave verstößt nicht selten dagegen, was das Gesetz 
eigentlich anstrebt - gegen die Nächstenliebe. Die Pharisäer wurden geta- 
delt, weil sie •Mücken seihten" (kleinlich-buchstäbliche Beobachtung von 
Reinheitsvorschriften), aber gleichzeitig •Kamele verschluckten", d. h. die 
Not des Nächsten übersahen, dem geholfen werden sollte (Mt 23, 24 ff.; 
vgl. Mt 25, 3 ff.). 

Einmal erworbene Mündigkeit ist kein ungefährdeter Dauerbesitz. Sie 
ist nämlich untrennbar mit der Mühsal des Suchens und der Last der Ver- 
antwortung verbunden. Daher führen Angst und Bequemlichkeit zur Ver- 
suchung, die Verantwortung auf andere abzuwälzen und in den blinden 
Gehorsam zu flüchten. So erweist sich die Freiheit des mündigen Gehor- 
sams als Gabe und Aufgabe des Christen. Sie muß immer neu erkämpft 
werden. 

4. Zusammenfassung 

Wir hatten anfangs festgestellt, recht wenig von der Freiheit zu verspüren, 
die uns in Christus verheißen wurde. Wir hatten weiter gefragt, ob man 
überhaupt frei sein kann, solange es verpflichtende Gebote gibt. 

Die Antwort lautete: nicht die Gebote behindern unsere Freiheit, son- 
dern ihr falsches, buchstäbliches Verständnis. Die Gebote sind Wegweiser 
zur Freiheit. Dies einsichtig darzulegen, ist die Aufgabe einer •neuen" 
Moral. 

Ausgangspunkt und Grundlage dieser Moral ist die rechte Vorstellung 
und Beziehung zu Gott. Erst im Licht eines Glaubens, der von der Liebe 
getragen und von der Hoffnung beseelt ist, kommen alle Dinge ins rechte 
Lot. Diese Ordnung aus dem Glauben ist christliche Moral und kann mit 



Hermann-Josef Lauter 116 

Recht als Moral der Freiheit bezeichnet werden. Sie befreit den Christen 
nicht vom mühsamen Suchen und bewahrt ihn nicht vor Gewissenskon- 
flikten. Aber sie läßt ihn nicht am Gesetz scheitern und in der Verzweif- 
lung enden. 

Die erste und wichtigste Frage der christlichen Moral lautet also nicht: 
was ist verboten, was ist erlaubt. Nicht das Gebot und auch nicht die 
Sünde stehen an erster Stelle. Die erste Frage ist eine rein religiöse Frage: 
die Frage nach Gott! 

Und die Antwort, die wir im Evangelium Christi auf diese Frage finden, 
ist die Wahrheit, die uns wirklich und allein frei macht. 

Der Ordensberuf heute 

in empirisch-theologischer Sicht 

Hermann-Josef Lauter OFM, Köln 

•Empirisch-theologisch" steht hier im Unterschied zu deduktiv-systema- 
tisch. Meistens wird das Thema in dieser Weise abgehandelt, indem man 
nach dem theologischen Sinn des Ordenslebens, der •evangelischen Räte", 
fragt, wobei die traditionelle kirchliche Lehre, neuerdings des Zweiten 
Vatikanischen Konzils, den Ausgangspunkt und Rahmen bildet. Dabei 
muß man sich heute mit den verschiedensten ideologiekritischen In-Frage- 
Stellungen auseinandersetzen, wobei es bislang nicht wieder zu einer abge- 
klärten und allgemein anerkannten Neufassung der Lehre vom Ordens- 
leben gekommen ist. Wir zweifeln auch daran, daß dies in der bisher 
bevorzugten, spekulativen Weise möglich ist. Deshalb möchten wir einen 
anderen Weg einschlagen, der stärker von den empirischen Gegebenheiten 
ausgeht und diese theologisch zu deuten sucht. Die geistliche Erfahrung 
im Leben der Kirche ist auch eine Quelle theologischer Erkenntnis, aus der 
allerdings selten geschöpft wird. Für unsere Zeit empfiehlt sich diese 
Betrachtungsweise auch deshalb, weil die Erfahrung im heutigen Denken 
allgemein einen führenden Stellenwert einnimmt. Man wird darum Men- 
schen von heute kaum anders überzeugen können als durch die Begrün- 
dung und Bestätigung der Theorie durch die Erfahrung. 




