Joachim Piegsa 110

Hier mochte ich abbrechen und nur noch einige Gedanken zum persénli-
chen Nachdenken vorlegen. Ich setze bei dem zuletzt Gesagten an.

1. Was halt mich von der Anbetung Christi in der Eucharistie zuriick? Ein
tieferes Verstindnis des Abendmahls als Ereignis? Oder die Gefahr, in
eine individualistische und sakramentalistische Frommigkeit zuriickzafal-
len? Oder einfach das Faktum, daf} ich das Mysterium der Communio nicht
in allen seinen Dimensionen ganzheitlich zu bedenken pflege?

2. Was bedeutet fiir mich das Verheiflungswort in bezug auf die Euchari-
stie? Wieweit sehe ich eine Verbindung zwischen der Erkenntnis, dafl
Christus sich uns Glaubenden gegenwirtigsetzt, und meiner Aufgabe, mich
meiner Umwelt und Welt gegenwirtigzusetzen?

3. Kann ich in der Eucharistiefeier, trotz der Unzulinglichkeit ihrer fak-
tischen Ausfithrung, die Vergegenwirtigung des Opfers bzw. der Selbst-
hingabe Christi sehen? Gehe ich wirklich auf alle Dimensionen dieses einen
Opfers ein? Schépft mein Einsatz fiir die Uberwindung des Bésen in der
Welt Nahrung und Kraft im eucharistischen Opfer? Ist die Eucharistie
Quelle meines Protestes, meiner Kritik und Selbstkritik? Ist sie der Ort
meines Zukunftsprojektes?

4. Wieweit bin ich fahig, das Band zwischen der profanen Wirklichkeit und
der Glaubenswirklichkeit im Geiste der Communio zu erfassen? Wenn ich
hier versage, sind daran die sakramentalen Strukturen der Eucharistie oder
meine eigene Kurz- und Engsichtigkeit schuld?

Moral der Freiheit
Gabe und Auftrag christlichen Lebens

Joachim Piegsa, Mainz

1. Das Problem

Im Evangelium nach Johannes steht die Verheiflung Christi: , Wenn ihr
in meinem Wort bleibt, dann werdet ihr wirklich meine Jiinger sein; und
ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei
machen® (Jo 8, 31-32).



Moral der Freiheit 111

Ist dieses ,Grundkerygma der Botschaft Christi“! noch eine Wirklich-
keit, die unser Leben entscheidend bestimmt? Ist Christsein noch gleich-
bedeutend mit Berufensein zur Freiheit? Oder trifft nicht vielmehr das
Gegenteil zu: dafl ndmlich kaum anderswo so viele ,unerlebte Wahrhei-
ten“? ihr Dasein fristen, wie in der Lehre von der christlichen Freiheit?

Diese Frage stellen heifit in die ,Mitte des Christentums® gehen und
das ,Wesen des Christentums® erortern®. Es ist zugleich die ,Kernfrage
einer christlichen Ethik“4 Der christliche Ethiker muf sich der Frage stel-
len: Kann man tiberhaupt von Freiheit sprechen solange die Verpflichtung
besteht, sein Leben nach vorgegebenen Geboten auszurichten? Mifiten wir
nicht gerade als Christen den Durchbruch wagen zu einer ,,schopferischen
Ethik“?, die an vorgegebene Gesetze nicht gebunden ist?

Eines steht fest: Wenn die Freiheit der ,Kinder Gottes (R6m 8, 14-17)
das Grundkerygma des Evangeliums ist, dann kann auch christliche Moral
nichts anderes sein als eine Moral der Freiheit. Dann aber lautet die Aus-
gangs- und Grundfrage: Was ist mit christlicher Freiheit gemeint?

2. Christliche Freiheit

Christus gebraucht das Wort ,Freiheit® hochst selten. Auch im Alten
Testament kommt es nicht oft vor®. Im Mittelpunkt von Christi Lehre steht
Gott! Ob Jesus Gleichnisse vortragt oder seine Seligpreisungen verkiindet:
immer geht es um die rechte Vorstellung von Gott und die rechte Beziehung
zu Gott.

Nur aus einer rechten Vorstellung kann auch eine rechte Beziehung er-
wachsen. In ihr sollte nicht die Frage ,ist Gott mit mir zufrieden“ an erster
Stelle stehen, sondern umgekehrt: ,Bin ich zufrieden mit Gott? Sage ich
ja zu ihm? Da entscheidet sich alles! Bin ich zufrieden, dafl er mich so
erschaffen hat, wie ich bin? Bin ich zufrieden, dafl er mich hineingeschickt
hat in dieses Leben? Bin ich zufrieden, dafl er mich nie in Ruhe 1ifit? Bin
ich zufrieden, dafl er mir einen solchen Erloser, eine solche Kirche, solche
Menschen geschickt hat? Man mufl wirklich viel gebetet haben, bis man
— fast gegen das eigene Herz — aussprechen kann: Ich bin mit dir zufrieden,
mein Gott! Ich danke dir, dafl du bist, und dafl du so bist, wie du bist!“?

1 Karl Rahner, Art. ,Freiheit®, in: Kleines theologisches Worterbuch, Herder-Bd. 108/
109, 1962, 114; ders. Art. ,Freiheit“, in: LThK IV, 21960, 329 f.

2 Gilbert Bouwman, Berufen zur Freiheit, Disseldorf 1969, 7.

3 Gottlieb Sohngen, Gesetz und Evangelium, Freiburg i. Br. 1957, 1.

4 Franz Bodkle, Gesetz und Gewissen, Luzern-Stuttgart 21966, 15.

5 Ingo Hermann — Franz Bodkle, Die Probe aufs Humane. Das theologische Interview 15.
Dusseldorf 1970, 8.

¢ G. Richter, Art. ,Freiheit®, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe, Hrsg. H. Fries,

dtv-Bd. II, 1970, 28 f.
7 Ladislaus Boros, Der nahe Gott, Mainz 1971, 84.



Joadhim Piegsa 112

Das Wort ,Freiheit“ kommt bei alledem nicht vor. Trotzdem ist es nicht
schwierig einzusehen, wie befreiend sich ein solcher Glanbe auf unser
gesamtes Leben auswirken muf. Man darf hieraus schlieffen, dafl die rechte
Vorstellung von Gott und die rechte Beziehung zu Gott die Wahrheit aus-
macht, von der Christus verspricht, daf sie uns freimachen wird.

Braucht nun ein Christ, der von dieser Wahrheit beseelt ist, noch Gebote,
Gesetze oder Normen?

3. Freiheit und Gesetz

Man darf nicht ibersehen, dafl zwischen einem personal-religiosen und
einem sachlich-magischen Gesetzesverstindnis ein wesentlicher Unter-
schied besteht.

Die Magie kennt lediglich eine apersonale Kraft (Gesetz), die die Welt
und den Menschen beherrscht. Um sich diese Kraft gefiigig zu machen,
mufl der Mensch die passende Formel finden. Magie und Technik haben
hier eine ,gemeinsame Wurzel“®. Die Kraft oder das Gesetz steht als
absolute Grofle da. Auf den Buchstaben des Gesetzes — auf die genaue
Formel — kommt es an, nicht auf die Gesinnung des Handelnden. Letzter
Beziehungspunkt menschlichen Verhaltens ist also das Gesetz. Es entschei-
det iiber Erfolg oder Schaden, iiber Leben und Tod. Auf moralischer Ebene
wird dieses magisch-technische Gesetzesverstandnis am besten wieder-
gegeben durch das Wort ,, Tabu®.

Ganz anders ist das personal-religiose Gesetzesverstindnis. Das Gesetz
gilt als Wort und Weisung eines personal verstandenen Gottes. Es bleibt
im Zusammenhang einer glaubend-liebenden Bezichung zn Gott, d. h. es
wird im Lichte dieser Beziehung (relatio) ausgelegt und dadurch im guten
Sinne des Wortes relativiert. Ein Beispiel bietet der Lobpreis auf Gottes
Gesetz im Psalm 119. Dem Betenden ist bewufit, dafl das Gesetz ein Ge-
schenk der Giite Goftes ist, ein Abglanz seiner Weisheit, Er weif} zugleich,
dafl es letztlich nicht auf den Buchstaben des Gesetzes ankommt, sondern
auf Gott selber: ,Deine Barmherzigkeit komme tiber mich, daf} ich lebe
(Vers 77). Hier also ist der letzte Beziehungspunkt menschlichen Verhal-
tens Gott selbst, der des Menschen Herz durchschaut, der jedoch nicht den
Tod des Siinders will, sondern dafl er sich ,bekehre und lebe“ (Ez 33, 11).

Fiir den Moraltheologen ist es hochst wichtig festzustellen, dafl sich das
Verhdlinis von Freiheit und Gesetz in den unterschiedlichen Gesetzesver-
stindnissen ebenfalls wesentlich verschieden gestaltet. Das Gesetz als
magische (technische) Grofle steht der menschlichen Freiheit als Wider-
sacher gegeniiber und schrankt sie ein. Das Gesetz als religidse (personale)

8 Arnold Gehlen, Anthropologische Forschung, rde-Bd. 138, 1970, 96.



Moral der Freiheit 113

Grofe macht menschliche Freiheit erst moglich und gehort in diese Freiheit
hinein,

Das alttestamentliche Gesetzesverstindnis war grundsitzlich personal
ausgerichtet. Erst im nachexilischen Judentum kommt es zu einer verhdng-
nisvollen Verschiebung. Aus der Zerstreuung heimgekehrt, wollte man sich
als Nation neu festigen und von fremden Elementen abgrenzen. Die Tora
~ das Bundesgesetz oder die Bundescharta zwischen Gott und seinem aus-
erwidhlten Volk — spielte hierbei eine zentrale Rolle. Durch diese ,Ver-
staatlichung“ wurde nun die Tora notwendigerweise auf ein positivistisches
Buchstabenverstindnis festgelegt. So kam es zur paradoxen Situation, dafl
ein personales Gottesverstindnis verbunden wurde mit einem magischen
Gesetzesverstandnis. Das Gesetz konnte zwar nicht zu einer absoluten
Grofle werden, erlangte aber die Rolle eines ,Mittlers zwischen Gott und
Mensch. ,Nach dem Exil ist Gesetzesgehorsam nicht mehr die Weise des
Bleibens in der vorgegebenen Gnade, sondern wird zu einer Leistung des
Menschen, die zum Empfang der Gnade allererst berechtigt. . . . Hier — im
anhebenden Judentum — wird das Gesetz zu dem, was Paulus dann be-
kdmpfen wird“?.

Man hat die Gesetzestheologie des Paulus verschieden ausgelegt. Doch
alles, was Paulus gegen das Gesetz sagt, hat den einen tiefen Sinn: das
Gesetz soll aus der falschen Rolle des ,Mittlers“ verdringt werden, die
einzig Christus und seiner Erldsungstat zukommt. So gesehen ist Christus
das ,Ende des Gesetzes“ (R6m 10, 4). Er hat uns vom ,Fluch des Gesetzes*
(Gal 38, 13) befreit. Der Christ steht ,nicht mehr unter dem Gesetz“ (Rom
6, 14)! Eine Botschaft, die aufhorchen 1488t. Aber Paulus stellt sogleich sel-
ber die Frage: ,Was folgt daraus? Diirfen wir siindigen, weil wir nicht
mehr unter dem Gesetz, sondern unter der Gnade stehen? Das sei fern!®
(Rom 6, 15). Also ist der Christ nicht in die Willkiir entlassen. Zweimal
erwihnt Paulus das ,Gesetz Christi“ (1 Kor 9,21; Gal 6,2) und be-
schreibt dieses Gesetz als ,Zusammenfassung“ oder ,Fille* (R6m 183,
8-10; Gal 5, 14) des mosaischen Gesetzes. Er meint damit die Néchsten-
liebe?®.

Dodh eine Liebesmoral nach Art schwirmerischer Sekten wird dem An-
liegen christlicher Freiheit auch nicht gerecht. Selbst dann nicht, wenn man
mit Berufung auf Mt 22, 34—40 und Roém 13,9 das Liebesgebot als eine
»Art von ,Prinzip‘“1! verstehen wollte, aus dem sich alle Gebote deduzie-

* Norbert Lohfink, Das Siegeslied am Schilfmeer, Frankfurt a. M. 21966, 156.

10 Vgl. Heinrich Schlier, in: Der Brief an die Galater, Gottingen 41965, Exkurs: Die Pro-
blematik des Gesetzes bei Paulus, 176 ff; 180, 186 f.

1 Josef Blank, Zum Problem ,Ethischer Normen* im Neuen Testament, in: Concilium 5,
1967, 358.



Joadhim Piegsa 114

ren lassen. Der einzelne wire ndmlich ohne den helfenden Dienst ,norma-
tiver Weisungen“!? iiberfordert. Zudem kommt keine Gemeinschaft ohne
sanktionierte Verhaltensmuster aus, d. h. ohne eine Rechtsordnung, die
verbindlich dasteht und die man audh als Institution bezeichnen kann.

Christliche Freiheit steht also nicht im Widerspruch zum Gesetz, ja sie
baut sogar auf einem personal-religiosen Gesetzesverstindnis auf. In der
Entwicklung des Kindes muf} ein zunichst magisches Gesetzesverstindnis
iiberwunden werden und zu einem personalen Verstindnis heranreifen,
das in der religiosen Ausweitung seine eigentlich tragende Grundlage und
Tiefe erhalt. Diese Entwicklung lohnt es zu verdeutlichen®.

Das Kleinkind erlebt das Gesetz als die Befehle ,verboten“ oder ,er-
laubt®. Es reagiert gefithlsmafig: auf ein Verbot mit Angst, auf eine Er-
laubnis mit Freude. Das Warum oder den Sinn des Gesetzes vermag das
Kleinkind noch nicht zu begreifen. Dieser Sinn kann zwar gefiihlsmiig
erahnt, doch letztlich nur intellektuell erfaflt werden und erfordert eine
gewisse Reife. Kurz gesagt: fir das Kleinkind ist das Gesetz noch eine abso-
lute Grofle, die fraglos hingenommen und blind befolgt wird.

Vielleicht mit dem fiinften Lebensjahr oder spiter wird das Gesetz
»durchsichtig®. Das Kind lernt nimlich einzusehen, dafl es z. B. nicht laut
werden darf, um den Vater bei der Arbeit nicht zu storen; dafl es beim
Essen achtgeben soll, um der Mutter das Saubermachen zu ersparen; dafl
es nur einen Teil der Nachspeise nehmen darf, damit fiir die Geschwister
etwas zurtickbleibt, usw. Hiermit hat ein wesentlicher Wandel im Gesetzes-
verstdndnis begonnen, aber zugleich auch in der Gesetzesfunktion. Das
Gesetz ist im Leben des Kindes nicht mehr eine absolute Grofle, die buch-
stéiblich und blind befolgt wird. Es hat gelernt, das Gesetz zu begreifen als
sinnvollen Anruf an seinen Verstand und sein Herz, anderen Menschen
(zunichst sind es Vater, Mutter, Geschwister) das Leben nicht schwerer zu
machen als notwendig (negative Forderung oder Verbot), ja ihnen sogar
entgegenzukommen und zu helfen (positive Forderung oder Gebot).

In diesem wichtigen Entwicklungsprozef} ist das Kind auf die verstin-
dige Hilfe seiner Eltern angewiesen. Die Eltern sollten auch darauf ach-
ten, dafl sittliche Reife mit religiéser Reife einhergeht. Gemeint ist eine
rechte Vorstellung von Gott und Beziehung zu ihm, die sich auf das Ge-
setzesverstandnis entscheidend auswirkt. Zudem geht es um die Erkennt-
nis, dafl Néchstenliebe nur dann ,langmiitig®, ,nicht nachtragend“ und

12 Franz Bodkle, Sexualitit und sittliche Norm, in: Stimmen der Zeit 10, 1967, 258.

13 Die folgenden Ausfihrungen Uber die Entwicklung des Gesetzesverstindnisses beim
Kind sind frei wiedergegeben nach Marc Oraison, Eine neue Moral fiir unsere Zeit, Frei-
burg i. Br. 1968, 64-66 passim.



Moral der Freiheit 115

»nicht auf den eigenen Vorteil bedacht“ (vgl. 1 Kor 13, 4 ff.) sein kann,
wenn sie sich von der Gottesliebe getragen weifl.

Mit dem Wandel des Gesetzesverstindnisses vollzieht sich gleichzeitig
ein entscheidender Umbruch in der Gewissensreife des Kindes: das Ge-
wissen wird miindig. Auch dieser Zusammenhang ist beachtenswert. Mit
der Fahigkeit, iber den Buchstaben hinaus den Sinn des Gesetzes zu erfas-
sen, lernt das Kind zugleich zu einem verniinftigen Gehorsam durchzufin-
den. Indem das Gesetz durchsichtig wird auf den Menschen hin, wird das
Wohl des Nachsten zum eigentlichen Beziehungspunkt des Handelns. So
wird deutlich, daf nur ein personales Gesetzesverstindnis und ein miindi-
ges Gewissen den Menschen befihigen, das Gebot der Nichstenliebe sinn-
gemaf zu erfillen.

In dem beschriebenen Wandel liegt zugleich eine Befreiung. Solange sich
der Mensch krampfhaft und dngstlich an den Buchstaben klammert, bleibt
er Sklave des Gesetzes. Von diesem ,Fluch des Gesetzes“ hat uns Christus
befreit. Denn der Sklave verstofit nicht selten dagegen, was das Gesetz
eigentlich anstrebt — gegen die Nachstenliebe. Die Pharisder wurden geta-
delt, weil sie ,Miicken seihten“ (kleinlich-buchstibliche Beobachtung von
Reinheitsvorschriften), aber gleichzeitig ,Kamele verschluckten®, d. h. die
Not des Nichsten uibersahen, dem geholfen werden sollte (Mt 23, 24 ff.;
vgl. Mt 25, 3 ff.).

Einmal erworbene Miindigkeit ist kein ungefidhrdeter Dauerbesitz. Sie
ist ndmlich untrennbar mit der Miihsal des Suchens und der Last der Ver-
antwortung verbunden. Daher fithren Angst und Bequemlichkeit zur Ver-
suchung, die Verantwortung auf andere abzuwilzen und in den blinden
Gehorsam zu flischten. So erweist sich die Freiheit des miindigen Gehor-
sams als Gabe und Aufgabe des Christen. Sie mufl immer neu erkidmpft
werden.

4. Zusammenfassung

Wir hatten anfangs festgestellt, recht wenig von der Freiheit zu verspiiren,
die uns in Christus verheiflen wurde. Wir hatten weiter gefragt, ob man
tiberhaupt frei sein kann, solange es verpflichtende Gebote gibt.

Die Antwort lautete: nicht die Gebote behindern unsere Freiheit, son-
dern ihr falsches, buchstabliches Verstindnis. Die Gebote sind Wegweiser
zur Freiheit. Dies einsichtig darzulegen, ist die Aufgabe einer ,neuen®
Moral.

Ausgangspunkt und Grundlage dieser Moral ist die rechte Vorstellung
und Beziehung zu Gott. Erst im Licht eines Glaubens, der von der Liebe
getragen und von der Hoffnung beseelt ist, kommen alle Dinge ins rechte
Lot. Diese Ordnung aus dem Glauben ist christliche Moral und kann mit



Hermann- Josef Lauter 116

Recht als Moral der Freiheit bezeichnet werden. Sie befreit den Christen
nicht vom mithsamen Suchen und bewahrt ihn nicht vor Gewissenskon-
flikten. Aber sie 1dfit ihn nicht am Gesetz scheitern und in der Verzweif-
lung enden.

Die erste und wichtigste Frage der christlichen Moral lautet also nicht:
was ist verboten, was ist erlaubt. Nicht das Gebot und auch nicht die
Siinde stehen an erster Stelle. Die erste Frage ist eine rein religiose Frage:
die Frage nach Gott!

Und die Antwort, die wir im Evangelium Christi auf diese Frage finden,
ist die Wahrheit, die uns wirklich und allein fre: madht.

Der Ordensberuf heute

in empirisch-theologischer Sicht

Hermann-Josef Lauter OFM, Kéln

»Empirisch-theologisch steht hier im Unterschied zu deduktiv-systema-
tisch. Meistens wird das Thema in dieser Weise abgehandelt, indem man
nach dem theologischen Sinn des Ordenslebens, der ,evangelischen Réte®,
fragt, wobei die traditionelle kirchliche Lehre, neuerdings des Zweiten
Vatikanischen Konzils, den Ausgangspunkt und Rahmen bildet. Dabei
muf} man sich heute mit den verschiedensten ideologiekritischen In-Frage-
Stellungen auseinandersetzen, wobei es bislang nicht wieder zu einer abge-
klirten und allgemein anerkannten Neufassung der Lehre vom Ordens-
leben gekommen ist. Wir zweifeln auch daran, daf} dies in der bisher
bevorzugten, spekulativen Weise méglich ist. Deshalb méchten wir einen
anderen Weg einschlagen, der stirker von den empirischen Gegebenheiten
ausgeht und diese theologisch zu deuten sucht. Die geistliche Erfahrung
im Leben der Kirche ist auch eine Quelle theologischer Erkenntnis, aus der
allerdings selten geschopft wird. Fiir unsere Zeit empfiehlt sich diese
Betrachtungsweise auch deshalb, weil die Erfahrung im heutigen Denken
allgemein einen fithrenden Stellenwert einnimmt. Man wird darum Men-
schen von heute kaum anders iiberzeugen kénnen als durch die Begriin-
dung und Bestitigung der Theorie durch die Erfahrung.





