Hermann- Josef Lauter 116

Recht als Moral der Freiheit bezeichnet werden. Sie befreit den Christen
nicht vom mithsamen Suchen und bewahrt ihn nicht vor Gewissenskon-
flikten. Aber sie 1dfit ihn nicht am Gesetz scheitern und in der Verzweif-
lung enden.

Die erste und wichtigste Frage der christlichen Moral lautet also nicht:
was ist verboten, was ist erlaubt. Nicht das Gebot und auch nicht die
Siinde stehen an erster Stelle. Die erste Frage ist eine rein religiose Frage:
die Frage nach Gott!

Und die Antwort, die wir im Evangelium Christi auf diese Frage finden,
ist die Wahrheit, die uns wirklich und allein fre: madht.

Der Ordensberuf heute

in empirisch-theologischer Sicht

Hermann-Josef Lauter OFM, Kéln

»Empirisch-theologisch steht hier im Unterschied zu deduktiv-systema-
tisch. Meistens wird das Thema in dieser Weise abgehandelt, indem man
nach dem theologischen Sinn des Ordenslebens, der ,evangelischen Réte®,
fragt, wobei die traditionelle kirchliche Lehre, neuerdings des Zweiten
Vatikanischen Konzils, den Ausgangspunkt und Rahmen bildet. Dabei
muf} man sich heute mit den verschiedensten ideologiekritischen In-Frage-
Stellungen auseinandersetzen, wobei es bislang nicht wieder zu einer abge-
klirten und allgemein anerkannten Neufassung der Lehre vom Ordens-
leben gekommen ist. Wir zweifeln auch daran, daf} dies in der bisher
bevorzugten, spekulativen Weise méglich ist. Deshalb méchten wir einen
anderen Weg einschlagen, der stirker von den empirischen Gegebenheiten
ausgeht und diese theologisch zu deuten sucht. Die geistliche Erfahrung
im Leben der Kirche ist auch eine Quelle theologischer Erkenntnis, aus der
allerdings selten geschopft wird. Fiir unsere Zeit empfiehlt sich diese
Betrachtungsweise auch deshalb, weil die Erfahrung im heutigen Denken
allgemein einen fithrenden Stellenwert einnimmt. Man wird darum Men-
schen von heute kaum anders iiberzeugen kénnen als durch die Begriin-
dung und Bestitigung der Theorie durch die Erfahrung.



Der Ordensberuf heute 117

L. Das Faktum des Ordenslebens und seine theologische Bedeutung

Das Ordensleben ist zunéchst einmal ein Faktum im Leben der Kirche,
mindestens seit dem 4. Jahrhundert ihrer Geschichte. Trotz aller zeit-
bedingten und nicht immer genuin christlichen Motivierungen im einzelnen,
wird man nicht umhinkénnen, es im Kern als ein charismatisches Phino-
men des christlichen Lebens anzusehen. Dafiir spricht vor allem die Heilig-
keit seiner zahlreichen Stifter sowie die segensreiche Auswirkung, die es
zu allen Zeiten auf das Leben der Christenheit gehabt hat. Als charis-
matisch bedingt miissen (wiederum trotz aller zeitbedingten, geistes-
geschichtlichen, soziologischen usw. Einfliisse) auch die verschiedenen Aus-
prigungen des ,Ordenslebens” im Gang der Geschichte, vom dgyptischen
Eremitentum bis zu den Sikularinstituten, bewertet werden. So beurteilt
denn auch die Kirche selbst dieses Phinomen, wenn sie auf dem Zweiten
Vatikanischen Konzil sagt: ,Seit den Urspriingen der Kirche gab es Min-
ner und Frauen, die durch die Befolgung der evangelischen Rite Christus
in groflerer Freiheit nachzufolgen und ihn ausdriicklicher nachzuahmen
verlangten und die alle auf ihre Weise ein gottgeweihtes Leben fiihrten.
Viele von ihnen wihlten unter dem Antrieb des Heiligen Geistes ein Ein-
siedlerleben oder gaben den Anstofl zu religisen Gemeinschaften, die die
Kirche mit ihrer Autoritit freudig aufnahm und bestitigte. So erwuchs
aus gottlichem Ratschluf eine bewundernswerte Mannigfaltigkeit reli-
gidser Gruppen, die sehr dazu beitrug, dafl die Kirche nicht nur zu jedem
guten Werk geriistet (vgl. 2 Tim 8, 17) und fiir den Dienst am Aufbau
des Leibes Christi (vgl. Eph 4, 12) bereit sei, sondern auch in den mannig-
fachen Gnadengaben ihrer Kinder wie eine Braut fiir ihren Mann ge-
schmiickt dastehe (vgl. Apk 21, 2) und durdch sie die vielgestaltige Weisheit
Gottes kundwerde (vgl. Eph 3, 10)“ (Perfectae Caritatis, 1).

Die Tatsache, dafl es sich beim Ordensleben um ein charismatisches
Phénomen handelt, bedeutet, dafl es, als vom Heiligen Geist verursacht,
seinen Berechtigungsgrund in sich selber trigt und nicht primir durch
die theologische Reflexion erhilt. Diese ist zwar unerlifllich, aber immer
nur nachfolgend méglich. Sie ist notwendig zur theologischen Sinnerhel-
lung, zur Rechtfertigung nach auflen und nicht zuletzt, um das Ordensleben
vor ideologischer Uberfremdung zu bewahren, bzw. kritisch auf sein Urbild
zuriickzubeziehen. Bei all dem ist allerdings zu bedenken, daf} die rationale
Reflexion den Sinngehalt des Charismas nicht restlos ausschopfen und
adiquat definieren kann, da es sich bei einem Charisma letztlich um ein
Geheimnis pneumatischen Lebens handelt, dessen vitale Fiille und Wand-
lungsfahigkeit jede begriffliche Einfassung sprengt. Die Theorie wird
darum der Sache, um die es geht, am ehesten gerecht, wenn sie den Primat



Hermann- Josef Lauter 118

des gnadenhaften Lebens immer respektiert und sich ihrerseits von diesem
selbst inspirieren und korrigieren lafit.

Das Verhiltnis zwischen der transrationalen (pneumatischen) Tiefe des
Charismas der Berufung und der darin gegebenen subjektiven Sicherheit
einerseits und den rationalen Griinden des Berufsbewuftseins andererseits
entspricht in etwa dem Verhéltnis zwischen dem Glaubenslicht (motivum
fidei) und den Glaubensgriinden (motiva credibilitatis). Die rationale
Begrundung des Ordensberufs interpretiert in gewisser Weise die Berufs-
gnade, aber immer in unzuldnglicher Weise. Sie kann zudem Veridnde-
rungen unterworfen sein durch den Wechsel der Lebenssituation oder
der theologischen Interpretationsmodelle. Der tberrationale Grund und
die rationalen Griinde miissen unterschieden werden, obwohl sie zugleich
in einer nicht restlos reflektierbaren gegenseitigen Abhangigkeit stehen.
Es wire demnach auch gefdhrlich, wollte man das existentielle Gewicht der
rationalen Griinde unterbewerten. So wie das Glaubenslicht durch die
subjektive Erschiitterung der Glaubensgrinde gefdhrdet wird, so auch das
Berufscharisma durch die Verunsicherung im rationalen Bereich. Es geht
also immer wieder darum, sich auch rational der Sinnhaftigkeit der eige-
nen Berufung zu vergewissern.

II. Der Jiingerkreis Jesu als Urbild des Ordenslebens

Wenn man nach einem neutestamentlichen Urbild des Ordenslebens fragt,
wird man am ehesten auf den Jingerkreis Jesu abheben kénnen!. Hier
finden wir die wesentlichen Elemente des spéiteren Ordenslebens vorgege-
ben: die engere Gefolgschaft Christi, das Leben in einer Gruppe Gleich-
berufener, der Gehorsam gegen den Herrn als den Fithrer dieser Gruppe,
die (wahrend der Zeit dieser Nachfolge) praktizierte Ehelosigkeit, die
Armut des Wanderlebens. Natiirlich darf man diesen Vergleich nicht
pressen, zumal der Jungerkreis in dieser Form keinen Bestand hatte, son-
dern sich nach dem Fortgang Jesu wieder zerstreute. Auch fehlt das for-
male Element der Bindung auf Lebenszeit an diese Lebensform. Dennoch
bleiben wesentliche reale Entsprechungen, die fir das Ordensleben aller
Zeiten von vorbildlicher Bedeutung waren.

So gehort es denn auch zur traditionellen Lehre der Kirche vom Ordens-
leben, dieses als die getreueste und deutlichste Art der Nachfolge Christi
zu bewerten (vgl. Lumen Gentium, 44) und seine je und je notwendige
Erneuerung auf den Maflstab dieses Urbildes auszurichten: ,Da die letzte

1 Vgl. H. Schiirmann, Der Jingerkreis Jesu als Zeichen fiir Israel (und als Urbild des
kirchlichen Rdiiestandes), in: Geist und Leben, 1963, 21-34.



Der Ordensberuf heute 119

Norm des Ordenslebens die im Evangelium vorgestellte Nachfolge Christi
ist, hat diese allen Instituten als oberste Regel zu gelten (Perfectae Cari-
tatis, 2a). Dabei wird man sich vor jedem ungeschichtlichen und ungeisti-
gen Formalismus hiiten miissen. Das evangelische Urbild hat seinen ein-
maligen ,Sitz im Leben®, wihrend die spéteren Formen des Ordenslebens
anderen geschichtlichen Situationen entspringen und gerecht werden miis-
sen. Auch ist der Geist Christi in seinen Schopfungen souveran und nicht
an starre Modelle gebunden. Deshalb kann man z. B. nicht mit der Mobi-
litdt der Jingerschaft Jesu gegen die Stabilitit des Monchtums argumen-
tieren oder mit dem dufleren Apostolat der Jiinger gegen das beschauliche
Ordensleben. Es verhalt sich hier dhnlich wie mit anderen Formwandlun-
gen des kirchlichen Lebens (z. B. der kirchlichen Amter): die Entwicklung
hat ihr Eigenrecht, wenn sie auch immer wieder an den Vorbildern und
Intentionen des Ursprungs (die Schrift als norma normans) kritisch iiber-
priift werden muf. Solches kritische Mafinehmen hat aber seinerseits ,im
Geiste* und nicht ,nach dem Buchstaben“ zu geschehen. Nochmals sei
betont: charismatisches Leben rechtfertigt sich aus sich selber, weil es vom
Geiste Christi gewirkt ist, der in der Kirche immer wieder schopferisch
wirksam wird. Die Lebensform des Jiingerkreises Jesu kann somit nur
sehr bedingt als Urbild des Ordenslebens und seiner verschiedenen Aus-
formungen gelten.

II1. Der Ordensberuf heute

Das beste Argument fiir die Sinnhaftigkeit des Ordenslebens in unserer
Zeit ist die Tatsache, dafl sich auch heute junge Menschen dazu berufen
fiihlen. Dabei ist die Zahl der Berufe zwar nicht belanglos, aber auch nicht
entscheidend.

Da das Ordensleben in jeder Zeit der besonderen geistigen, gesell-
schaftlichen und kirchlichen Situation, ihren Bediirfnissen und Anforde-
rungen entsprechen soll, mufl es, wie die Kirche als ganze, in Geist, Form
und Engagement wandlungsfihig sein. Als charismatisches Element wird
es seinen Weg nicht nur durch dufiere, kalkulierte Anpassung, sondern
auch aus seiner eigenen, vom Geiste Gottes gelenkten Dynamik finden
konnen und miissen. Deshalb ist es von groflier Bedeutung, jene Tendenzen
zu erkennen und zu priifen, die der Nachwuchs selbst entwickelt. Auf-
schluf8reich sind dabei die Motive, die junge Menschen heute zum Ordens-
leben hinfiihren.

Fir die aktiven Orden spielt immer der Wunsch nach einem erfiillen-
den apostolischen Engagement eine entscheidende Rolle. Dazu kommt in
unserer Zeit als stark akzentuiertes Motiv das Verlangen nach einem



Hermann- Josef Lauter 120

Leben in einer briiderlichen Gemeinschaft Gleichgesinnter. Der ehemalige
Direktor eines Theologenkonviktes berichtete, daf er jeden seiner Studen-
ten, der in einen Orden eintrat, nach seinen Motiven gefragt habe; immer
habe die Antwort gelautet: das Verlangen nach einer intensiveren Form
christlichen Gemeinschaftslebens. In einer Zeit, in der die Kirche und die
einzelnen Christen mehr und mehr in eine Situation ,totaler Diaspora®
hineinwachsen, ist es fast natiirlich, daf} das Bediirfnis nach solcher Ge-
meinschaft neu erwacht und auf vielfache Weise nach Verwirklichung
sucht. Die wohl intensivste Form christlichen Gemeinschaftslebens ist aber
das Ordensleben. Allerdings stellt sich hier die Frage, ob die Orden in der
herkémmlichen Form ihres Lebens diesen Erwartungen geniigen konnen.
Leider ist das weithin nicht der Fall, weil das Gemeinschaftsleben in vie-
len Klostern durch Formalismus und kasernenhafte Entpersonlichung oder
durch Individualismus und Funktionalismus sklerotisch geworden bzw.
ausgehohlt ist. Die grofle Zahl der Austritte junger Ordensleute hat nicht
zuletzt darin jhren Grund.

Die notwendige Erneuerung des Ordenslebens mufl deshalb vor allem
hier ansetzen. Es geht darum, das geistig-religiése und das menschlich-
kommunikative, also das christlich-briiderliche Leben in den Ordens-
gemeinschaften von Grund auf zu erneuern. Dabei miissen die gruppen-
psychologischen Gesichtspunkte ebenso beachtet werden wie die geist-
lichen®.

In der Theorie und Praxis des Ordenslebens ist zu unterscheiden zwi-
schen Sinn und Motiv. Das echte Motiv partizipiert am objektiven Sinn,
braucht ihn aber nicht auszuschépfen. Der Ordensberuf kann darum,
zumindest am Anfang, einseitig motiviert sein, mufl aber eine Tendenz
und Dynamik auf die Tiefe und Fiille seines Sinnes hin entwickeln. Das
Motiv bietet den Ansatz dazu. Neben dieser subjektiven kann ein Motiv
aber auch eine generationsrelevante, epochale Bedeutung gewinnen, die
fir die Gestaltung des Ordenslebens in dieser Zeit besondere Beachtung
verlangt. Man wird darum die Auffassung des Ordenslebens durch den
heutigen Nachwuchs, der darin vor allem ein ganzheitliches Engagement
und ein exemplarisches Gemeinschaftsleben sucht, doppelt ernst nehmen
miissen. Im folgenden soll versucht werden, das Ordensleben betont unter
der Riicksicht dieser beiden Motive zu sehen.

2 Vgl. H. Stenger, Zustimmung zum Verinderungsprozefl — Anleitung zum Handeln, in:
J. Kerkhofs/H. Stenger/]. Emst, Das Schidksal der Orden — Ende oder Neubeginn. Frei-
burg 1971, 43-84.



Der Ordensberuf heute 121

IV. Gehorsam, Ehelosigkeit und Armut als Voraussetzungen fiir den
ungeteilten Dienst und das Leben in der Ordensgemeinschaft

1. Gehorsam

Auf den ersten Blick erscheint es am leichtesten, den Ordensgehorsam
funktional zu begriinden, aber bei der zunehmenden Spezialisierung der
Tétigkeit und der damit gegebenen Selbstandigkeit in der Austibung ist
die Einsatzleitung durch den Oberen kaum noch moglich. Es verbleibt
allerdings in der Verantwortung der hoheren Oberen, die Berufsausbil-
dung zu bestimmen, wobei auch {iberpersonliche Gesichtspunkte eine Rolle
spielen werden.

Aber der Ordensgehorsam ist gar nicht in erster Linie die Bereitschaft,
einzelne Befehle der einzelnen Oberen zu befolgen, sondern das funda-
mentale und umfassende Ja zu dieser Lebensform in dieser Gemeinschaft®.
So entspricht es auch dem urbildlichen Gehorsam der Jiinger gegen Jesus:
Auf seine Aufforderung ,Komm, und folge mir!“ schlieflen sie sich seiner
Lebensweise und seinem Jiingerkreis an; der Verzicht auf Ehe- und Fami-
lienleben, Gebrauch des Eigentums und freie Selbstverfiigung ist darin
fiir die Dauer ihrer Zugehorigkeit zur Gefolgschaft Jesu einbegriffen.

Somit ist der Gehorsam das grundlegende Prinzip des Ordenslebens.
Als die umfassende Bindung an die Ordensgemeinschaft und ihre Lebens-
weise richtet er sich unmittelbar an die Gemeinschaft als solche. Die Ge-
meinschaft gibt sich durch ihre kollektiven Gremien (Generalkapitel, Pro-
vinzkapitel) ihre Ordnung, fiir deren Durchfithrung die einzelnen Oberen
zu sorgen haben. Der Obere reprisentiert in dieser Sicht dem einzelnen
Mitglied gegeniiber die Gemeinschaft als ganze. Er mufl die Interessen
der Gemeinschaft dem einzelnen gegeniber geltend machen, wie er umge-
kehrt auch die Rechte und Interessen des einzelnen der Gemeinschaft
gegeniiber wahren muf}. In der heutigen Situation wird der Obere sein
Amt am besten (analog zu dem des Presbyters in der Gemeinde und des
Bischofs in der Didzese?) als Dienst in der Einheit auffassen. Er soll in
der Gemeinschaft inspirierend und koordinierend, menschlich-briiderlich
verbindend wirken, um bei aller funktionalen Divergenz die geistige und
3 Vgl. K. Rahner, Eine ignatianische Grundhaltung — Marginalien iiber den Gehorsam,
in: Stimmen der Zeit, 1955/56, 253-267. Die Benediktiner nennen heute noch in ihrer
Profefiformel ausdriicklich nur den Gehorsam und verstehen Ehelosigkeit und Armut als
darin eingeschlossen. Im gleichen Sinne kann Franziskus von Assisi in seiner Regel sagen:
»Ist das Priifungsjahr aber vollendet, so sollen sie zum Gehorsam angenommen werden,
iI?edeT ;i;e versprechen, dieses Leben und die Regel immer zu befolgen* (Die bestatigte
4 \§§lj W Kasper, Die Funktion des Priesters in der Kirche, in: Geist und Leben, 1969,

102-116. Der Dienst an der Einheit wird sich in Zeiten der Glaubensverwirrung vor allem -
auch als Sorge fiir die Einheit im Glauben verstehen miissen.



Hermann- Josef Lauter 122

briiderliche Einheit zu wahren. Unter dieser Riicksicht kann das Amt des
Oberen heute eine gesteigerte Bedeutung erlangen.

Unter dieser Riicksicht wird man es auch jungen Menschen heute am
chesten plausibel machen konnen. Es wire jedoch falsch, bei einer vorder-
grindigen Betrachtungsweise stehenzubleiben. Der Ordensgehorsam
erschopft sich nicht darin, das Ja zur Gemeinschaft und ihren Belangen zu
sein, so wenig er sich darin erschopft, funktionsgerechtes Verhalten zu sein.
Der Ordensgehorsam transzendiert als Glaubensgehorsam auf die Kirche
und letztlich auf Gott und Christus hin. Dieser letzte Bezugspunkt des
Gehorsams, der in gewisser Weise der erste und umfassende ist, darf nie
aus den Augen verloren werden, wenn nicht der Ordensgehorsam seine
religiése Dimension verlieren und zu einem blof} sozial-funktionalen Ver-
halten absinken soll. Dennoch scheint es heute geraten, den Gesichtspunkt
der Gemeinschaft in Theorie und Praxis des Gehorsams besonders zu
betonen.

2. Ehelosigkeit

Die Ehelosigkeit erscheint im Evangelium weder als ,Rat® noch als Ge-
bot, sondern zunichst als festgestellte Tatsache: ,Es gibt Eheunfihige
(eunoiichoi), die sich selbst dazu gemacht haben um des Himmelreiches
willen. Wer es fassen kann, der fasse es“ (Mt 19, 12). Der Herr beschrinkt
sich darauf, das Vorhandensein dieses Charismas in seiner Gefolgschaft
zu bestatigen. Erst bei Paulus wird aus dieser Feststellung so etwas wie ein
Rat und Ideal. Seine Begriindung ist einmal von der Naherwartung der
Wiederkunft Christi bestimmt (1 Kor 7, 29-32), zum anderen funktional
betont: ,Der Ehelose kiimmert sich um die Sache des Herrn“ — und perso-
nal: ,wie er dem Herrn gefalle“ (1 Kor 7, 32b). Das hier bezeichnete Unge-
teiltsein darf nicht einfachhin gegen ein Geteiltsein in der Liebe durch die
Ehe ausgespielt werden, wie es frither oft zu héren war, denn wenn die
Ehe prinzipiell eine solche Zwiespiltigkeit des Christen gegeniiber Gott
bewirkte, wiirde sie die Befolgung des Gebotes der Gottesliebe ,mit dei-
nem ganzen Herzen, mit deiner ganzen Seele und mit all deinem Sinnen
und Trachten® (Mt 22, 37) unmoglich machen. Dann aber miifite sie allen
Christen untersagt sein. Doch Gott ist keine endliche Konkurrenz fiir die
Liebe zweier Menschen, sondern das jede christliche Liebe umfangende
transzendente Du, der sakramentale Grund und ,Horizont* der ehelichen
Liebe. Das Geteiltsein kann darum nur funktional verstanden werden
und personal hochstens in dem Sinne, daf} eine unvollkommene Gottes-
liebe den Menschen in jedem Fall zwiespiltig macht. Dieser Mangel kann
aber nicht einfachhin durch den Verzicht auf die Ehe iiberwunden werden,
sondern nur durch die Reinigung und Vertiefung der Liebe.



Der Ordensberuf heute 123

Es ist darum abwegig, wenn man Ehe beziechungsweise freiwillige Ehe-
losigkeit mit einem Mehr oder Weniger an Gottesliebe gleichsetzen will
(ein beliebter Betrachtungspunkt fritherer Ordensexerzitien: das Ordens-
leben als Antwort auf die Frage Christi: ,Liebst du mich mehr als diese?” -
nimlich die Verheirateten). Eine solche Auffassung verfihrt zu pharisi-
ischer Uberheblichkeit. Am unverfinglichsten ist gewifl die funktionale
Erklirung: Ehelosigkeit als totale Verfiigbarkeit und Dienstbereitschaft
Jfir die Sache des Herrn“. Aber diese Betrachtungsweise geniigt nicht.
Der Verzicht auf die Ehe hat tatsichlich etwas mit der personlichen Liebe
des Verzichtenden zu Christus zu tun: sie ist der Modus seiner Erfillung
des Gebotes der vollkommenen Liebe. Sie ist fiir den Berufenen die allein
geziemende Antwort auf die Liebe des Herrn und seinen Ruf. Ein Sich-
versagen gegeniiber diesem Ruf wire fir ihn ein Versagen in der Liebe.
Aber der Vergleich mit den anderen, die zu einer anderen Verwirklichung
der Liebe, nimlich in der sakramentalen Ehe, berufen sind, ist verfehlt
und gefihrlich. Gott allein weiff um das wirkliche Mafl der Liebe des einen
wie des anderen. Das letzte Wort in dieser Frage kann nur so lauten:
»Jeder hat von Gott seine eigene Gnadengabe, der eine so, der andere
anders® (1 Kor 7, 7). Es geht nicht um eine Uber- bzw. Unterordnung der
Berufungen, wie es eine frithere Theologie der Stinde immer wieder dar-
zustellen versuchte’, sondern um ein konkurrenzloses Nebeneinander und
Miteinander in der Vielfalt der Charismen und der Einheit der Liebe.

Neben den genannten Motiven der Ehelosigkeit tritt heute stirker das
Motiv des Gemeinschaftslebens hervor: Verzicht auf die Ehe, um das
Leben in einer Ordensgemeinschaft fithren zu kdnnen, die nicht von den
Banden des Blutes und natiirlicher Zuneigung, sondern primar von der
christlichen Bruderliebe begriindet und gehalten wird®.

3. Armut

Die ,Armut® ist das heute am meisten problematische Wesenselement des
Ordenslebens. Die Orden haben sich in ihrer Lebensfithrung weithin dem
biirgerlichen Lebensstandard ihrer Umwelt angepaft, so dafl der Begriff
der ,Armut® des Ordenslebens zu einer Phrase zu werden droht. Der
Ausweg in eine totale Spiritualisierung dieser Armut ist vom Evangelium
her nicht erlaubt. Gewif} gibt es auch heute noch Beispiele wirklicher Armut
von Ordensleuten, wo diese sich mit den Armen unserer Wohlstands-

$ Vgl. dazu die historisch-kritische Studie von F. Wulf in: Zeitgemdife Erneuerung des
Ordenslebens. Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils. Einfiihrungen und Erldu-
terungen von F. Wulf SJ. Freiburg-Basel-Wien 1968, 42—46.

8 Vgl. Th. Matura, Ehelosigkeit und Gemeinschafl. Die Grundlegung des Ordenslebens
rach dem Evangelium. Werl 1969.



Hermann-Josef Lauter 124

gesellschaft, etwa in einer Obdachlosensiedlung, in ihrem Leben vollig
solidarisieren. Aber das gilt nur fiir einen verschwindend kleinen Prozent-
satz. Fiir die meisten wire eine solche ,heroische® Armut sicher auch eine
Uberforderung.

Fiir alle Ordensleute ist hingegen die ,Armut® heute noch zu verwirk-
lichen als briiderliche Giitergemeinschaft nach dem Vorbild der Urge-
meinde in Jerusalem (vgl. Apg 2,45; 4, 32). Diese soziale Motivierung der
Ordensarmut - ein einfacher Lebensstandard immer vorausgesetzt — leuch-
tet der heutigen Generation unmittelbar ein, wiahrend andere asketisch-
spirituelle Motive, wie sie in frijheren Zeiten vorherrschend waren, kaum
mehr verstanden werden’. Das briiderliche Teilen nach innen wie nach
auflen liegt ganz auf der Linie des Solidarititsbewuftseins der jungen
Generation, und es fillt nicht schwer, diesem Ethos durch den Bezug auf
Christus, der sich um unsertwillen arm gemacht hat, damit wir durch seine
Armut reich wiirden (2 Kor 8, 9), die gldubige Vertiefung und Inspiration
zu geben.

Aber auch die Giitergemeinschaft in den Orden ist heute gefihrdet
durch den sehr unterschiedlichen Gebrauch technischer und sonstiger Mit-
tel, wenn diese von den einzelnen mit Ausschlieflichkeit beansprucht wer-
den. Das fithrt dann leicht zu gravierenden Unterschieden im Lebens-
standard, in krassen Fillen zu sozialen ,Klassenunterschieden® in den
Kommunititen. Hier ist Wachsamkeit geboten. Dafl die Unabhingigkeit
im Geldgebrauch, das Schopfen aus privaten Quellen, die fiir den einen
mehr, fiir den anderen weniger ergiebig fliefen, die finanzielle Subven-
tionierung des einzelnen nach dem Mafle seines Einkommens und nicht
dem seiner statthaften Anspriiche und andere moderne finanzielle Prak-
tiken zum Ruin der briiderlichen Giitergemeinschaft fiihren, bedarf keiner
Erwihnung. Damit wiirde die ,Armut® des Ordenslebens ihren letzten
noch verbliebenen Sinn verlieren.

V. Das Leben der Ordensgemeinschaft

Bei der immer starker funktionalen Denkweise unserer Zeit droht die
Gemeinschaft auch in den Orden zum bloflen Mittel funktionaler Zwecke
abzusinken. Das ist Funktionalismus und das Ende wirklichen Gemein-
schaftslebens. Gemeinschaft bedeutet immer mehr als Zweckverband, Ar-
beitsgruppe (team) und dergleichen; sie hat einen Eigen-Sinn und Eigen-
Wert in der Verwirklichung menschlicher und christlicher Kommunika-

? Vgl. F. Wulf, Charismatische Armut im Christentum. Geschichte und Gegenwart, in:
Geist und Leben, 1971, 16-31.



Der Ordensberuf heute 125

tion. Ihr Sinn ist die Liebe, die keinem anderen Zwecdk mehr untergeordnet
werden kann.

Eben das suchen junge Menschen, wenn sie in einen Orden eintreten,
nicht nur in einem abstrakt ,Ubernatirlichen® Sinn, sondern als voll-
menschlich erfahrbare Briiderlichkeit. Dazu gehort nicht wenig und sicher
mehr, als das herkdmmliche Klosterleben zu bieten hatte. Die alte Askese
schuf oft ein menschlich unterkiihltes, distanzierendes Klima, das als die
beste Voraussetzung fir das innere Leben mit Gott ausgegeben wurde.
Der f{reie menschliche Austausch wurde durch die Spielregeln des kloster-
lichen Lebens erschwert; herzliche Beziehungen wurden leicht verdichtigt;
die geistlichen Ubungen wirkten schablonenhaft; die Treue gegeniiber den
Normen formalistisch. Solche ,Gemeinschaft“ bricht heute zusammen. Ein
neuer Gemeinschaftsgeist wird sich aber neue Formen gemeinsamen Le-
bens schaffen miissen. Die Gefahr, die heute besonders die Minnerorden
bedroht, liegt in einer anarchischen Liberalitdt und Formlosigkeit. Gemein-
schaftsleben kann auf die Dauer ohne Formen nicht auskommen. Diese
miissen in der Erfahrung gesucht und erprobt werden. Sie sollen gewifl
elastischer, dem modernen Arbeitsleben angepafiter sein als die bisherigen
Formen, aber sie werden auch Zucht zu ihrer Verwirklichung erfordern.

Den Mittelpunkt des Gemeinschaftslebens wird die gemeinsame Eucha-
ristiefeier und das gemeinsame Gebet bilden miissen (vgl. Perfectae Cari-
tatis, 15). Unserem heutigen Verstindnis der Eucharistie kann die private
Zelebration der einzelnen Ordenspriester nicht mehr geniigen. Die Com-
munio muf} vielmehr im leibhaftigen Zeichen des einen Brotes und des
einen Kelches immer wieder von der Ordensgemeinschaft als ganzer voll-
zogen werden, und dabei darf auch nicht das Wort der Verkiindigung
fehlen (wie selten wird in Kommunititsmessen noch gepredigt!). Und
christliche Briidergemeinschaft ist nicht denkbar ohne gemeinsames Gebet,
mag dieses sich auch erheblich unterscheiden miissen von dem Mafl und der
Feierlichkeit des monastischen Chorgebetes. Es geht hierbei nicht um die
traditionellen Sonderstile der einzelnen Orden, mit deren Behauptung
friher das ganze Problem gelost wurde, sondern um die elementare Besin-
nung auf das Wesen christlicher Bruderschaft und ihres Lebens. Eine
totale Individualisierung des Gebetslebens wird sich von daher jedenfalls
nicht mehr aufrechterhalten lassen.

VI. Entscheidung fiirs Leben

Dem heutigen Ordensnachwuchs féllt die Entscheidung fiir eine Bindung
auf Lebenszeit offensichtlich schwerer als fritheren Generationen. Das hat
vielerlei Griinde, vor allem die allgemeine Verunsicherung im Glauben



Hermann-Josef Lauter 126

und im Verhdltnis zur Kirche, der Statusverlust des ,geistlichen Standes®,
die Unsicherheit der Zukunft des Ordenslebens sowie die immer grofiere
Mobilitit im Berufsleben. So wird neben dem Wunsch nach dem ,Priester
auf Zeit“ auch schon der nach einem ,Ordensleben auf Zeit“ gedufiert.
Wenn damit mehr gesagt sein soll, als eine von vornherein zeitlich begrenz-
te Teil-nahme, dann wird der Ordensberuf in seinem Wesen verkannt
und zerst6rt®. Einem innerweltlich funktionalen Denken wird man seinen
Sinn kaum mehr verstindlich machen kénnen, denn dieser liegt wesent-
lich auf der Ebene der Existenz, des Seins, des Lebensengagements. Die
Entscheidung, um die es dabei geht, ist nur als Entscheidung des Glaubens
und der Liebe verstehbar und vollziehbar. Nur dem Glauben (der Hoff-
nung) ist der , Vorgriff* auf eine vo6llig ungewisse Zukunft méglich und
erlaubt. Der Gelobende iibergibt sein Leben vertrauend in die Fithrung
Gottes, ,ohne zu wissen, wohin es geht“ (Hebr 11, 8). Damit sollen mensch-
liche Schwierigkeiten, die sich z. B. aus dem Versagen des anderen Ver-
tragspartners, nidmlich der Ordensgemeinschaft, ergeben konnen, nicht
ilberspielt werden; es kann Situationen geben, die sogar den Austritt
erlaubt und geboten sein lassen. Aber im Prinzip mufl doch daran fest-
gehalten werden, dafl die Ordensprofefl Ganzhingabe im Glauben an den
Gott ist, der ganz iiber mein Leben verfiigen will, und ,es gehort zum
hochsten Adel des Menschen, es macht geradezu seine Gottihnlichkeit aus,
daf er in einer Gberzeitlichen Freiheit Giber seine gesamte zeitliche Exi-
stenz — jeweils in Antwort auf den unberechenbaren Gnadenentschluff
Gottes — verfiigend antworten kann“?.

Die jungen Ordensleute, die vor der Profef} stehen, kommen vielfach
uber ein nichtendenwollendes Abwigen und Kalkulieren der eigenen
Krifte nicht hinweg. lhnen ist mit Roger Schutz zu sagen: , Wer verfiigt
jemals iiber die volle Klarheit, die notwendig erscheint, um sich zu entschei-
den? Der Mensch kommt wihrend seines ganzen Daseins zu einer Folge
von Einsichten. Wollte er eine allumfassende Klarheit abwarten, ehe er
seine Wahl furs Leben trifft, wiirde sein Leben nicht dazu ausreichen.
Dann gibe es keinen Akt des Glaubens mehr. Christus allein verklart, was
zu Beginn dunkel oder unvollendet war“1,

VII. Der Zeugniswert des Ordenslebens heute

In der neueren Theologie des Ordenslebens nimmt dessen Zeichen- oder
Zeugnischarakter einen hervorragenden Platz ein. Sein Grundprinzip

8 Vgl. H. U. v. Balthasar, Klarstellungen. Freiburg 1971, 176-183.

° H. U. v. Balthasar, a.a. 0. 177 f.

19 R, Schutz, Warten auf das Ereignis Gottes — Aktualisierung der Regel von Taizé.
Freiburg 1970, 107.



Der Ordensberuf heute 127

besteht darin, dafl der freiwillige Verzicht auf irdische Giiter und Werte
~ Ehe, Besitz und freie Selbstverfiigung ~ als ein existentieller Hinweis
auf verborgene gottliche Werte verstanden werden kann (vgl. Lumen
Gentium, 44). Dabei ist vorausgesetzt, dal das Ordensleben seinen
idealen Anforderungen wirklich entspricht und daf} es auf dem Hinter-
grund des heutigen Denkens und Lebens, der sozialen Verhiltnisse usw.
verstandlich ist. Nattirlich kann hierfir kein radikal ungldubiges Denken
zum Maflstab genommen werden, sondern nur ein fiir die Werte des Glau-
bens noch aufgeschlossenes, aber zugleich zeitgemifies Denken.

Viele Anzeichen im Leben der heutigen Gesellschaft und auch im Leben
der Kirche deuten darauf hin, dafl der Gedanke der Gemeinschaft neue
Anziehungskraft gewinnt. Zunehmend wird, besonders in der jungen
Generation, die Vereinzelung des Menschen in der modernen Massen-
gesellschaft als ein Ubel empfunden. So kommt es vielfach zur Bildung
von Gruppen Gleichgesinnter, die ein gemeinsames Leben oder doch einen
stirkeren Kontakt anstreben. Im Familienleben sind die Tendenz zur Bil-
dung von ,Kommunen®, die mehrere Familien umfassen, oder die regel-
mifigen Zusammenkiinfte junger christlicher Ehepaare, die sich gegensei-
tig Halt im Glauben und Hilfe in der christlichen Lebensgestaltung geben
machten, bemerkenswert.

Auf dem Hintergrund dieser kommunitiren Bewegung, die in Zukunf,
nimlich in einer immer stirker sdkularisierten Welt, eine noch grofiere
Bedeutung fiir die Existenz des Christentums erlangen diirfte, kdnnte auch
das Ordensleben als eine besonders dichte und intensive Form christlicher
Bruderschaft einen neuen Zeugniswert bekommen. Das setzt natiirlich vor-
aus, dafl es dem gegensitzlichen Trend einer immer stirkeren Individua-
lisierung des Lebens widersteht und ein wirklich exemplarisches Gemein-
schaftsleben verwirklicht.

Das bedeutet in erster Linie Gemeinschaft lebendigen Glaubens. In einer
Zeit grofiter Anfechtungen des Glaubens wird der Halt, den der einzelne
an der Glaubensgemeinschaft findet, immer lebensnotwendiger. Niemand
kann auf diesen Zusammenhalt verzichten. Das wire auch unchristlich, da
der christliche Glaube sich ja nicht als Privatsache des religiésen Indivi-
duums versteht, sondern als die gottliche Kraft, die die Vereinzelten aus
ihrer Isolierung erlost und zur Gemeinschaft in Christus zusammenfiihrt.
In dieser Gemeinschaft soll der einzelne Gliubige Halt, Geborgenheit
und Ergdnzung im Glauben finden, wie es selbst Paulus fiir sich erwartet:
»Denn ich sehne mich danach, euch zu sehen, um euch etwas von der Gabe
des Heiligen Geistes mitzuteilen zu eurer Stirkung — will sagen: zugleich
bei euch Ermutigung zu schopfen durch den gegenseitigen Austausch eures
und meines Glaubens“ (Rém 1,11f.). Eine lebendige Glaubensgemein-



Hermann- Josef Lauter 128

schaft kann den Glauben auch wirksamer bezeugen als der einzelne Glau-
bige (vgl. Jo 17,20-23). Darum sagt das Konzil von der Ordensgemein-
schaft: ,Die Einheit der Briidder macht die Ankunft Christi offenbar, und
es flieflt aus ihr eine grofle apostolische Kraft“ (Perfectae Caritatis, 15).

Gemeinschaft des Glaubens mufl immer auch heifien: Gemeinschaft in
der Liebe. Eine Ordensgemeinschaft, die ein glaubhaftes Zeugnis der Ein-
heit geben soll, muf} briiderliche Liebe bekunden und ausstrahlen. Hier
liegt auch der besondere Zeugniswert der Ehelosigkeit des Ordenslebens
fir unsere Zeit: sie bezeugt eine Liebe, die iiber den begrenzten Rahmen
der Ehe hinaus ihre einigende Kraft beweist. Heute ist es wiinschenswert,
daf die Kloster durch eine groflere Offenheit fiir Aulenstehende das Zeug-
nis dieser Liebe wirksamer machen.

Die heute gewiinschte Gestalt des Ordenslebens besteht auch darin,
daf} in ihm das Postulat einer  herrschaftslosen“ Gesellschaft exemplarisch
aus christlichem Geist verwirklicht wird. Die Praxis des Gehorsams muf}
deutlich machen, daf} diese Gemeinschaft nur einen Herrn hat, nimlich
Christus, die anderen aber Briider sind (Mt 28, 8-12). Damit wird nicht
die legitime, fur das Ordensleben unaufgebbare Autoritit des Oberen
untergraben oder abgeschwicht, sondern vielmehr ihre, durch Jahrhun-
derte verzerrte, christliche Gestalt endlich freigelegt. Die briiderliche Ver-
wirklichung des christlichen Gehorsams zeichnet sich dadurch aus, dafl alle
Beteiligten sich als Gehorchende dem einen Herrn gegeniiber wissen; dafl
alle miteinander bemiht sind, den Willen Gottes zu ergriinden und zu
befolgen. Hier wird das Ideal der progressiven Krifte unserer Gesell-
schaft, welche die Gewaltherrschaft des Menschen iiber den Menschen,
jede Form von Unterdriickung und Ausbeutung, iiberwinden wollen,
ermdglicht durch die gemeinsame Unterordnung unter den géttlichen In-
haber ,aller Gewalt im Himmel und auf Erden“ (Mt 28, 18), der durch
sein menschliches Leben seiner Macht die Gestalt der dienenden Liebe gege-
ben hat. In diesem Zeugnis konnte ein spezifischer Beitrag der Orden zur
Ldsung der heutigen gesellschaftlichen Probleme liegen. Das gleiche konnte
von der briiderlichen Giitergemeinschaft gelten und von einem Lebensstil,
der sich als Freiheit vom Konsumzwang erweist.

Der Zeugniswert des Ordenslebens in der heutigen Welt, die dem Chri-
stentum, der Kirche und ihren Lebensformen mit Mifitrauen und scho-
nungsloser Kritik begegnet, kann nicht von der Idee her geltend gemacht
werden, sondern nur durch das Zeugnis des Lebens. Die Menschen unserer
Zeit, zumal die jungen, lassen sich nur durch Erfahrung iiberzeugen und
fir eine Idee gewinnen. ,Einem bastardisierten Ordensleben, das sein
ganzes Eigengeprége verloren hat, ziehen die jungen Menschen mit Recht
den Ernst eines Laienlebens vor mit all dem, was ein solches an evange-



Der Ordensberuf heute 129

lischer Vollkommenheit fordern kann“®. Am realen Zeugniswert des
Ordenslebens wird sich entscheiden, ob es noch eine Zukunft hat.

»Wenn das gemeinsame Leben sich auflidt mit der ihm eigenen Kraft,
wenn es sich fullt mit dem frischen Geist briiderlichen Lebens, der es aus-
zeichnet, dann ist es — heute wie nie zuvor — Hefe im Teig. Es birgt explo-
sive Kraft. Es kann Berge von Gleichgiiltigkeit versetzen und den Men-
schen auf unersetzbare Weise die Gegenwart Christi vermitteln“ (Roger
Schutz)',

Wie kann in unseren Orden heute Gemeinschaft
werden:
Corona Bamberg OSB, Herstelle*

Wenn Ordensleben seit den Anfiangen und vom Evangelium her bedeutet:
in Gemeinschaft leben - erst in der Neuzeit ist Moglichkeit baw. Versuch
eines nicht-gemeinschaftlichen Lebens nach dem Evangelium in den Blick
gekommen -, so stellt sich diese Aufgabe heute ganz anders als noch vor
zwanzig Jahren. Das hat viele Griinde. Nennen wir nur die plurale Welt,
in der auch fiir die Orden Gemeinschaft wie bisher nicht mehr moglich ist;
dazu die totale Gesellschaft mit ihren mannigfaltigen Auswirkungen, von
denen die Angst (anxiété collective) vielleicht am spiirbarsten ist; ihr ge-
geniiber Gruppe als Uberlebenschance fiir den Einzelnen, der sonst ver-
kommt in Anonymitit und Isolation; aber Gruppe auch als geschehende
Gemeinschaft, als Netzwerk verschiedenster Bezugnahmen, gefordert und
angestrebt in dem Mafle, in dem Menschen personal leben wollen, was eben
immer auch heifit: in Beziehung leben. Nicht zu vergessen der neubegriffene
Anruf des Evangeliums, der zum Gemeinsamsein dringt auf menschliche,
nicht nur ,geistliche® Weise: im sozialen Engagement glaubt man die
christliche Botschaft wieder oder sogar erst jetzt zu entdecken. Innerhalb der
11 Cl Geffré, Die Zukunft des Ordenslebens in der Stunde der Sikularisation, in: Con-
cilium, 1969, 687-692.

12 R. Schutz, a. a. O. 54.

* Der vorliegende Beitrag geht auf einen Vortrag zuriick, den die VE. am 4. 1. 1972 bei

einer Zusammenkunft von Ordensoberinnen in der Akademie Stuttgart-Hohenheim ge-
halten hat.





