
Hermann-Josef Lauter 116 

Recht als Moral der Freiheit bezeichnet werden. Sie befreit den Christen 
nicht vom mühsamen Suchen und bewahrt ihn nicht vor Gewissenskon- 
flikten. Aber sie läßt ihn nicht am Gesetz scheitern und in der Verzweif- 
lung enden. 

Die erste und wichtigste Frage der christlichen Moral lautet also nicht: 
was ist verboten, was ist erlaubt. Nicht das Gebot und auch nicht die 
Sünde stehen an erster Stelle. Die erste Frage ist eine rein religiöse Frage: 
die Frage nach Gott! 

Und die Antwort, die wir im Evangelium Christi auf diese Frage finden, 
ist die Wahrheit, die uns wirklich und allein frei macht. 

Der Ordensberuf heute 

in empirisch-theologischer Sicht 

Hermann-Josef Lauter OFM, Köln 

•Empirisch-theologisch" steht hier im Unterschied zu deduktiv-systema- 
tisch. Meistens wird das Thema in dieser Weise abgehandelt, indem man 
nach dem theologischen Sinn des Ordenslebens, der •evangelischen Räte", 
fragt, wobei die traditionelle kirchliche Lehre, neuerdings des Zweiten 
Vatikanischen Konzils, den Ausgangspunkt und Rahmen bildet. Dabei 
muß man sich heute mit den verschiedensten ideologiekritischen In-Frage- 
Stellungen auseinandersetzen, wobei es bislang nicht wieder zu einer abge- 
klärten und allgemein anerkannten Neufassung der Lehre vom Ordens- 
leben gekommen ist. Wir zweifeln auch daran, daß dies in der bisher 
bevorzugten, spekulativen Weise möglich ist. Deshalb möchten wir einen 
anderen Weg einschlagen, der stärker von den empirischen Gegebenheiten 
ausgeht und diese theologisch zu deuten sucht. Die geistliche Erfahrung 
im Leben der Kirche ist auch eine Quelle theologischer Erkenntnis, aus der 
allerdings selten geschöpft wird. Für unsere Zeit empfiehlt sich diese 
Betrachtungsweise auch deshalb, weil die Erfahrung im heutigen Denken 
allgemein einen führenden Stellenwert einnimmt. Man wird darum Men- 
schen von heute kaum anders überzeugen können als durch die Begrün- 
dung und Bestätigung der Theorie durch die Erfahrung. 



Der Ordensberuf heute 117 

I. Das Faktum des Ordenslebens und seine theologische Bedeutung 

Das Ordensleben ist zunächst einmal ein Faktum im Leben der Kirche, 
mindestens seit dem 4. Jahrhundert ihrer Geschichte. Trotz aller zeit- 
bedingten und nicht immer genuin christlichen Motivierungen im einzelnen, 
wird man nicht umhinkönnen, es im Kern als ein charismatisches Phäno- 
men des christlichen Lebens anzusehen. Dafür spricht vor allem die Heilig- 
keit seiner zahlreichen Stifter sowie die segensreiche Auswirkung, die es 
zu allen Zeiten auf das Leben der Christenheit gehabt hat. Als charis- 
matisch bedingt müssen (wiederum trotz aller zeitbedingten, geistes- 
geschichtlichen, soziologischen usw. Einflüsse) auch die verschiedenen Aus- 
prägungen des • Ordenslebens" im Gang der Geschichte, vom ägyptischen 
Eremitentum bis zu den Säkularinstituten, bewertet werden. So beurteilt 
denn auch die Kirche selbst dieses Phänomen, wenn sie auf dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil sagt: •Seit den Ursprüngen der Kirche gab es Män- 
ner und Frauen, die durch die Befolgung der evangelischen Räte Christus 
in größerer Freiheit nachzufolgen und ihn ausdrücklicher nachzuahmen 
verlangten und die alle auf ihre Weise ein gottgeweihtes Leben führten. 
Viele von ihnen wählten unter dem Antrieb des Heiligen Geistes ein Ein- 
siedlerleben oder gaben den Anstoß zu religiösen Gemeinschaften, die die 
Kirche mit ihrer Autorität freudig aufnahm und bestätigte. So erwuchs 
aus göttlichem Ratschluß eine bewundernswerte Mannigfaltigkeit reli- 
giöser Gruppen, die sehr dazu beitrug, daß die Kirche nicht nur zu jedem 
guten Werk gerüstet (vgl. 2 Tim 3,17) und für den Dienst am Aufbau 
des Leibes Christi (vgl. Eph 4,12) bereit sei, sondern auch in den mannig- 
fachen Gnadengaben ihrer Kinder wie eine Braut für ihren Mann ge- 
schmückt dastehe (vgl. Apk 21,2) und durch sie die vielgestaltige Weisheit 
Gottes kundwerde (vgl. Eph 3, 10)" (Perfectae Caritatis, 1). 

Die Tatsache, daß es sich beim Ordensleben um ein charismatisches 
Phänomen handelt, bedeutet, daß es, als vom Heiligen Geist verursacht, 
seinen Berechtigungsgrund in sich selber trägt und nicht primär durch 
die theologische Reflexion erhält. Diese ist zwar unerläßlich, aber immer 
nur nachfolgend möglich. Sie ist notwendig zur theologischen Sinnerhel- 
lung, zur Rechtfertigung nach außen und nicht zuletzt, um das Ordensleben 
vor ideologischer Überfremdung zu bewahren, bzw. kritisch auf sein Urbild 
zurückzubeziehen. Bei all dem ist allerdings zu bedenken, daß die rationale 
Reflexion den Sinngehalt des Charismas nicht restlos ausschöpfen und 
adäquat definieren kann, da es sich bei einem Charisma letztlich um ein 
Geheimnis pneumatischen Lebens handelt, dessen vitale Fülle und Wand- 
lungsfähigkeit jede begriffliche Einfassung sprengt. Die Theorie wird 
darum der Sache, um die es geht, am ehesten gerecht, wenn sie den Primat 



Hermann-Josef Lauter 118 

des gnadenhaften Lebens immer respektiert und sich ihrerseits von diesem 
selbst inspirieren und korrigieren läßt. 

Das Verhältnis zwischen der transrationalen (pneumatischen) Tiefe des 
Charismas der Berufung und der darin gegebenen subjektiven Sicherheit 
einerseits und den rationalen Gründen des Berufsbewußtseins andererseits 
entspricht in etwa dem Verhältnis zwischen dem Glaubenslicht (motivum 
fidei) und den Glaubensgründen (motiva credibilitatis). Die rationale 
Begründung des Ordensberufs interpretiert in gewisser Weise die Berufs- 
gnade, aber immer in unzulänglicher Weise. Sie kann zudem Verände- 
rungen unterworfen sein durch den Wechsel der Lebenssituation oder 
der theologischen Interpretationsmodelle. Der überrationale Grund und 
die rationalen Gründe müssen unterschieden werden, obwohl sie zugleich 
in einer nicht restlos reflektierbaren gegenseitigen Abhängigkeit stehen. 
Es wäre demnach auch gefährlich, wollte man das existentielle Gewicht der 
rationalen Gründe unterbewerten. So wie das Glaubenslicht durch die 
subjektive Erschütterung der Glaubensgründe gefährdet wird, so auch das 
Berufscharisma durch die Verunsicherung im rationalen Bereich. Es geht 
also immer wieder darum, sich auch rational der Sinnhaftigkeit der eige- 
nen Berufung zu vergewissern. 

II. Der Jüngerkreis Jesu als Urbild des Ordenslebens 

Wenn man nach einem neutestamentlichen Urbild des Ordenslebens fragt, 
wird man am ehesten auf den Jüngerkreis Jesu abheben können1. Hier 
finden wir die wesentlichen Elemente des späteren Ordenslebens vorgege- 
ben: die engere Gefolgschaft Christi, das Leben in einer Gruppe Gleich- 
berufener, der Gehorsam gegen den Herrn als den Führer dieser Gruppe, 
die (während der Zeit dieser Nachfolge) praktizierte Ehelosigkeit, die 
Armut des Wanderlebens. Natürlich darf man diesen Vergleich nicht 
pressen, zumal der Jüngerkreis in dieser Form keinen Bestand hatte, son- 
dern sich nach dem Fortgang Jesu wieder zerstreute. Auch fehlt das for- 
male Element der Bindung auf Lebenszeit an diese Lebensform. Dennoch 
bleiben wesentliche reale Entsprechungen, die für das Ordensleben aller 
Zeiten von vorbildlicher Bedeutung waren. 

So gehört es denn auch zur traditionellen Lehre der Kirche vom Ordens- 
leben, dieses als die getreueste und deutlichste Art der Nachfolge Christi 
zu bewerten (vgl. Lumen Gentium, 44) und seine je und je notwendige 
Erneuerung auf den Maßstab dieses Urbildes auszurichten: •Da die letzte 

1 Vgl. H. Schürmann, Der Jüngerkreis Jesu als Zeichen für Israel (und als Urbild des 
kirdilichen Rätestandes), in: Geist und Leben, 1963, 21-34. 



Der Ordensberuf heute 119 

Norm des Ordenslebens die im Evangelium vorgestellte Nachfolge Christi 
ist, hat diese allen Instituten als oberste Regel zu gelten" (Perfectae Cari- 
tatis, 2a). Dabei wird man sich vor jedem ungeschichtlichen und ungeisti- 
gen Formalismus hüten müssen. Das evangelische Urbild hat seinen ein- 
maligen •Sitz im Leben", während die späteren Formen des Ordenslebens 
anderen geschichtlichen Situationen entspringen und gerecht werden müs- 
sen. Auch ist der Geist Christi in seinen Schöpfungen souverän und nicht 
an starre Modelle gebunden. Deshalb kann man z. B. nicht mit der Mobi- 
lität der Jüngerschaft Jesu gegen die Stabilität des Mönchtums argumen- 
tieren oder mit dem äußeren Apostolat der Jünger gegen das beschauliche 
Ordensleben. Es verhält sich hier ähnlich wie mit anderen Formwandlun- 
gen des kirchlichen Lebens (z. B. der kirchlichen Ämter): die Entwicklung 
hat ihr Eigenrecht, wenn sie auch immer wieder an den Vorbildern und 
Intentionen des Ursprungs (die Schrift als norma normans) kritisch über- 
prüft werden muß. Solches kritische Maßnehmen hat aber seinerseits •im 
Geiste" und nicht •nach dem Buchstaben" zu geschehen. Nochmals sei 
betont: charismatisches Leben rechtfertigt sich aus sich selber, weil es vom 
Geiste Christi gewirkt ist, der in der Kirche immer wieder schöpferisch 
wirksam wird. Die Lebensform des Jüngerkreises Jesu kann somit nur 
sehr bedingt als Urbild des Ordenslebens und seiner verschiedenen Aus- 
formungen gelten. 

III. Der Ordensberuf heute 

Das beste Argument für die Sinnhaftigkeit des Ordenslebens in unserer 
Zeit ist die Tatsache, daß sich auch heute junge Menschen dazu berufen 
fühlen. Dabei ist die Zahl der Berufe zwar nicht belanglos, aber auch nicht 
entscheidend. 

Da das Ordensleben in jeder Zeit der besonderen geistigen, gesell- 
schaftlichen und kirchlichen Situation, ihren Bedürfnissen und Anforde- 
rungen entsprechen soll, muß es, wie die Kirche als ganze, in Geist, Form 
und Engagement wandlungsfähig sein. Als charismatisches Element wird 
es seinen Weg nicht nur durch äußere, kalkulierte Anpassung, sondern 
auch aus seiner eigenen, vom Geiste Gottes gelenkten Dynamik finden 
können und müssen. Deshalb ist es von großer Bedeutung, jene Tendenzen 
zu erkennen und zu prüfen, die der Nachwuchs selbst entwickelt. Auf- 
schlußreich sind dabei die Motive, die junge Menschen heute zum Ordens- 
leben hinführen. 

Für die aktiven Orden spielt immer der Wunsch nach einem erfüllen- 
den apostolischen Engagement eine entscheidende Rolle. Dazu kommt in 
unserer Zeit als stark akzentuiertes Motiv das Verlangen nach einem 



Hermann-Josef Lauter 120 

Leben in einer brüderlichen Gemeinschaft Gleichgesinnter. Der ehemalige 
Direktor eines Theologenkonviktes berichtete, daß er jeden seiner Studen- 
ten, der in einen Orden eintrat, nach seinen Motiven gefragt habe; immer 
habe die Antwort gelautet: das Verlangen nach einer intensiveren Form 
christlichen Gemeinschaftslebens. In einer Zeit, in der die Kirche und die 
einzelnen Christen mehr und mehr in eine Situation •totaler Diaspora" 
hineinwachsen, ist es fast natürlich, daß das Bedürfnis nach solcher Ge- 
meinschaft neu erwacht und auf vielfache Weise nach Verwirklichung 
sucht. Die wohl intensivste Form christlichen Gemeinschaftslebens ist aber 
das Ordensleben. Allerdings stellt sich hier die Frage, ob die Orden in der 
herkömmlichen Form ihres Lebens diesen Erwartungen genügen können. 
Leider ist das weithin nicht der Fall, weil das Gemeinschaftsleben in vie- 
len Klöstern durch Formalismus und kasernenhafte Entpersönlichung oder 
durch Individualismus und Funktionalismus skierotisch geworden bzw. 
ausgehöhlt ist. Die große Zahl der Austritte junger Ordensleute hat nicht 
zuletzt darin ihren Grund. 

Die notwendige Erneuerung des Ordenslebens muß deshalb vor allem 
hier ansetzen. Es geht darum, das geistig-religiöse und das menschlich- 
kommunikative, also das christlich-brüderliche Leben in den Ordens- 
gemeinschaften von Grund auf zu erneuern. Dabei müssen die gruppen- 
psychologischen Gesichtspunkte ebenso beachtet werden wie die geist- 
lichen2. 

In der Theorie und Praxis des Ordenslebens ist zu unterscheiden zwi- 
schen Sinn und Motiv. Das echte Motiv partizipiert am objektiven Sinn, 
braucht ihn aber nicht auszuschöpfen. Der Ordensberuf kann darum, 
zumindest am Anfang, einseitig motiviert sein, muß aber eine Tendenz 
und Dynamik auf die Tiefe und Fülle seines Sinnes hin entwickeln. Das 
Motiv bietet den Ansatz dazu. Neben dieser subjektiven kann ein Motiv 
aber auch eine generationsrelevante, epochale Bedeutung gewinnen, die 
für die Gestaltung des Ordenslebens in dieser Zeit besondere Beachtung 
verlangt. Man wird darum die Auffassung des Ordenslebens durch den 
heutigen Nachwuchs, der darin vor allem ein ganzheitliches Engagement 
und ein exemplarisches Gemeinschaftsleben sucht, doppelt ernst nehmen 
müssen. Im folgenden soll versucht werden, das Ordensleben betont unter 
der Rücksicht dieser beiden Motive zu sehen. 

2 Vgl. H. Stenger, Zustimmung zum Veränderungsprozeß - Anleitung zum Handeln, in: 
J. Kerkhofs/H. Stenger/J. Ernst, Das Schicksal der Orden - Ende oder Neubeginn. Frei- 
burg 1971, 43-84. 



Der Ordensberuf heute 121 

IV. Gehorsam, Ehelosigkeit und Armut als Voraussetzungen für den 
ungeteilten Dienst und das Leben in der Ordensgemeinschaft 

1. Gehorsam 

Auf den ersten Blick erscheint es am leichtesten, den Ordensgehorsam 
funktional zu begründen, aber bei der zunehmenden Spezialisierung der 
Tätigkeit und der damit gegebenen Selbständigkeit in der Ausübung ist 
die Einsatzleitung durch den Oberen kaum noch möglich. Es verbleibt 
allerdings in der Verantwortung der höheren Oberen, die Berufsausbil- 
dung zu bestimmen, wobei auch überpersönliche Gesichtspunkte eine Rolle 
spielen werden. 

Aber der Ordensgehorsam ist gar nicht in erster Linie die Bereitschaft, 
einzelne Befehle der einzelnen Oberen zu befolgen, sondern das funda- 
mentale und umfassende Ja zu dieser Lebensform in dieser Gemeinschaft3. 
So entspricht es auch dem urbildlichen Gehorsam der Jünger gegen Jesus: 
Auf seine Aufforderung •Komm, und folge mir!" schließen sie sich seiner 
Lebensweise und seinem Jüngerkreis an; der Verzicht auf Ehe- und Fami- 
lienleben, Gebrauch des Eigentums und freie Selbstverfügung ist darin 
für die Dauer ihrer Zugehörigkeit zur Gefolgschaft Jesu einbegriffen. 

Somit ist der Gehorsam das grundlegende Prinzip des Ordenslebens. 
Als die umfassende Bindung an die Ordensgemeinschaft und ihre Lebens- 
weise richtet er sich unmittelbar an die Gemeinschaft als solche. Die Ge- 
meinschaft gibt sich durch ihre kollektiven Gremien (Generalkapitel, Pro- 
vinzkapitel) ihre Ordnung, für deren Durchführung die einzelnen Oberen 
zu sorgen haben. Der Obere repräsentiert in dieser Sicht dem einzelnen 
Mitglied gegenüber die Gemeinschaft als ganze. Er muß die Interessen 
der Gemeinschaft dem einzelnen gegenüber geltend machen, wie er umge- 
kehrt auch die Rechte und Interessen des einzelnen der Gemeinschaft 
gegenüber wahren muß. In der heutigen Situation wird der Obere sein 
Amt am besten (analog zu dem des Presbyters in der Gemeinde und des 
Bischofs in der Diözese4) als Dienst in der Einheit auffassen. Er soll in 
der Gemeinschaft inspirierend und koordinierend, menschlich-brüderlich 
verbindend wirken, um bei aller funktionalen Divergenz die geistige und 
8 Vgl. K. Rahner, Eine ignatianische Grundhaltung - Marginalien über den Gehorsam, 
in: Stimmen der Zeit, 1955/56, 253-267. Die Benediktiner nennen heute noch in ihrer 
Profeßformel ausdrücklich nur den Gehorsam und verstehen Ehelosigkeit und Armut als 
darin eingeschlossen. Im gleichen Sinne kann Franziskus von Assisi in seiner Regel sagen: 
•Ist das Prüfungsjahr aber vollendet, so sollen sie zum Gehorsam angenommen werden, 
indem sie versprechen, dieses Leben und die Regel immer zu befolgen" (Die bestätigte 
Regel, 2.). 
4 Vgl. W. Kasper, Die Funktion des Priesters in der Kirche, in: Geist und Leben, 1969, 
102-116. Der Dienst an der Einheit wird sich in Zeiten der Glaubensverwirrung vor allem 
auch als Sorge für die Einheit im Glauben verstehen müssen. 



Hermann-Josef Lauter 122 

brüderliche Einheit zu wahren. Unter dieser Rücksicht kann das Amt des 
Oberen heute eine gesteigerte Bedeutung erlangen. 

Unter dieser Rücksicht wird man es auch jungen Menschen heute am 
ehesten plausibel machen können. Es wäre jedoch falsch, bei einer vorder- 
gründigen Betrachtungsweise stehenzubleiben. Der Ordensgehorsam 
erschöpft sich nicht darin, das Ja zur Gemeinschaft und ihren Belangen zu 
sein, so wenig er sich darin erschöpft, funktionsgerechtes Verhalten zu sein. 
Der Ordensgehorsam transzendiert als Glaubensgehorsam auf die Kirche 
und letztlich auf Gott und Christus hin. Dieser letzte Bezugspunkt des 
Gehorsams, der in gewisser Weise der erste und umfassende ist, darf nie 
aus den Augen verloren werden, wenn nicht der Ordensgehorsam seine 
religiöse Dimension verlieren und zu einem bloß sozial-funktionalen Ver- 
halten absinken soll. Dennoch scheint es heute geraten, den Gesichtspunkt 
der Gemeinschaft in Theorie und Praxis des Gehorsams besonders zu 
betonen. 

2. Ehelosigkeit 

Die Ehelosigkeit erscheint im Evangelium weder als •Rat" noch als Ge- 
bot, sondern zunächst als festgestellte Tatsache: •Es gibt Eheunfähige 
(eunoüchoi), die sich selbst dazu gemacht haben um des Himmelreiches 
willen. Wer es fassen kann, der fasse es" (Mt 19,12). Der Herr beschränkt 
sich darauf, das Vorhandensein dieses Charismas in seiner Gefolgschaft 
zu bestätigen. Erst bei Paulus wird aus dieser Feststellung so etwas wie ein 
Rat und Ideal. Seine Begründung ist einmal von der Naherwartung der 
Wiederkunft Christi bestimmt (1 Kor 7, 29-32), zum anderen funktional 
betont: •Der Ehelose kümmert sich um die Sache des Herrn" - und perso- 
nal: •wie er dem Herrn gefalle" (1 Kor 7,32b). Das hier bezeichnete Unge- 
teiltsein darf nicht einfachhin gegen ein Geteiltsein in der Liebe durch die 
Ehe ausgespielt werden, wie es früher oft zu hören war, denn wenn die 
Ehe prinzipiell eine solche Zwiespältigkeit des Christen gegenüber Gott 
bewirkte, würde sie die Befolgung des Gebotes der Gottesliebe •mit dei- 
nem ganzen Herzen, mit deiner ganzen Seele und mit all deinem Sinnen 
und Trachten" (Mt 22,37) unmöglich machen. Dann aber müßte sie allen 
Christen untersagt sein. Doch Gott ist keine endliche Konkurrenz für die 
Liebe zweier Menschen, sondern das jede christliche Liebe umfangende 
transzendente Du, der sakramentale Grund und •Horizont" der ehelichen 
Liebe. Das Geteiltsein kann darum nur funktional verstanden werden 
und personal höchstens in dem Sinne, daß eine unvollkommene Gottes- 
liebe den Menschen in jedem Fall zwiespältig macht. Dieser Mangel kann 
aber nicht einfachhin durch den Verzicht auf die Ehe überwunden werden, 
sondern nur durch die Reinigung und Vertiefung der Liebe. 



Der Ordensberuf heute 123 

Es ist darum abwegig, wenn man Ehe beziehungsweise freiwillige Ehe- 
losigkeit mit einem Mehr oder Weniger an Gottesliebe gleichsetzen will 
(ein beliebter Betrachtungspunkt früherer Ordensexerzitien: das Ordens- 
leben als Antwort auf die Frage Christi: •Liebst du mich mehr als diese?" - 
nämlich die Verheirateten). Eine solche Auffassung verführt zu pharisä- 
ischer Überheblichkeit. Am unverfänglichsten ist gewiß die funktionale 
Erklärung: Ehelosigkeit als totale Verfügbarkeit und Dienstbereitschaft 
•für die Sache des Herrn". Aber diese Betrachtungsweise genügt nicht. 
Der Verzicht auf die Ehe hat tatsächlich etwas mit der persönlichen Liebe 
des Verzichtenden zu Christus zu tun: sie ist der Modus seiner Erfüllung 
des Gebotes der vollkommenen Liebe. Sie ist für den Berufenen die allein 
geziemende Antwort auf die Liebe des Herrn und seinen Ruf. Ein Sich- 
versagen gegenüber diesem Ruf wäre für ihn ein Versagen in der Liebe. 
Aber der Vergleich mit den anderen, die zu einer anderen Verwirklichung 
der Liebe, nämlich in der sakramentalen Ehe, berufen sind, ist verfehlt 
und gefährlich. Gott allein weiß um das wirkliche Maß der Liebe des einen 
wie des anderen. Das letzte Wort in dieser Frage kann nur so lauten: 
•Jeder hat von Gott seine eigene Gnadengabe, der eine so, der andere 
anders" (1 Kor 7, 7). Es geht nicht um eine Über- bzw. Unterordnung der 
Berufungen, wie es eine frühere Theologie der Stände immer wieder dar- 
zustellen versuchte5, sondern um ein konkurrenzloses Nebeneinander und 
Miteinander in der Vielfalt der Charismen und der Einheit der Liebe. 

Neben den genannten Motiven der Ehelosigkeit tritt heute stärker das 
Motiv des Gemeinschaftslebens hervor: Verzicht auf die Ehe, um das 
Leben in einer Ordensgemeinschaft führen zu können, die nicht von den 
Banden des Blutes und natürlicher Zuneigung, sondern primär von der 
christlichen Bruderliebe begründet und gehalten wird6. 

3. Armut 

Die •Armut" ist das heute am meisten problematische Wesenselement des 
Ordenslebens. Die Orden haben sich in ihrer Lebensführung weithin dem 
bürgerlichen Lebensstandard ihrer Umwelt angepaßt, so daß der Begriff 
der •Armut" des Ordenslebens zu einer Phrase zu werden droht. Der 
Ausweg in eine totale Spiritualisierung dieser Armut ist vom Evangelium 
her nicht erlaubt. Gewiß gibt es auch heute noch Beispiele wirklicher Armut 
von Ordensleuten, wo diese sich mit den Armen unserer Wohlstands- 

5 Vgl. dazu die historisch-kritische Studie von F. Wulf in: Zeitgemäße Erneuerung des 
Ordenslebens. Dokumente des Zweiten Vatikanisdien Konzils. Einführungen und Erläu- 
terungen von F. Wulf SJ. Freiburg-Basel-Wien 1968, 42-46. 
8 Vgl. Th. Matura, Ehelosigkeit und Gemeinschafi. Die Grundlegung des Ordenslebens 
nach dem Evangelium. Werl 1969. 



Hermann-Josef Lauter 124 

gesellschaft, etwa in einer Obdachlosensiedlung, in ihrem Leben völlig 
solidarisieren. Aber das gilt nur für einen verschwindend kleinen Prozent- 
satz. Für die meisten wäre eine solche •heroische" Armut sicher auch eine 
Überforderung. 

Für alle Ordensleute ist hingegen die •Armut" heute noch zu verwirk- 
lichen als brüderliche Gütergemeinschaft nach dem Vorbild der Urge- 
meinde in Jerusalem (vgl. Apg 2,45; 4,32). Diese soziale Motivierung der 
Ordensarmut - ein einfacher Lebensstandard immer vorausgesetzt - leuch- 
tet der heutigen Generation unmittelbar ein, während andere asketisch- 
spirituelle Motive, wie sie in früheren Zeiten vorherrschend waren, kaum 
mehr verstanden werden7. Das brüderliche Teilen nach innen wie nach 
außen liegt ganz auf der Linie des Solidaritätsbewußtseins der jungen 
Generation, und es fällt nicht schwer, diesem Ethos durch den Bezug auf 
Christus, der sich um unsertwillen arm gemacht hat, damit wir durch seine 
Armut reich würden (2 Kor 8,9), die gläubige Vertiefung und Inspiration 
zu geben. 

Aber auch die Gütergemeinschaft in den Orden ist heute gefährdet 
durch den sehr unterschiedlichen Gebrauch technischer und sonstiger Mit- 
tel, wenn diese von den einzelnen mit Ausschließlichkeit beansprucht wer- 
den. Das führt dann leicht zu gravierenden Unterschieden im Lebens- 
standard, in krassen Fällen zu sozialen •Klassenunterschieden" in den 
Kommunitäten. Hier ist Wachsamkeit geboten. Daß die Unabhängigkeit 
im Geldgebrauch, das Schöpfen aus privaten Quellen, die für den einen 
mehr, für den anderen weniger ergiebig fließen, die finanzielle Subven- 
tionierung des einzelnen nach dem Maße seines Einkommens und nicht 
dem seiner statthaften Ansprüche und andere moderne finanzielle Prak- 
tiken zum Ruin der brüderlichen Gütergemeinschaft führen, bedarf keiner 
Erwähnung. Damit würde die •Armut" des Ordenslebens ihren letzten 
noch verbliebenen Sinn verlieren. 

V. Das Leben der Ordensgemeinschaft 

Bei der immer stärker funktionalen Denkweise unserer Zeit droht die 
Gemeinschaft auch in den Orden zum bloßen Mittel funktionaler Zwecke 
abzusinken. Das ist Funktionalismus und das Ende wirklichen Gemein- 
schaftslebens. Gemeinschaft bedeutet immer mehr als Zweckverband, Ar- 
beitsgruppe (team) und dergleichen; sie hat einen Eigen-Sinn und Eigen- 
Wert in der Verwirklichung menschlicher und christlicher Kommunika- 

7 Vgl. F. Wulf, Charismatische Armut im Christentum. Gesdiichte und Gegenwart, in: 
Geist und Leben, 1971, 16-31. 



Der Ordensberuf heute 125 

tion. Ihr Sinn ist die Liebe, die keinem anderen Zweck mehr untergeordnet 
werden kann. 

Eben das suchen junge Menschen, wenn sie in einen Orden eintreten, 
nicht nur in einem abstrakt •übernatürlichen" Sinn, sondern als voll- 
menschlich erfahrbare Brüderlichkeit. Dazu gehört nicht wenig und sicher 
mehr, als das herkömmliche Klosterleben zu bieten hatte. Die alte Askese 
schuf oft ein menschlich unterkühltes, distanzierendes Klima, das als die 
beste Voraussetzung für das innere Leben mit Gott ausgegeben wurde. 
Der freie menschliche Austausch wurde durch die Spielregeln des klöster- 
lichen Lebens erschwert; herzliche Beziehungen wurden leicht verdächtigt; 
die geistlichen Übungen wirkten schablonenhaft, die Treue gegenüber den 
Normen formalistisch. Solche •Gemeinschaft" bricht heute zusammen. Ein 
neuer Gemeinschaftsgeist wird sich aber neue Formen gemeinsamen Le- 
bens schaffen müssen. Die Gefahr, die heute besonders die Männerorden 
bedroht, liegt in einer anarchischen Liberalität und Formlosigkeit. Gemein- 
schaftsleben kann auf die Dauer ohne Formen nicht auskommen. Diese 
müssen in der Erfahrung gesucht und erprobt werden. Sie sollen gewiß 
elastischer, dem modernen Arbeitsleben angepaßter sein als die bisherigen 
Formen, aber sie werden auch Zucht zu ihrer Verwirklichung erfordern. 

Den Mittelpunkt des Gemeinschaftslebens wird die gemeinsame Eucha- 
ristiefeier und das gemeinsame Gebet bilden müssen (vgl. Perfectae Cari- 
tatis, 15). Unserem heutigen Verständnis der Eucharistie kann die private 
Zelebration der einzelnen Ordenspriester nicht mehr genügen. Die Com- 
munio muß vielmehr im leibhaftigen Zeichen des einen Brotes und des 
einen Kelches immer wieder von der Ordensgemeinschaft als ganzer voll- 
zogen werden, und dabei darf auch nicht das Wort der Verkündigung 
fehlen (wie selten wird in Kommunitätsmessen noch gepredigt!). Und 
christliche Brüdergemeinschaft ist nicht denkbar ohne gemeinsames Gebet, 
mag dieses sich auch erheblich unterscheiden müssen von dem Maß und der 
Feierlichkeit des monastischen Chorgebetes. Es geht hierbei nicht um die 
traditionellen Sonderstile der einzelnen Orden, mit deren Behauptung 
früher das ganze Problem gelöst wurde, sondern um die elementare Besin- 
nung auf das Wesen christlicher Bruderschaft und ihres Lebens. Eine 
totale Individualisierung des Gebetslebens wird sich von daher jedenfalls 
nicht mehr aufrechterhalten lassen. 

VI. Entscheidung fürs Leben 

Dem heutigen Ordensnachwuchs fällt die Entscheidung für eine Bindung 
auf Lebenszeit offensichtlich schwerer als früheren Generationen. Das hat 
vielerlei Gründe, vor allem die allgemeine Verunsicherung im Glauben 



Hermann-Josef Lauter 126 

und im Verhältnis zur Kirche, der Statusverlust des •geistlichen Standes", 
die Unsicherheit der Zukunft des Ordenslebens sowie die immer größere 
Mobilität im Berufsleben. So wird neben dem Wunsch nach dem •Priester 
auf Zeit" auch schon der nach einem •Ordensleben auf Zeit" geäußert. 
Wenn damit mehr gesagt sein soll, als eine von vornherein zeitlich begrenz- 
te Teil-nahme, dann wird der Ordensberuf in seinem Wesen verkannt 
und zerstört8. Einem innerweltlich funktionalen Denken wird man seinen 
Sinn kaum mehr verständlich machen können, denn dieser liegt wesent- 
lich auf der Ebene der Existenz, des Seins, des Lebensengagements. Die 
Entscheidung, um die es dabei geht, ist nur als Entscheidung des Glaubens 
und der Liebe verstehbar und vollziehbar. Nur dem Glauben (der Hoff- 
nung) ist der •Vorgriff" auf eine völlig Ungewisse Zukunft möglich und 
erlaubt. Der Gelobende übergibt sein Leben vertrauend in die Führung 
Gottes, •ohne zu wissen, wohin es geht" (Hebr 11,8). Damit sollen mensch- 
liche Schwierigkeiten, die sich z. B. aus dem Versagen des anderen Ver- 
tragspartners, nämlich der Ordensgemeinschaft, ergeben können, nicht 
überspielt werden; es kann Situationen geben, die sogar den Austritt 
erlaubt und geboten sein lassen. Aber im Prinzip muß doch daran fest- 
gehalten werden, daß die Ordensprofeß Ganzhingabe im Glauben an den 
Gott ist, der ganz über mein Leben verfügen will, und •es gehört zum 
höchsten Adel des Menschen, es macht geradezu seine Gottähnlichkeit aus, 
daß er in einer überzeitlichen Freiheit über seine gesamte zeitliche Exi- 
stenz - jeweils in Antwort auf den unberechenbaren Gnadenentschluß 
Gottes - verfügend antworten kann"9. 

Die jungen Ordensleute, die vor der Profeß stehen, kommen vielfach 
über ein nichtendenwollendes Abwägen und Kalkulieren der eigenen 
Kräfte nicht hinweg. Ihnen ist mit Roger Schutz zu sagen: •Wer verfügt 
jemals über die volle Klarheit, die notwendig erscheint, um sich zu entschei- 
den? Der Mensch kommt während seines ganzen Daseins zu einer Folge 
von Einsichten. Wollte er eine allumfassende Klarheit abwarten, ehe er 
seine Wahl fürs Leben trifft, würde sein Leben nicht dazu ausreichen. 
Dann gäbe es keinen Akt des Glaubens mehr. Christus allein verklärt, was 
zu Beginn dunkel oder unvollendet war"10. 

VII. Der Zeugniswert des Ordenslebens heute 

In der neueren Theologie des Ordenslebens nimmt dessen Zeichen- oder 
Zeugnischarakter einen hervorragenden Platz ein. Sein Grundprinzip 
8 Vgl. H. U. v. Balthasar, Klarstellungen. Freiburg 1971, 176-183. 
• H. U. v. Balthasar, a. a. 0. 177 f. 
10 R. Schutz, Warten auf das Ereignis Gottes - Aktualisierung der Regel von Taize. 
Freiburg 1970, 107. 



Der Ordensberuf heute 127 

besteht darin, daß der freiwillige Verzicht auf irdische Güter und Werte 
- Ehe, Besitz und freie Selbstverfügung - als ein existentieller Hinweis 
auf verborgene göttliche Werte verstanden werden kann (vgl. Lumen 
Gentium, 44). Dabei ist vorausgesetzt, daß das Ordensleben seinen 
idealen Anforderungen wirklich entspricht und daß es auf dem Hinter- 
grund des heutigen Denkens und Lebens, der sozialen Verhältnisse usw. 
verständlich ist. Natürlich kann hierfür kein radikal ungläubiges Denken 
zum Maßstab genommen werden, sondern nur ein für die Werte des Glau- 
bens noch aufgeschlossenes, aber zugleich zeitgemäßes Denken. 

Viele Anzeichen im Leben der heutigen Gesellschaft und auch im Leben 
der Kirche deuten darauf hin, daß der Gedanke der Gemeinschaft neue 
Anziehungskraft gewinnt. Zunehmend wird, besonders in der jungen 
Generation, die Vereinzelung des Menschen in der modernen Massen- 
gesellschaft als ein Übel empfunden. So kommt es vielfach zur Bildung 
von Gruppen Gleichgesinnter, die ein gemeinsames Leben oder doch einen 
stärkeren Kontakt anstreben. Im Familienleben sind die Tendenz zur Bil- 
dung von •Kommunen", die mehrere Familien umfassen, oder die regel- 
mäßigen Zusammenkünfte junger christlicher Ehepaare, die sich gegensei- 
tig Halt im Glauben und Hilfe in der christlichen Lebensgestaltung geben 
möchten, bemerkenswert. 

Auf dem Hintergrund dieser kommunitären Bewegung, die in Zukunft, 
nämlich in einer immer stärker säkularisierten Welt, eine noch größere 
Bedeutung für die Existenz des Christentums erlangen dürfte, könnte auch 
das Ordensleben als eine besonders dichte und intensive Form christlicher 
Bruderschaft einen neuen Zeugniswert bekommen. Das setzt natürlich vor- 
aus, daß es dem gegensätzlichen Trend einer immer stärkeren Individua- 
lisierung des Lebens widersteht und ein wirklich exemplarisches Gemein- 
schaftsleben verwirklicht. 

Das bedeutet in erster Linie Gemeinschaft lebendigen Glaubens. In einer 
Zeit größter Anfechtungen des Glaubens wird der Halt, den der einzelne 
an der Glaubensgemeinschaft findet, immer lebensnotwendiger. Niemand 
kann auf diesen Zusammenhalt verzichten. Das wäre auch unchristlich, da 
der christliche Glaube sich ja nicht als Privatsache des religiösen Indivi- 
duums versteht, sondern als die göttliche Kraft, die die Vereinzelten aus 
ihrer Isolierung erlöst und zur Gemeinschaft in Christus zusammenführt. 
In dieser Gemeinschaft soll der einzelne Gläubige Halt, Geborgenheit 
und Ergänzung im Glauben finden, wie es selbst Paulus für sich erwartet: 
•Denn ich sehne mich danach, euch zu sehen, um euch etwas von der Gabe 
des Heiligen Geistes mitzuteilen zu eurer Stärkung - will sagen: zugleich 
bei euch Ermutigung zu schöpfen durch den gegenseitigen Austausch eures 
und meines Glaubens" (Rom 1,11 f.). Eine lebendige Glaubensgemein- 



Hermann-Josef Lauter 128 

schaft kann den Glauben auch wirksamer bezeugen als der einzelne Gläu- 
bige (vgl. Jo 17,20-23). Darum sagt das Konzil von der Ordensgemein- 
schaft: •Die Einheit der Brüder macht die Ankunft Christi offenbar, und 
es fließt aus ihr eine große apostolische Kraft" (Perfectae Caritatis, 15). 

Gemeinschaft des Glaubens muß immer auch heißen: Gemeinschaft in 
der Liebe. Eine Ordensgemeinschaft, die ein glaubhaftes Zeugnis der Ein- 
heit geben soll, muß brüderliche Liebe bekunden und ausstrahlen. Hier 
liegt auch der besondere Zeugniswert der Ehelosigkeit des Ordenslebens 
für unsere Zeit: sie bezeugt eine Liebe, die über den begrenzten Rahmen 
der Ehe hinaus ihre einigende Kraft beweist. Heute ist es wünschenswert, 
daß die Klöster durch eine größere Offenheit für Außenstehende das Zeug- 
nis dieser Liebe wirksamer machen. 

Die heute gewünschte Gestalt des Ordenslebens besteht auch darin, 
daß in ihm das Postulat einer •herrschaftslosen" Gesellschaft exemplarisch 
aus christlichem Geist verwirklicht wird. Die Praxis des Gehorsams muß 
deutlich machen, daß diese Gemeinschaft nur einen Herrn hat, nämlich 
Christus, die anderen aber Brüder sind (Mt 23,8-12). Damit wird nicht 
die legitime, für das Ordensleben unaufgebbare Autorität des Oberen 
untergraben oder abgeschwächt, sondern vielmehr ihre, durch Jahrhun- 
derte verzerrte, christliche Gestalt endlich freigelegt. Die brüderliche Ver- 
wirklichung des christlichen Gehorsams zeichnet sich dadurch aus, daß alle 
Beteiligten sich als Gehorchende dem einen Herrn gegenüber wissen; daß 
alle miteinander bemüht sind, den Willen Gottes zu ergründen und zu 
befolgen. Hier wird das Ideal der progressiven Kräfte unserer Gesell- 
schaft, welche die Gewaltherrschaft des Menschen über den Menschen, 
jede Form von Unterdrückung und Ausbeutung, überwinden wollen, 
ermöglicht durch die gemeinsame Unterordnung unter den göttlichen In- 
haber •aller Gewalt im Himmel und auf Erden" (Mt 28,18), der durch 
sein menschliches Leben seiner Macht die Gestalt der dienenden Liebe gege- 
ben hat. In diesem Zeugnis könnte ein spezifischer Beitrag der Orden zur 
Lösung der heutigen gesellschaftlichen Probleme liegen. Das gleiche könnte 
von der brüderlichen Gütergemeinschaft gelten und von einem Lebensstil, 
der sich als Freiheit vom Konsumzwang erweist. 

Der Zeugniswert des Ordenslebens in der heutigen Welt, die dem Chri- 
stentum, der Kirche und ihren Lebensformen mit Mißtrauen und scho- 
nungsloser Kritik begegnet, kann nicht von der Idee her geltend gemacht 
werden, sondern nur durch das Zeugnis des Lebens. Die Menschen unserer 
Zeit, zumal die jungen, lassen sich nur durch Erfahrung überzeugen und 
für eine Idee gewinnen. •Einem bastardisierten Ordensleben, das sein 
ganzes Eigengepräge verloren hat, ziehen die jungen Menschen mit Recht 
den Ernst eines Laienlebens vor mit all dem, was ein solches an evange- 



Der Ordensberuf heute 129 

lischer Vollkommenheit fordern kann"11. Am realen Zeugniswert des 
Ordenslebens wird sich entscheiden, ob es noch eine Zukunft hat. 

•Wenn das gemeinsame Leben sich auflädt mit der ihm eigenen Kraft, 
wenn es sich füllt mit dem frischen Geist brüderlichen Lebens, der es aus- 
zeichnet, dann ist es - heute wie nie zuvor - Hefe im Teig. Es birgt explo- 
sive Kraft. Es kann Berge von Gleichgültigkeit versetzen und den Men- 
schen auf unersetzbare Weise die Gegenwart Christi vermitteln" (Roger 
Schutz)12. 

Wie kann in unseren Orden heute Gemeinschaft 
werden? 
Corona Bamberg OSB, Herstelle* 

Wenn Ordensleben seit den Anfängen und vom Evangelium her bedeutet: 
in Gemeinschaft leben - erst in der Neuzeit ist Möglichkeit bzw. Versuch 
eines nicht-gemeinschaftlichen Lebens nach dem Evangelium in den Blick 
gekommen -, so stellt sich diese Aufgabe heute ganz anders als noch vor 
zwanzig Jahren. Das hat viele Gründe. Nennen wir nur die plurale Welt, 
in der auch für die Orden Gemeinschaft wie bisher nicht mehr möglich ist; 
dazu die totale Gesellschaft mit ihren mannigfaltigen Auswirkungen, von 
denen die Angst (anxiete collective) vielleicht am spürbarsten ist; ihr ge- 
genüber Gruppe als Überlebenschance für den Einzelnen, der sonst ver- 
kommt in Anonymität und Isolation; aber Gruppe auch als geschehende 
Gemeinschaft, als Netzwerk verschiedenster Bezugnahmen, gefordert und 
angestrebt in dem Maße, in dem Menschen personal leben wollen, was eben 
immer auch heißt: in Beziehung leben. Nicht zu vergessen der neubegriffene 
Anruf des Evangeliums, der zum Gemeinsamsein drängt auf menschliche, 
nicht nur •geistliche" Weise: im sozialen Engagement glaubt man die 
christliche Botschaft wieder oder sogar erst jetzt zu entdecken. Innerhalb der 
11 Cl. Geffre, Die Zukunft des Ordenslebens in der Stunde der Säkularisation, in: Con- 
cilium, 1969, 687-692. 
12 R. Schutz, a. a. 0. 54. 
* Der vorliegende Beitrag geht auf einen Vortrag zurück, den die Vf. am 4. 1. 1972 bei 
einer Zusammenkunft von Ordensoberinnen in der Akademie Stuttgart-Hohenheim ge- 
halten hat. 




