IMSPIEGEL DER ZEIT

Wohin geht die ,schweigende Hilfte« der Kirche:

Offizielle Stimmen zur Stellung der Frau in der Kirche

Auf der Mirz-Sitzung der Synodenkommission V1I (Charismen, Amter und
Dienste) und schon frither wurde mit grofler Dringlichkeit darauf hingewiesen,
die Synode miisse unbedingt etwas zu dem Thema ,Die Stellung der Frau in
Kirche und Gesellschaft sagen. Die Frage sei iiberreif, insbesondere hinsichtlich
der Moglichkeiten, die man der Frau in der Ubernahme von Verantwortung in der
Kirche einrdume. Die Kirche hinke hier hoffnungslos hinter der iibrigen gesell-
schaftlichen Entwicklung her. Zu stark wirke immer noch das Pauluswort nach, die
Frauen sollten in den Gemeindeversammlungen schweigen (1 Kor 14, 34). Gewif§
hat sich hier in den letzten Jahrzehnten — nach Lindern verschieden — im tatsich-
lichen Leben der Kirche ein grofier Wandel vollzogen. Katechetinnen und Seel-
sorgehelferinnen haben sich als offiziell anerkannte kirchliche Berufe durchgesetzt
(was de facto in den Missionslindern schon seit lingerer Zeit der Fall war),
Frauen sind in den verschiedenen kirchlichen Riten vertreten, werden zum Pre-
digen und Kommunionausteilen mitherangezogen und sind auch sonst an man-
chen Amtern beteiligt. Aber die Auferungen der Amtskirche sind immer noch
sparlich und auflerst zuriickhaltend, vor allem, wenn es um konkrete Funktionen
der Frau in der Kirche geht. Sie betreffen fast immer die Gleichwertigkeit (und
hier vor allem die besonderen Begabungen) der Frau - fiir sie ist die Kirche von
c¢h und je eingetreten, entsprechend dem Apostelwort: ,Da ist nicht mehr Jude
noch Grieche, nicht mehr Sklave noch Freier, nicht mehr Mann noch Frau, denn
ihr alle seid einer in Christus Jesus“ (Gal 8, 28) —, kaum aber ihre Gleichberedi-
tigung; wo es um diese geht, spricht man nicht von der Stellung der Frau in der
Kirche, sondern in der Gesellschaft iiberhaupt.

Das ist selbst noch vom letzten Konzil zu sagen, obwohl auf ihm, wenn auch
relativ spat — wahrend der Debatte um die Pastoralkonstitution ,Gaudium et
Spes® — die Frauenfrage zum erstenmal in ihrer Breite und auf héchster Ebene
in den Blick der ganzen Kirche trat. Es gab cine Reihe von bischoflichen Inter-
ventionen, die beachtlich waren und einen Vorstof bedeuteten. Aber die offiziellen
Konzilsaussagen — es sind nur ein paar! - sind doch recht allgemein und vage
und sicher nicht zukunftsweisend, am wenigsten fiir die Linder einer fortgeschrit-
tenen Zivilisation, So heifit es etwa in der Pastoralkonstitution: »Die Frauen sind
zwar schon in fast allen Lebensbereichen tatig, infolgedessen sollen sie aber auch
in der Lage sein, die ihrer Eigenart angemessene Rolle voll zu iibernehmen. Sache
aller ist es, die je eigene und notwendige Teilnahme der Frau am kulturellen
Leben anzuerkennen und zu férdern“ (60). An anderen Stellen der Konstitution



Im Spiegel der Zeit 147

ist davon die Rede, dafl die gesellschaftliche Hebung der Frau nicht durch ihre
Sorge fiir die Kinder beeintrichtigt werden diirfe (52) oder dafl die Grundrechte
der Frau als Person: freiec Wahl des Gatten und des Lebensstandes, gleiche Bil-
dungsmdglichkeit wie der Mann, gewihrleistet sein miifiten (29). Nur ein einziges
Mal wird ausdriicklich von der Stellung der Frau in der Kirche gehandelt, néimlich
im Dekret iiber das Laienapostolat. Dort steht zu lesen: ,Da heute die Frauen eine
immer aktivere Funktion im ganzen Leben der Gesellschaft ausiiben, ist es von
grofler Wichtigkeit, dafl sie auch an den verschiedenen Bereichen des Apostolats
der Kirche wachsenden Anteil nehmen® (9). Aber auch hier fehlt es an jeder Kon-
kretisierung. Eine im ganzen magere Bilanz, die von der Dringlichkeit der Frage
tiir die kiinftige Gestalt der Kirche kaum etwas spiiren 14fit.

Nicht anders ist der Befund in den Verlautbarungen der letzten Pipste: Hohes
und hdchstes Lob fiir die Frau in ibrem Wert fiir den humanen und religiésen
Fortschritt der menschlichen Gesellschaft, Eintreten fiir die Achtung ihrer Person-
wiirde, Bejahung ihrer wachsenden Teilnahme am 6ffentlichen Leben, aber kaum
ein Wort fiir ihre in Wandlung begriffene Stellung auch in der Kirche. So schreibt
Papst Johannes in seinem Rundschreiben ,Pacem in Terris“ aus dem Jahre 1963:
»Die Frau, die sich heutzutage ihrer Menschenwiirde immer mehr bewufit wird,
ist weit davon entfernt, sich als Sache oder als blofes Werkzeug einschitzen zn
lassen; sie nimmt vielmehr sowohl im hiuslichen Leben wie auch im Staat jene
Rechte und Pflichten in Anspruch, die der Wiirde der menschlichen Person ent-
sprechen®!. Papst Paul sagte einmal in einem Gesprich mit Jean Guitton (letzte-
rer hat es nach seinem Gedéchtnis aufgezeichnet?): ,Die Kirche ist, wie Sie wissen,
stolz darauf, die Wiirde und Freiheit der Frau gefordert zu haben. Sie lief§ — trotz
aller Verschiedenheit — ihre Gleichheit mit dem Mann im Lauf der Jahrhunderte
aufleuchten. Die Stunde kommt und st da, wo sich die Berufung der Frau in
ithrem ganzen Umfang entfaltet. Die Stunde, wo die Frau in der Gesellschaft
cinen Einfluf}, eine Ausstrahlung und eine Macht gewinnt wie niemals zavor.
Nebenbei bemerkt: Ich denke, jetzt, wo die Menschheit eine so tiefgreifende Ver-
anderung erfihrt, kénnen die vom Geist des Evangeliums erfiillten Frauen ent-
scheidend dazu beitragen, die Menschheit vor der Unmenschlichkeit zu bewahren.
Zumal die Frau in ihrem ganzen Wesen religis veranlagt ist. Ihre Liebe ist eine
menschliche Liebe. Das stellte ich beim Konzil fest. Dort, wo die gescheiten Theo-
logen oft keinen Ausweg mehr wufiten, gingen christliche Frauen unmittelbar auf
das Wesentliche, wie die beiden Theresien. Man fiberlegte und betete. Sie fasteten
auch und litten. Das ist ihre Art, zu handeln und zu siegen.“ Hier ist ein Biid
von der Frau mit im Spiel, wie es noch viel einseitiger in der ,Instruktion iiber
das beschauliche Leben und die Klausur der Nonnenkléster“ beschrieben wird.
Dort heifdt es: ,Die Frauen stellen ihrer Natur nach das Mysterium der Kirche . . .
anschaulicher dar: Zu Fiien des Herrn sitzend, um in Schweigen und Abgeschie-
denheit sein Wort zu héren (vgl. Lk 10, 39), sinnen sie und suchen nach dem, was
oben ist ... Es entspricht dem Wesen der Frau mehr, das Wort aufzunehmen, als

! Ausgabe KNA, Bonn 1963, S. 14.
% In: Jean Guitton, Dialog mit Paul VI., Wien 1967, S. 252 f.



Im Spiegel der Zeit 148

es bis an die Auflersten Grenzen der Erde zu tragen. Allerdings kann auch an sic
der Ruf dazu ergehen und diesem dann eine gesegnete Verwirklichung zuteil wer-
den. Sicher aber liegt es in der Eigenart der Frau, das Wort im eigenen Herzen
zu erkennen und auf lebendige und ihr eigentiimliche Weise fruchtbar zu machen.
Wenn die Frau zur vollen Reife gelangt ist, hat sie ein feineres Gefiihl fiir die
Bediirfnisse des Nachsten und weifl um seine Néte“s. Das ist das ideale Frauen-
bild der christlichen Tradition oder, wie ein Kommentator der Instruktion
schrieb, ,ein Bild von der Frau, das wesentlich von der Geisteshaltung der Roman-
tik und des deutschen Idealismus mitbestimmt ist“4.

Aber gerade dieses Bild wird von der Mehrzahl der sich am kirchlichen und
apostolischen Leben beteiligenden Frauen nicht mehr bejaht. Es gehort der Ver-
gangenheit an. Man dringt auf ein stirkeres Mitspracherecht in allen kirchlichen
Gremien, in denen der Mann als Laie vertreten ist, ja auf eine stirkere Beteili-
gung an rechtlich anerkannten Diensten in der Kirche; der Ruf nach dem Priester-
tum der Frau ist seit dem Ende des Konzils hiufiger zu vernchmen. Das alles wird
nicht nur von einzelnen, sondern auf {iberregionalen kirchlichen Veranstaltungen
geduflert. Bezeichnend dafir mag eine Resolution des ,Dritten Weltkongresses
fiir das Laienapostolat® aus dem Jahre 1967 sein, nach der ,die Frau aufgrund
der Taufe und von Gal 3, 28 sowie aufgrund der sozialen Gleichberechtigung, zu
der sich die Stellung der Frau in den meisten Lindern hinentwickelt, in der
Kirche ihre vollen Rechte und Verantwortlichkeiten als Christin erhalten solle.
Weiterhin sollten kompetente Frauen in alle papstlichen Kommissionen zugelas-
sen werden sowie qualifizierte Frauen bei der Revision des Kirchenrechts dort,
wo sie selbst betroffen sind, konsultiert werden“s.

Es ist nun interessant zu beobachten, wie solche Stimmen sich allmahlich auch
in der Hierarchie der Kirche Gehor verschafft haben. Symptomatisch dafiir schei-
nen eine ganze Reihe von Auflerungen (Interventionen) auf der letztjihrigen
Rémischen Bischofssynode zu sein. Man ist fast geneigt, von einem Durchbruch
durch die Schallmauer der kirchlichen Tradition zu sprechen. Nie ist in einem
solchen Gremium so dringlich von der einer Korrektur bedirfenden Stellung der
Frau in der Kirche gesprochen worden. Es wird ein neuer Ton vernehmbar, wie
er so auf hochster Ebene in der Kirche noch nicht vernommen wurde. Das ist auch
in den Berichten iiber die Synode oft hervorgehoben worden. Es ist sicher kein
Zufall, dafl die meisten Anregungen von Kirchenminnern kamen, die Missions-
erfahrung haben oder zumindest nicht im europdischen Raum wirken. So kriti-
sierte der Generalobere der Weilen Viter, Th. van Asten, die ,untergeordnete
Rolle, die der Frau bei kirchlichen Beratungs- und Entscheidungsprozessen tra-
ditionell zugestanden wird “s. Bischof D. Lamont von Umtali in Rhodesien meinte
darum, ,die Frau wiirde der Kirche einen gréfleren Dienst leisten, wenn sie in
rémischen Sekretariaten, Kommissionen und Kongregationen vertreten wére®.
Im iibrigen sollten ,die Bischofskonferenzen dafiir sorgen, dafl jede Beeintrachti-

3 Nadhkonziliare Dokumentation, Bd. 28, Trier 1970, S. 61.
4 Ebd,, S.24. 3 Herderkorrespondenz 21 (1967), S. 542.
¢ Herderkorrespondenz 25 (1971), S. 593.



Im Spiegel der Zeit 149

gung der Frau im biirgerlichen und kirchlichen Leben beseitigt werde“?. Man
miisse den Frauen mehr vertrauen, duflerte der Ordensgeneral der Jesuiten,
P. Arrupe. ,Je mehr sie in die allgemeine pastorale Planung integriert wiirden,
desto groflere Dienste wiirden sie leisten®s.

Das stirkste und umfassendste Pliadoyer fiir eine bessere Stellung der Frau in
der Kirche kam von der kanadischen Bischofskonferenz, als deren Vertreter Kar-
dinal Flahiff, Erzbischof von Winnipeg, auftrat®. Es hat wegen seiner konkreten
Aussagen iiber die Zulassung der Frau zu Diensten und Amtern in der Kirche
ciniges Aufseben erregt und veranlafite auch andere Mitglieder der Synode zu
dhnlichen Auflerungen. Der Kardinal fithrte u. a. folgendes aus: ,Wenn man
betrachtet, was iiber die wachsende Vielfalt der Amter (hier auf der Synode)
gesagt wurde, dann sehe ich keine Maglichkeit, wie man darum herumkommt,
dabei die Rolle der Frau zu untersuchen. Wenn wir nicht dariiber sprechen, wiir-
den wir eine Unterlassungssiinde begeben gegeniiber mehr als der Hilfte der
Kirche. Ich weifl wohl, daf§ sich die Stellung der Frau in der Kirche nicht in allen
Kulturen im gleichen Rhythmus entwickelt bat, so dafl es schwierig sein wird,
tiberall zu einer gleichen Auffassung in diesem Punkt zu kommen. Aber in ver-
schiedenen Gebieten hat sich die Stellung der Frau derart gedndert, dafl wir als
Vertreter der Gesamtkirche verpflichtet sind, nach den méglichen Diensten der
Frauen zu fragen ... Meines Erachtens ist die Frage im Augenblidk zu ernst, als
daf die Synode sie ganz mit Schweigen iibergehen konnte. Anderseits aber ware
eine schnelle oder oberflichliche Behandlung enttduschend; sie kénnte sogar als
ein weiterer Ausdruck mannlicher Herrschaft gedeutet werden ... (Der Kardinal
verlas dann eine Resolution, die auf einer Zusammenkunft von Vertretern der
kanadischen Katholiken gefafit worden war): Die Vertreter der katholischen
Konferenz Kanadas bitten ibre Delegierten, dem Heiligen Vater die Bildung
einer gemischten Kommission (von Bisch6fen, Priestern, Laien beiderlei Ge-
schlechts, Ordensfrauen und Ordensminnern) vorzuschlagen, um die Frage der
Amter der Frau in der Kirche griindlich zu studieren. ,Wir wollen der Frage
hier nicht vorgreifen. Wir wissen ja gar nicht, welche Entscheidungen sich aus
einer solchen Untersuchung ergeben werden ... aber wir glauben, daf} die Zei-
chen der Zeit uns dringen, eine Untersuchung der augenblicklichen Situation und
der zukiinftigen Méglichkeiten durchzufithren. Wenn wir jetzt nicht damit anfan-
gen, riskieren wir, von den Ereignissen iberrollt zu werden.“ Erzbischof Carter
von Kingston (Jamaica) schlof sich dieser Bitte an, da die frither entgegenstehen-
den Griinde fiir die Ubernahme von Amtern durch die Frau gesellschaftlicher,
nicht theologischer Art seieni®. Erzbischof Byrne von St. Paul/Minneapolis (USA)
formulierte es noch scharfer: ,Kein Argument sollte dazu dienen, die Frau von
irgendeinem kirchlichen Amt auszuschlieBen, wenn es lediglich auf minnlichen

7 Ebd., S. 593,

8 Ebd., S. 593.
® La Documentation Catholique, 7. November 1971, S.988 f. Vgl. auch die Erklirung

des kanadischen Episkopats zu den Themen der Synode, in: La Documentation Catho-
lique, 17. Oktober 1971, S. 942 f.
10 Herderkorrespondenz 25 (1971), S. 593.



Im Spiegel der Zeit 150

Vorurteilen und blinder Anhanglichkeit an rein menschliche Tradition beruht, die
auf iiberholte Vorstellungen von der sozialen Stellung der Frau und auf eine
fragwiirdige Schriftinterpretation zuriidkgehen“11. Auch Byrne sprach nicht nur
fiir sich allein, sondern als Sprecher der amerikanischen Bisch6fe bei der Synode:
»1ch spreche in meinem personlichen Namen, aber mit Zustimmung meiner Kolle-
gen der amerikanischen Delegation. Ich spreche als Prasident eines Komitees, das
gerade im Rahmen unserer Nationalen Bischofskonferenz gegriindet worden ist,
um die Rechte der Frau in der Gesellschaft und speziell in der Kirche zu studie-
ren“12,

Bei all dem wurde die Frage nach der Zulassung von Frauen zum Weiheprie-
stertum nie ausdriicklich angesprochen. Offensichtlich wollte man keiner Tendenz
— weder dafiir noch dagegen — Vorschub leisten. Das entspricht auch der Haltung
von Kardinal Suenens, dem nachgesagt wurde, er befiirworte eine solche Zulas-
sung. Suenens mufte sich vor einem Jahr energisch gegen dieses Geriicht wehren.
Nach der Riickkehr von einer Vortragsreise durch Kanada veré6ffentlicht er am
24. Mirz 1971 Nachfolgendes in seinem Didzesanblatt: ,... Man hat mir auch
zugeschoben, ich hitte den Wunsch, dafl die Frauen zum Priestertum zugelassen
werden. Wir stellen fest, dafl es dieses Problem iiberall auf der Welt gibt, und
dafl es von verschiedenen Seiten her studiert wird. Was mich angeht, so habe ich
erklirt, dafl es angebracht wire, diese Studien weiterzuverfolgen, um festzustel-
len, ob die — bisher konstante — Ausschliefung der Frauen vom Priestertum von
theologischen oder von soziologischen Kriterien abhingt. Darauns zu folgern, ich
befiirworte das Priestertum der Frau, ist Zeitverschwendung®1s,

Aber eines wird man wohl abschliefend sagen konnen, daf die Frage nach der
Stellung der Frau in der Kirche als solche nicht mehr so leicht vom Tisch kommen
wird, nachdem die Rémische Bischofssynode einen so starken und eindeutigen
Akzent hier gesetzt hat. Man beginnt auch in der offiziellen Kirche Kenntnis vomn
Wandel des Frauenbildes in der modernen Welt (und Christenheit) zu nehmen,
das nicht mehr in erster Linie von der Miitterlichkeit, von den Aufgaben in der
Familie, oder von einer zeitlosen Idealitit (Gertrud von Le Fort) her geprigt
ist, sondern vom Dienst in der Gesellschaft (und in der Kirche). Dafl damit das
Ideal der Jungfriulichkeit (was natiirlich ebenso von der religiés begriindeten
Ehelosigkeit des Mannes gilt) im Bewufltsein vieler Christen nicht mehr jene
exklusive Vorrangstellung wie in der Vergangenheit einnimmt und vielleicht auch
anders, nuancierter und komplexer gesehen wird, ist eine unausweichliche Folge,
mit der man sich auseinanderzusetzen hat. ,Ein neues Bild der Frau und ein neues
Bewufitsein von Fraulichkeit entwickeln sich“, bemerkte Bisciof Schmitt von Metz
auf der Synode. ,Sie unterstreichen in einem die Gleichheit und die Erginzungs-
bediirftigkeit von Mann und Frau“4, Regina Betz

11 Herderkorrespondenz 25 (1971), S.593. Ebenso in: La Documentation Catholique,
21. November 1971, S.1041.

2 La Documentation Catholique, 21. November 1971, S. 1040,

13 La Documentation Catholique, 18. April 1971, S. 896.

14 I.a Documentation Catholique, 7. November 1971, S. 989.





