
Wider das Unbehagen in der Kirche 
Ein Kapitel Mönchstheologie für Christen unserer Zeit 

Eva M. Lüders, Hamburg 

Warum finden wir Christen heute so wenig Freude und innere Freiheit in 
unserem Glauben? 

Wir klagen und klagen an. Jeder nennt seine Gründe, warum er seines 
Glaubens nicht froh werden, warum er ihn nicht so leben kann, wie er 
eigentlich möchte ... Die Wohlstandsgesellschaft soll schuld sein, die 
Anonymität unseres technisierten und bürokratisierten Lebens, die Reiz- 
überflutung durch die Massenmedien, der Leistungsdruck ... Nicht zuletzt 
klagt man die Kirchen an, weil sie sich zu schnell oder zu langsam ver- 
ändern. Man wirft der jeweils entgegengesetzten theologischen Meinung 
vor, daß sie den Glauben, die Frömmigkeit zerstört. Dabei vergessen wir, 
daß Gott dem Menschen in jedem Hier und Jetzt nahe sein will. Wir erken- 
nen nicht unsere besondere Chance als Christen dieser Zeit. Und wir sind 
weit davon entfernt, dankbar zu sein, wenn mehr von uns verlangt wird 
als von den Christen ruhigerer Epochen, und weil Gott denen seine beson- 
dere Liebe zuwendet, die sich auf unbekannte Wege mit ihm einlassen. 

Hinter den vielen Gründen und Anschuldigungen, die vorgebracht wer- 
den, scheint sich etwas Gemeinsames zu verbergen: ein religiöses Unbeha- 
gen, das sich jeweils resigniert, betriebsam oder aggressiv äußern kann. 
Es fällt uns Menschen immer schwer, die eigentlichen Ursachen und An- 
triebe unseres Verhaltens und Handelns zu erkennen. Unser Blick geht 
gewöhnlich nach außen und sucht dort die Gründe für das, was durch uns 
und mit uns geschieht. Es ist also natürlich, daß wir stets vom Zeitgeist, 
der Gesellschaft, von Vorgängen in der Kirche sprechen, wenn wir unser 
religiöses Unbehagen erklären möchten. Wir übersehen dann, daß in uns 
selbst etwas von dem Übel stecken könnte, daß wir vielleicht mitverant- 
wortlich sind für die Zustände und Vorgänge, an denen wir leiden. Wir 
müßten unsere Blickrichtung also einmal umkehren. Dabei hilft am besten 
ein Spiegel, ein Bild, ein Vergleich mit menschlichen Verhaltensweisen, 
die sich in anderen Zeiten und Verhältnissen abgespielt haben. Wir verste- 
hen dann das allgemeinmenschliche •Muster" unserer Erfahrungen und 
können freier und objektiver mit ihnen umgehen. 

Hier soll versucht werden, das religiöse Unbehagen unserer Zeit mit 
einer alten Mönchskrankheit, der •acedia"1, zu vergleichen. In der Litera- 
1 Zum Begriff •acedia" vgl. Dictionnaire de Spiritualite, vol I, 166-169, Acedia; vol III, 
99-104, Degout spirituel. 



Eva M. Lüders 162 

turwissenschaft hat man die acedia als Vorläufer eines Lebensgefühls 
beschrieben, das wir als •Weltschmerz", •ennui", •spieen" kennen2. Dabei 
wird das Gemeinsame einer Not und Gefährdung deutlich, die allein aus 
dem Inneren der Seele zu kommen scheinen und als Krankheit, als Störung 
des Gleichgewichts, der Lebenskraft empfunden werden. Der Mensch lei- 
det unter sich selbst, unter der Grundbeschaffenheit des Lebens, der Welt • 
und zwar ohne eine ersichtliche äußere Ursache. Die Zeit- und Umwelt- 
bedingungen können zwar dieser Krankheit jeweils ein besonderes Aus- 
sehen geben. Der Mensch macht auch die verschiedensten Umstände für 
sein Leiden verantwortlich. Im Grunde geht es jedoch immer um den Ver- 
lust des Einklangs mit sich selbst, um die Gefährdung der Existenzmitte .. . 
Und es geht um den Punkt, wo das Leiden unerträglich wird und eine Ent- 
scheidung herausfordert. 

Die antike und mittelalterliche Psychologie führte die Seelenstimmun- 
gen auf Körpersäfte und deren mehr oder minder harmonisches Zusam- 
menwirken zurück. Darin könnte sich für uns eine wichtige Einsicht ver- 
bergen: Wir sind es gewohnt, die Bedeutung sozialer und ökonomischer 
Faktoren und Strukturen für unser Lebensgefühl, unsere Moral und Hand- 
lungsweise zu sehen. Die alte Psychologie leitet uns an, auch in die andere 
Richtung zu blicken. Wir würden zwar nicht eine Überproduktion der 
•schwarzen Galle" für unser religiöses Unbehagen und seine Auswirkun- 
gen verantwortlich machen. Aber wir können aufmerksam werden auf eine 
im Menschen selbst liegende Möglichkeit des Gleichgewichtsverlustes, der 
Selbstzerstörung ... Und wir erkennen die Aufgabe, die sich damit stellt: 
Die Störung und die Wiederherstellung des inneren Gleichgewichts wirken 
sich auf die Einstellung zur Wirklichkeit, auf die Gestaltung der zwischen- 
menschlichen Verhältnisse, auf Entscheidungen und Handlungen aus, die 
unsere Welt zum Schlechteren oder Besseren verändern können ... Das 
innere Leiden und die Art, wie wir mit ihm •fertig" werden, ist keine 
private Angelegenheit. 

Sehen wir uns also eine der ältesten Formen dieses Gleichgewichtsver- 
lustes der Seele an - die acedia der mittelalterlichen Mönche. Und fragen 
wir, wie sie damit fertig zu werden suchten . .. Die acedia wird als eine 
innere Leere geschildert, als ein Überdruß, der zur Lähmung aller Kräfte 
und bis zum Todesverlangen führen kann. Der Mönch hält es nicht aus, im 
Gebet mit Gott allein zu sein. Er hat einen Widerwillen gegen die geregelte 
Arbeit und Lebensweise des Klosters. Seine Zelle und die Einsamkeit wer- 
den ihm zur Qual. Alles langweilt ihn, erscheint ihm sinnlos, geschmacklos. 

2 S. Wenzel, The Sin of Sloth, Acedia, Medieval Thought and Literature, Chapell Hill, 
N. C, 1967. 



Wider das Unbehagen in der Kirche 163 

Er wird von beängstigenden Versuchungen geplagt ... Er möchte allem 
entfliehen... 

Da gibt es nun verschiedene Wege: Er bemüht sich um eine privilegierte 
Stellung im Klosterleben, um einen Posten, der ihm Zerstreuung gewährt. 
Er sucht sich ein Hobby, befaßt sich mit Klatsch und Intrigen. Es kann aber 
auch sein, daß er die Nichtigkeit von alledem empfindet. Dann hadert er 
mit allem und jedem, vergräbt sich in Spekulationen, erwartet das Ende 
der Welt. Die acedia kann sich aber auch gefährlicher äußern. Der Mönch 
verläßt das Kloster, vielleicht unter dem Vorwand, die Menschen zur Buße 
zu rufen, für den Glauben, die Rechte der Kirche zu kämpfen. Sein Men- 
schenhaß, seine Verachtung der Welt werden aggressiv. Mit erbarmungs- 
loser Strenge verfolgt er seine Gegner, denen er alle Schuld an den Zeit- 
verhältnissen und an den eigenen Leiden gibt. Sie gefährden den Glauben, 
sie haben die wahre Frömmigkeit unterminiert... 

Wir können uns heute vorstellen, welchen Anteil die acedia an Ketzer- 
und Hexenverfolgungen haben mochte. Das eigene Übel wird projiziert - 
in die Andersdenkenden, in die Fremden, in die Frau, die ja vom Anfang 
der Schöpfung her Instrument des Bösen war. Man bestraft im anderen 
das Böse, das man in sich selbst nicht sehen und bekämpfen will. Die Grau- 
samkeit, die ausgeklügelten Methoden des Unterdrückens, Quälens, Tötens 
sind ein Ausdruck der eigenen inneren Not. Man spürt vielleicht, daß der 
eigene Glaube unsicher wird. Deshalb bringt man irgendwelche Feinde des 
Glaubens zur Strecke. Man fürchtet sich vor dem Nichts, vor einer sinn- 
losen Welt. Deshalb unterdrückt man jeden freien Gedanken der anderen. 
Man erstickt an der Unordnung, der Ausweglosigkeit des eigenen Inne- 
ren. Deshalb erzwingt man eine strenge Ordnung in der Kirche ... Und 
mit alledem beweist man sich seine Existenz, erzeugt man ein Gefühl der 
eigenen Bedeutsamkeit und Unentbehrlichkeit. 

Es fällt uns nicht schwer, in den Äußerungen der acedia die Auswirkun- 
gen des religiösen Unbehagens unserer Zeit wiederzuerkennen. Wir sehen 
auch, wie die verschiedenartigen, oft widerspruchsvoll erscheinenden Sym- 
ptome bei uns zum gleichen Krankheitsbild gehören. Da ist die Betriebsam- 
keit im religiösen und kirchlichen Bereich, in der man nicht mehr zur Besin- 
nung zu kommen braucht. Da ist die Jagd nach publicity, die Sorge um die 
Karriere, um Macht und Einfluß. Da ist die Flucht in die Bautätigkeit, in 
das Organisieren und Ausbilden neuer Methoden, die inhaltlich nicht ge- 
füllt werden. Da ist das nervöse Interesse für das •Allerneueste" in Theo- 
logie und Kirche, die Freude an Streitigkeiten, Fehlschlägen, Blamagen. 
Da ist das verantwortungslose Gerede, das nur Fehler hervorhebt, das 
Mißerfolge provoziert, Initiativen erstickt. Und dann gibt es auch bei uns 
die Resignation, die Apathie, die innere Trägheit, die immer schon weiß: 



Eva M. Lüders 164 

•Wir können nichts machen ...". Da ist die Atmosphäre des Mißtrauens 
und Ubelwollens zwischen den •Konservativen" und •Progressiven". Auf 
der einen Seite kapselt man sich ab in einer künstlichen •heilen Welt". 
Man negiert, verurteilt, bekämpft alles, was sie in Frage stellen könnte. 
Auf der anderen Seite entstehen immer neue Programme und Aktionen, 
um alles zu verändern. Und dazwischen stehen die Skeptiker, die über alles 
oberflächlich informiert sind und nur feststellen wollen: •Da wird auch 
nur mit Wasser gekocht." 

Und schließlich gibt es auch bei uns die Jagd auf den Schuldigen, dem 
man das anlastet, was man in sich selber nicht sehen und korrigieren will. 
Es gibt das Projizieren der eigenen Unsicherheit und Angst, die Grausam- 
keit gegen den vermeintlichen Feind, dem man keine Chance gibt, den man 
•abwürgt", verleumdet, womöglich ins Unglück bringt. Es gibt das schlaue 
Taktieren um Vorteile, die Unaufrichtigkeit, die immer neue Verstellun- 
gen und Lügen heraufbeschwört. Es gibt das Leiden an sich selbst, das 
anderen Leiden zufügt, um sich abzureagieren. Und es gibt das krampf- 
hafte Betonen der eigenen Bedeutung - aus Angst vor dem Nichts, vor der 
eigenen Nichtigkeit. 

Das alles soll keine entmutigende Diagnose sein, keine Warnung vor 
dem religiösen und kirchlichen Leben unserer Zeit. Es ist ein Versuch, 
unsere Situation, in der viele aussichtslos befangen sind, in der sie irre 
werden und scheitern, auf ihre Ursachen zu befragen. Das Übel soll in sei- 
nen Ursprüngen und Wirkungsweisen, in seinen Verzweigungen und Ver- 
kettungen in unser Leben bewußtgemacht und bekämpft werden. Und da- 
bei soll uns die Einsicht in die acedia und in die damaligen Versuche, ihrer 
Herr zu werden, eine Hilfe sein. 

Die grundlegende Einsicht, die wir uns aneignen müssen, ist wohl die: 
Es gibt eine Verkehrtheit, eine Unordnung und Friedlosigkeit in der Seele 
des Menschen, die wir nicht bewältigen können, indem wir uns nach 
•außen" wenden. Wir müssen das Übel in uns selber erkennen und be- 
kämpfen. Jedes Ausweichen vor uns selbst, jede Reaktion und Aktion nach 
außen breitet das Übel nur weiter aus. Und wir müssen wissen, daß das 
Übel, das uns befallen hat, größer ist als unsere Kraft. Wir haben das 
Gleichgewicht und die Zielrichtung verloren, zu denen Gott uns erschaffen 
hat. Wir haben die Freiheit verloren, zu der er uns erlöst hat. Wir müssen 
also alles neu von unserem Schöpfer und Erlöser erwarten. Wir müssen 
unbeirrbar nach seiner Hilfe Ausschau halten. Wir müssen zu allem bereit 
sein, was er von uns verlangen kann .. . 

Wie geschieht das? Die alten Ratgeber des geistlichen Lebens geben den 
Mönchen, die an der acedia leiden, sehr drastische Anweisungen. Etwa so: 
In der acedia mußt du in deiner Zelle bleiben, auch wenn sie dir unerträg- 



Wider das Unbehagen in der Kirche 165 

lieh ist. Suche keinen Vorwand, dich mit irgend etwas zu zerstreuen. Jedes, 
auch das frömmste Vorhaben wird nur Unheil bringen. Halte durch im 
Gebet, auch wenn Überdruß und Versuchungen dich quälen. Suche Hilfe 
und Trost allein bei Gott, auch wenn du meinst, daß er fern ist. Er hört dich. 
Und sprich mit einem erfahrenen Bruder über deinen Zustand. Laß ihn 
deine Versuchungen und Illusionen wissen, damit er dem Teufel auf die 
Schliche kommt. Und vor allem: Gehorche! 

Was können wir heute mit solchen Anweisungen anfangen - wir, die 
nicht in einer einsamen Zelle leben, die nicht viele Stunden im Gebet ver- 
bringen können, die viel Umgang mit Menschen, viele Aufgaben und Zer- 
streuungen haben? Vielleicht helfen sie uns weiter als die Ratschläge von 
Zeitgenossen, die in der gleichen Situation befangen sind wie wir. Wir 
müssen sie nur •übersetzen". 

Unsere Übersetzung würde etwa lauten: Fliehe nicht vor deiner inneren 
Misere in Aktivität und Gerede ... Gehe dem Übel auf den Grund. Nimm 
dich selber an, ohne dich über deine Grenzen und Schwächen hinwegtäu- 
schen zu wollen. Verstecke dich nicht hinter einer Rolle oder einem Image, 
das besser scheint, als du wirklich bist. Die Mönche, die in der acedia in 
ihrer Zelle blieben, konnten sich selber nicht ausweichen. Weiche auch du 
nicht aus! 

In deiner Lebensweise gibt es Annehmlichkeiten und Ablenkungen, wie 
sie die Mönche nicht kannten. Du darfst dich nicht an sie klammern. Du 
mußt verzichten und loslassen können, wenn es notwendig ist. Versäume 
nicht die Gelegenheiten in deinem Alltag, wo du für Gerechtigkeit und 
Wahrheit eintreten kannst, auch wenn es nicht •opportun" ist, wenn es dir 
nur Nachteile bringt. Gehe nie den Weg des geringsten Widerstandes auf 
Kosten anderer. Bemühe dich, die wohltätigen Illusionen in deinem Leben 
zu zerstören. Suche den •feed-back" eines offenen Gesprächs; nimm Kritik 
bereitwillig an. Versuche nicht immer, dich zu rechtfertigen. 

Und dann prüfe zugleich den •Stellenwert" des Gebets in deinem Leben. 
Denn ohne Gott im Gebet nahe zu sein, kannst du das alles nicht . .. Du 
hast nicht so viel Zeit wie die Mönche, die stundenlang im Gebet durchhiel- 
ten ... Aber kannst du überhaupt längere Zeit allein sein mit Gott? Fin- 
dest du nicht lieber Vorwände, um diesem Alleinsein zu entgehen? Es 
könnte sein, daß dein Gebet nur eine fromme Umrahmung deines Lebens 
ist, das sich im Grunde schon selber genügt. Man meint zu wissen, was Gott 
von einem wollen kann und daß er im Grunde zufrieden sein muß. Man 
braucht ihn nicht eigens zu fragen, nicht auf ihn hinzuhören. Man ist ja ein 
vernünftiger Mensch und ein anständiger Bürger ... Die Mönche, die stun- 
denlang im Gebet durchhielten trotz innerer Leere, lieferten sich ganz 
Gott aus, ließen sich von ihm in Frage stellen. Möchtest du beten wie sie? 



Eva M. Lüders 166 

Möchtest du die Stimme hören, die dich zur radikalen Nachfolge Jesu 
Christi ruft: •Verlasse alles. Gib Sicherheiten und Privilegien auf. Blicke 
nicht zurück. Denke nicht an das, was man dir antut. Folge mir. Gehe den 
Weg, den ich dir zeige, auch wenn niemand mit dir geht." 

Wenn du in der acedia unserer Zeit kein Unheil anrichten willst - dort 
wo du entscheiden, handeln, mit Menschen umgehen mußt: dann brauchst 
du eine starke Selbstkontrolle. Du darfst deine Unzufriedenheit, deine 
Nervosität, dein inneres Leiden nicht an anderen Menschen auslassen. Das 
Unheil, in das wir Menschen verkettet sind, entsteht und verbreitet sich 
dadurch, daß jeder das Leid, das ihm zugefügt wird, irgendwie weitergibt, 
manchmal sogar an viele andere, die es dann ihrerseits weiterverbreiten. 
Wir kennen die verhängnisvollen Auswirkungen einer unglücklichen 
Kindheit oder Ehe auf das soziale Verhalten eines Menschen. Aber es gibt 
auch weniger offensichtliche Leiden- die den Menschen treiben, anderen 
das Leben schwerzumachen, sie zu unterdrücken, zu schädigen... Du 
mußt also das Leiden, das Unrecht, das andere dir zufügen, bei dir selber 
enden lassen, es überwinden, ohne daß jemand etwas zu spüren bekommt. 
Dann folgst du deinem Herrn, der den Haß in Liebe verwandelte, und 
gehörst zu seiner Heilsgemeinde, die das Unheil der Welt besiegen möchte. 
Aber du darfst nicht erwarten, daß du dabei viel Unterstützung findest. 
Du mußt dich ganz auf den Herrn verlassen und wissen, daß Mißerfolg, 
Leiden, Verfolgung das Siegel seiner Freundschaft sind. 

Aber du darfst dich nicht abkapseln. Du könntest einer frommen Illu- 
sion verfallen und meinen, daß nur immer du das arme Opfer bist. Viel- 
leicht müssen andere unter dir leiden. Du könntest durch deine eigene 
Schuld isoliert und unbeliebt sein. Wir wissen nie genau, wie wir auf an- 
dere wirken. Deshalb solltest du mit einem einsichtigen Menschen über 
alles das sprechen. Aber denke nicht, daß du einen ständigen Seelenführer 
haben mußt. Das gibt es heute selten. Es könnte sogar eine eigene Gefahr 
sein, wenn du Verantwortung auf ihn abwälzen, wenn du verstanden sein 
möchtest und Trost und Geborgenheit suchst. Aber wenn dir einmal jemand 
richtig zuhört und dir helfen will: dann bemühe dich um Wahrhaftigkeit 
und Offenheit. Es kommt nicht darauf an, ob er besser oder schlechter von 
dir denkt. Er soll dir helfen, dein Leben klarer zu sehen und auf Gott hin 
zu orientieren. 

Was aber bedeutet in unserem Fall der Gehorsam, der von den Mönchen 
in der acedia verlangt wird? Wir würden in unserer Übersetzung empfeh- 
len: Suche den Dialog! Lerne das Zuhören! Denke nicht, daß allein in 
deinen Anschauungen die Wahrheit ist. Respektiere die Meinung des 
anderen, auch wenn du sie nicht teilen kannst. Gib auch deinem Gegner die 
eine Chance und setze immer voraus, daß er guten Willen hat und um die 



Wider das Unbehagen in der Kirche 167 

Wahrheit bemüht ist. Vor allem: Höre hin auf das Gebot der Stunde, auf 
die Situationen und Aufgaben, in die du gestellt bist. Erfülle die sachlichen 
Erfordernisse, statt um deine eigene Rolle besorgt zu sein. 

Die Mönche, die ihren Ratgeber befolgten, die in ihrer Zelle blieben 
und trotz Überdruß und innerer Qualen im Gebet durchhielten und nach 
Gott riefen, erfuhren, daß er ihnen im Dunkel ganz nahe war. Er war nur 
anders, als sie ihn sich bisher gedacht hatten. Sie versanken in Ehrfurcht 
vor seinem unergründlichen Geheimnis. Und zugleich hörten sie sich •bei 
ihrem Namen gerufen". Der große und unbegreifliche Gott bot ihnen seine 
Freundschaft an. Und in seiner Nähe, in seiner Liebe fanden sie sich selbst, 
konnten sie sich ertragen - auch ihre Nichtigkeit, ihr Versagen, ihre 
Schuld ... Weil Gott sie liebte, konnten sie sich selber lieben - als einen 
Teil der guten Schöpfung Gottes. Aber das göttliche Du war ihnen wich- 
tiger als das eigene Ich. Deshalb konnten sie jetzt in innerer Freiheit mit 
allem umgehen, was ihnen sonst Flucht vor der eigenen inneren Leere, 
Mittel der Selbstbestätigung und ein Abreagieren des eigenen Unbehagens 
gewesen wäre ... 

Jetzt konnten sie sich engagieren - zum Nutzen, zum Heil der Men- 
schen. Sie waren das Werkzeug in der Hand ihres Herrn. Sie waren ein- 
verstanden, daß er sein Werkzeug nicht schonte; es genügte ihnen, die 
Hand zu spüren, die es führte ... In den Missionen arbeiteten sie unter 
schwierigen, bedrohlichen Bedingungen. Sie traten für die Wahrheit ein, 
ohne sich vor Isolierung, Verkennung, Verfolgung zu fürchten. Sie konn- 
ten sich mit den komplizierten Verhältnissen der Welt befassen, ohne sich 
von ihrem Geist beeinflussen zu lassen. Sie konnten sogar hohe Ämter 
bekleiden und den Versuchungen der Macht widerstehen. Und sie konnten 
alles, was sie leisteten und erreicht hatten, wieder loslassen. Denn sie 
brauchten nichts außer der Freundschaft Gottes, um glücklich zu sein. Und 
nichts konnte ihnen die Freude und innere Freiheit nehmen ... Sie waren 
dankbar für alles, was ihnen geschah und geschehen war - auch für die 
acedia, die für sie der Durchgang zu diesem Einklang mit dem göttlichen 
Du wurde. 

Diesen Durchgang sollen auch wir finden - wenn wir unsere Übersetzung 
des alten Ratgebers befolgen - wenn wir unser Unbehagen, unsere Leere, 
unsere Probleme und unsere Verworrenheit ehrlich ins Auge fassen und 
durchstehen - wenn wir uns dem lebendigen Gott ausliefern, der immer 
anders ist, als wir ihn haben wollen ... Warum fällt es uns so schwer, das 
zu begreifen? Warum sind wir immer dabei, unsere •Zelle" unter irgend- 
einem Vorwand zu verlassen, uns abzulenken, abzureagieren, indem wir 
uns in Aktivität und Kämpfe stürzen, die unser Unbehagen nur weiter 
verbreiten ... Die Mönche, die in der acedia im Gebet durchhielten, wür- 



Friedrich Wulf 168 

den uns vielleicht sagen, daß wir den •geistlichen Kampf" nicht ernst neh- 
men, daß wir nicht mit dem Einsatz unserer ganzen Existenz um die Nähe 
Gottes ringen, daß wir überhaupt nicht auf ihn hinhören, uns nicht von ihm 
rufen lassen. Sie würden uns vielleicht empfehlen, alles liegenzulassen, 
was uns auch noch so wichtig erscheint, und erst einmal in die Wüste zu 
gehen, um mit Gott allein zu sein. 

Diese Wüste wäre sicherlich keine Weltflucht, kein Ausweichen vor 
unseren Problemen und Aufgaben. Sie würde uns bereitmachen, erst rich- 
tig mit ihnen umzugehen, von Grund aus etwas zu ändern an den Verhält- 
nissen, in denen Unbehagen immer nur neues Unbehagen hervorbringt. 
Wir müssen den Mut haben, den uns gemäßen Weg in die Wüste zu er- 
kennen, unsere Form des Alleinseins, des Ringens mit Gott anzunehmen. 
Um der Heilssendung der Kirche, um unserer ins Unheil verstrickten Welt 
willen, sind wir dazu aufgerufen. 

Verkündigung als geistlicher Vorgang 
Friedrich Wulf SJ, München 

Viele, nicht nur die Skeptiker, die Pessimisten oder die berufsmäßigen 
Kritisierer, meinen, wir seien mit der Predigt, wie man sie bisher verstand 
und praktizierte, am Ende. Diese Predigt, soweit es um Glaubensverkün- 
digung ging, sei nach Inhalt und Sprache zu sehr von der theologischen 
Überlieferung geprägt gewesen (wie sie auch in den Dokumenten des 
kirchlichen Lehramtes begegne) und habe sie dem Menschen in seiner 
jeweiligen Zeit nahezubringen versucht. Aber eben das sei heute nicht 
mehr möglich. Sie gehe, so hört man immer häufiger sagen, ins Leere und 
erreiche den Hörer weitgehend nicht mehr. Das gelte auch dort, wo man 
sich die Erkenntnise der modernen Exegese zunutze mache und in der 
heutigen Theologie zu Hause sei. Selbst die vielfach und im ganzen zu 
Recht gelobten Vorlagen für die Auslegung der neuen Sonntagsperikopen 
überschritten diese Grenze nicht. 

Ein solches Urteil mag hart erscheinen. Aber ein genaueres Zusehen 
deckt hier ein Problem auf, das man nicht einfach durch den Hinweis auf 
die schlechten Prediger und auf einen zunehmenden Glaubensschwund 
abtun kann. Die Schwierigkeit liegt tiefer. Zunächst das Sprachproblem. 




