Wider das Unbehagen in der Kirche

Ein Kapitel Monchstheologie fiir Christen unserer Zeit
Eva M. Liiders, Hamburg

Warum finden wir Christen heute so wenig Freude und innere Freiheit in
unserem Glauben?

Wir klagen und klagen an. Jeder nennt seine Griinde, warum er seines
Glaubens nicht froh werden, warum er ihn nicht so leben kann, wie er
eigentlich mochte ... Die Wohlstandsgesellschaft soll schuld sein, die
Anonymitit unseres technisierten und biirokratisierten Lebens, die Reiz-
tberflutung durch die Massenmedien, der Leistungsdruck . . . Nicht zuletzt
klagt man die Kirchen an, weil sie sich zu schnell oder zu langsam ver-
dndern. Man wirft der jeweils entgegengesetzten theologischen Meinung
vor, dafd sie den Glauben, die Frommigkeit zerstért. Dabei vergessen wir,
daf Gott dem Menschen in jedem Hier und Jetzt nahe sein will. Wir erken-
nen nicht unsere besondere Chance als Christen dieser Zeit. Und wir sind
weit davon entfernt, dankbar zu sein, wenn mehr von uns verlangt wird
als von den Christen ruhigerer Epochen, und weil Gott denen seine beson-
dere Liebe zuwendet, die sich auf unbekannte Wege mit ihm einlassen.

Hinter den vielen Griinden und Anschuldigungen, die vorgebracht wer-
den, scheint sich etwas Gemeinsames zu verbergen: ein religioses Unbeha-
gen, das sich jeweils resigniert, betriebsam oder aggressiv auflern kann.
Es fallt uns Menschen immer schwer, die eigentlichen Ursachen und An-
triebe unseres Verhaltens und Handelns zu erkennen. Unser Blick geht
gewohnlich nach auflen und sucht dort die Griinde fir das, was durch uns
und mit uns geschieht. Es ist also natiirlich, dafl wir stets vom Zeitgeist,
der Gesellschaft, von Vorgingen in der Kirche sprechen, wenn wir unser
religioses Unbehagen erkldren méchten. Wir iibersehen dann, dafl in uns
selbst etwas von dem Ubel stecken konnte, dafl wir vielleicht mitverant-
wortlich sind fiir die Zustinde und Vorginge, an denen wir leiden. Wir
miifiten unsere Blickrichtung also einmal umkehren. Dabei hilft am besten
ein Spiegel, ein Bild, ein Vergleich mit menschlichen Verhaltensweisen,
die sich in anderen Zeiten und Verhaltnissen abgespielt haben. Wir verste-
hen dann das allgemeinmenschliche ,Muster unserer Erfahrungen und
konnen freier und objektiver mit ihnen umgehen.

Hier soll versucht werden, das religiose Unbehagen unserer Zeit mit
einer alten Monchskrankheit, der ,acedia®l, zu vergleichen. In der Litera-

1 Zum Begriff ,acedia® vgl. Dictionnaire de Spiritualité, vol 1, 166-169, Acedia; vol 111,
99-104, Dégout spirituel.



Eva M. Liiders 162

turwissenschaft hat man die acedia als Vorldufer eines Lebensgefiihls
beschrieben, das wir als , Weltschmerz*, ,ennui“, ,spleen“ kennen®. Dabei
wird das Gemeinsame einer Not und Gefidhrdung deutlich, die allein aus
dem Inneren der Seele zu kommen scheinen und als Krankheit, als Stérung
des Gleichgewichts, der Lebenskraft empfunden werden. Der Mensch lei-
det unter sich selbst, unter der Grundbeschaffenheit des Lebens, der Welt —
und zwar ohne eine ersichtliche duflere Ursache. Die Zeit- und Umwelt-
bedingungen kénnen zwar dieser Krankheit jeweils ein besonderes Aus-
sehen geben. Der Mensch macht auch die verschiedensten Umstdnde far
sein Leiden verantwortlich. Im Grunde geht es jedoch immer um den Ver-
lust des Einklangs mit sich selbst, um die Gefdhrdung der Existenzmitte . . .
Und es geht um den Punkt, wo das Leiden unertriglich wird und eine Ent-
scheidung herausfordert.

Die antike und mittelalterliche Psychologie fithrte die Seelenstimmun-
gen auf Korpersiafte und deren mehr oder minder harmonisches Zusam-
menwirken zuriick. Darin kénnte sich fiir uns eine wichtige Einsicht ver-
bergen: Wir sind es gewohnt, die Bedeutung sozialer und dkonomischer
Faktoren und Strukturen fiir unser Lebensgefiihl, unsere Moral und Hand-
lungsweise zu sehen. Die alte Psychologie leitet uns an, auch in die andere
Richtung zu blicken. Wir wiirden zwar nicht eine Uberproduktion der
»schwarzen Galle® fiir unser religiéses Unbehagen und seine Auswirkun-
gen verantwortlich machen. Aber wir konnen aufmerksam werden auf eine
im Menschen selbst liegende Moglichkeit des Gleichgewichtsverlustes, der
Selbstzerstorung . . . Und wir erkennen die Aufgabe, die sich damit stellt:
Die Storung und die Wiederherstellung des inneren Gleichgewichts wirken
sich auf die Einstellung zur Wirklichkeit, auf die Gestaltung der zwischen-
menschlichen Verhaltnisse, auf Entscheidungen und Handlungen aus, die
unsere Welt zum Schlechteren oder Besseren verdndern kénnen ... Das
innere Leiden und die Art, wie wir mit ihm ,fertig“ werden, ist keine
private Angelegenheit.

Sehen wir uns also eine der dltesten Formen dieses Gleichgewichtsver-
lustes der Seele an — die acedia der mittelalterlichen Monche. Und fragen
wir, wie sie damit fertig zu werden suchten . .. Die acedia wird als eine
innere Leere geschildert, als ein Uberdruf}, der zur Lihmung aller Krilfte
und bis zum Todesverlangen fithren kann. Der Ménch hilt es nicht aus, im
Gebet mit Gott allein zu sein. Er hat einen Widerwillen gegen die geregelte
Arbeit und Lebensweise des Klosters. Seine Zelle und die Einsamkeit wer-
den ihm zur Qual. Alles langweilt ihn, erscheint ihm sinnlos, geschmacklos.

2 8. Wenzel, The Sin of Sloth, Acedia, Medieval Thought and Literature, Chapell Hill,
N.C., 1967.



Wider das Unbehagen in der Kirche 163

Er wird von bedngstigenden Versuchungen geplagt ... Er mdchte allem
entfliehen. ..

Da gibt es nun verschiedene Wege: Er bemiiht sich um eine privilegierte
Stellung im Klosterleben, um einen Posten, der ihm Zerstreuung gewéhrt.
Er sucht sich ein Hobby, befafit sich mit Klatsch und Intrigen. Es kann aber
auch sein, dafl er die Nichtigkeit von alledem empfindet. Dann hadert er
mit allem und jedem, vergrabt sich in Spekulationen, erwartet das Ende
der Welt. Die acedia kann sich aber auch gefahrlicher duflern. Der Ménch
verlaflt das Kloster, vielleicht unter dem Vorwand, die Menschen zur Bufle
zu rufen, fir den Glauben, die Rechte der Kirche zu kimpfen. Sein Men-
schenhafl, seine Verachtung der Welt werden aggressiv. Mit erbarmungs-
loser Strenge verfolgt er seine Gegner, denen er alle Schuld an den Zeit-
verhaltnissen und an den eigenen Leiden gibt. Sie gefdhrden den Glauben,
sie haben die wahre Frommigkeit unterminiert . ..

‘Wir konnen uns heute vorstellen, welchen Anteil die acedia an Ketzer-
und Hexenverfolgungen haben mochte. Das eigene Ubel wird projiziert —
in die Andersdenkenden, in die Fremden, in die Frau, die ja vom Anfang
der Schopfung her Instrument des Bésen war. Man bestraft im anderen
das Bose, das man in sich selbst nicht sehen und bekdmpfen will. Die Grau-
samkeit, die ausgekliigelten Methoden des Unterdriickens, Quilens, T6tens
sind ein Ausdruck der eigenen inneren Not. Man spiirt vielleicht, dafl der
eigene Glaube unsicher wird. Deshalb bringt man irgendwelche Feinde des
Glaubens zur Strecke. Man fiirchtet sich vor dem Nichts, vor einer sinn-
losen Welt. Deshalb unterdriickt man jeden freien Gedanken der anderen.
Man erstickt an der Unordnung, der Ausweglosigkeit des eigenen Inne-
ren. Deshalb erzwingt man eine strenge Ordnung in der Kirche ... Und
mit alledem beweist man sich seine Existenz, erzeugt man ein Gefiihl der
eigenen Bedeutsamkeit und Unentbehrlichkeit.

Es fallt uns nicht schwer, in den Aulerungen der acedia die Auswirkun-
gen des religiosen Unbehagens unserer Zeit wiederzuerkennen. Wir sehen
auch, wie die verschiedenartigen, oft widerspruchsvoll erscheinenden Sym-
ptome bei uns zum gleichen Krankheitsbild gehéren. Da ist die Betriebsam-
keit im religiésen und kirchlichen Bereich, in der man nicht mehr zur Besin-
nung zu kommen braucht. Da ist die Jagd nach publicity, die Sorge um die
Karriere, um Madht und Einflufl. Da ist die Flucht in die Bautitigkeit, in
das Organisieren und Ausbilden neuer Methoden, die inhaltlich nicht ge-
fiillt werden. Da ist das nervése Interesse fiir das ,, Allerneueste” in Theo-
logie und Kirche, die Freude an Streitigkeiten, Fehlschldgen, Blamagen.
Da ist das verantwortungslose Gerede, das nur Fehler hervorhebt, das
Miflerfolge provoziert, Initiativen erstickt. Und dann gibt es auch bei uns
die Resignation, die Apathie, die innere Trégheit, die immer schon weif}:



Eva M. Liiders 164

» Wir kénnen nichts machen .. .“. Da ist die Atmosphire des Mifitrauens
und Ubelwollens zwischen den ,Konservativen“ und ,Progressiven®. Auf
der einen Seite kapselt man sich ab in einer kiinstlichen ,heilen Welt“.
Man negiert, verurteilt, bekdmnpft alles, was sie in Frage stellen kénnte.
Auf der anderen Seite entstehen immer neue Programme und Aktionen,
um alles zu verdndern. Und dazwischen stehen die Skeptiker, die tiber alles
oberflachlich informiert sind und nur feststellen wollen: ,Da wird auch
nur mit Wasser gekocht.*

Und schlieflich gibt es auch bei uns die Jagd auf den Schuldigen, dem
man das anlastet, was man in sich selber nicht sehen und korrigieren will.
Es gibt das Projizieren der eigenen Unsicherheit und Angst, die Grausam-
keit gegen den vermeintlichen Feind, dem man keine Chance gibt, den man
»abwiirgt“, verleumdet, womoéglich ins Ungliick bringt. Es gibt das schlaue
Taktieren um Vorteile, die Unaufrichtigkeit, die immer neue Verstellun-
gen und Liigen heraufbeschwért. Es gibt das Leiden an sich selbst, das
anderen Leiden zufiigt, um sich abzureagieren. Und es gibt das krampf-
hafte Betonen der eigenen Bedeutung — aus Angst vor dem Nichts, vor der
eigenen Nichtigkeit.

Das alles soll keine entmutigende Diagnose sein, keine Warnung vor
dem religiosen und kirchlichen Leben unserer Zeit. Es ist ein Versuch,
unsere Situation, in der viele aussichtslos befangen sind, in der sie irre
werden und scheitern, auf ihre Ursachen zu befragen. Das Ubel soll in sei-
nen Urspriingen und Wirkungsweisen, in seinen Verzweigungen und Ver-
kettungen in unser Leben bewultgemacht und bekdmpft werden. Und da-
bei soll uns die Einsicht in die acedia und in die damaligen Versuche, ihrer
Herr zu werden, eine Hilfe sein.

Die grundlegende Einsicht, die wir uns aneignen miissen, ist wohl die:
Es gibt eine Verkehrtheit, eine Unordnung und Friedlosigkeit in der Seele
des Menschen, die wir nicht bewiltigen kénnen, indem wir uns nach
»auflen wenden. Wir miissen das Ubel in uns selber erkennen und be-
kédmpfen. Jedes Ausweichen vor uns selbst, jede Reaktion und Aktion nach
auflen breitet das Ubel nur weiter aus. Und wir miissen wissen, dafl das
Ubel, das uns befallen hat, grofler ist als unsere Kraft. Wir haben das
Gleichgewicht und die Zielrichtung verloren, zu denen Gott uns erschaffen
hat. Wir haben die Freiheit verloren, zu der er uns erlost hat. Wir miissen
also alles neu von unserem Schopfer und Erloser erwarten. Wir miissen
unbeirrbar nach seiner Hilfe Ausschau halten. Wir miissen zu allem bereit
sein, was er von uns verlangen kann . . .

Wie geschieht das? Die alten Ratgeber des geistlichen Lebens geben den
Monchen, die an der acedia leiden, sehr drastische Anweisungen. Etwa so:
In der acedia mufdt du in deiner Zelle bleiben, auch wenn sie dir unertrig-



Wider das Unbehagen in der Kirche 165

lich ist. Suche keinen Vorwand, dich mit irgend etwas zu zerstreuen. Jedes,
auch das frommste Vorhaben wird nur Unheil bringen. Halte durch im
Gebet, auch wenn Uberdruff und Versuchungen dich quélen. Suche Hilfe
und Trost allein bei Gott, auch wenn du meinst, dafl er fern ist. Er hort dich.
Und sprich mit einem erfahrenen Bruder iiber deinen Zustand. Lafl ihn
deine Versuchungen und Illusionen wissen, damit er dem Teufel auf die
Schliche kommt. Und vor allem: Gehorche!

Was konnen wir heute mit solchen Anweisungen anfangen — wir, die
nicht in einer einsamen Zelle leben, die nicht viele Stunden im Gebet ver-
bringen kénnen, die viel Umgang mit Menschen, viele Aufgaben und Zer-
streuungen haben? Vielleicht helfen sie uns weiter als die Ratschldge von
Zeitgenossen, die in der gleichen Situation befangen sind wie wir. Wir
miissen sie nur ,ubersetzen®.

Unsere Ubersetzung wiirde etwa lauten: Fliehe nicht vor deiner inneren
Misere in Aktivitdt und Gerede . . . Gehe dem Ubel auf den Grund. Nimm
dich selber an, ohne dich iiber deine Grenzen und Schwichen hinwegtau-
schen zu wollen. Verstecke dich nicht hinter einer Rolle oder einem Image,
das besser scheint, als du wirklich bist. Die Monche, die in der acedia in
threr Zelle blieben, konnten sich selber nicht ausweichen. Weiche auch du
nicht aus!

In deiner Lebensweise gibt es Annehmlichkeiten und Ablenkungen, wie
sie die Monche nicht kannten. Du darfst dich nicht an sie klammern. Du
mufdt verzichten und loslassen konnen, wenn es notwendig ist. Versdume
nicht die Gelegenheiten in deinem Alltag, wo du fiir Gerechtigkeit und
Wabhrheit eintreten kannst, auch wenn es nicht ,opportun® ist, wenn es dir
nur Nachteile bringt. Gehe nie den Weg des geringsten Widerstandes auf
Kosten anderer. Bemiihe dich, die wohltitigen Illusionen in deinem Leben
zu zerstoren, Suche den ,feed-back® eines offenen Gesprichs; nimm Kritik
bereitwillig an. Versuche nicht immer, dich zu rechtfertigen.

Und dann priife zugleich den ,Stellenwert® des Gebets in deinem Leben.
Denn ohne Gott im Gebet nahe zu sein, kannst du das alles nicht ... Du
hast nicht so viel Zeit wie die M6nche, die stundenlang im Gebet durchhiel-
ten ... Aber kannst du tiberhaupt lingere Zeit allein sein mit Gott? Fin-
dest du nicht lieber Vorwande, um diesem Alleinsein zu entgehen? Es
konnte sein, dafl dein Gebet nur eine fromme Umrahmung deines Lebens
ist, das sich im Grunde schon selber geniigt. Man meint zu wissen, was Gott
von einem wollen kann und dafl er im Grunde zufrieden sein muff. Man
braucht ihn nicht eigens zu fragen, nicht auf ihn hinzuh6ren. Man ist ja ein
verniinftiger Mensch und ein anstdndiger Biirger . . . Die Monche, die stun-
denlang im Gebet durchhielten trotz innerer Leere, lieferten sich ganz
Gott aus, liefen sich von ihm in Frage stellen. Mochtest du beten wie sie?



Eva M. Liiders 166

Mochtest du die Stimme héren, die dich zur radikalen Nachfolge Jesu
Christi ruft: ,Verlasse alles. Gib Sicherheiten und Privilegien auf. Blicke
nicht zuriick. Denke nicht an das, was man dir antut. Folge mir. Gehe den
Weg, den ich dir zeige, auch wenn niemand mit dir geht.

Wenn du in der acedia unserer Zeit kein Unheil anrichten willst — dort
wo du entscheiden, handeln, mit Menschen umgehen mufit: dann brauchst
du eine starke Selbstkontrolle. Du darfst deine Unzufriedenheit, deine
Nervositit, dein inneres Leiden nicht an anderen Menschen auslassen. Das
Unbheil, in das wir Menschen verkettet sind, entsteht und verbreitet sich
dadurch, daB jeder das Leid, das ihm zugefiigt wird, irgendwie weitergibt,
manchmal sogar an viele andere, die es dann ihrerseits weiterverbreiten.
Wir kennen die verhingnisvollen Auswirkungen einer ungliicklichen
Kindheit oder Ehe auf das soziale Verhalten eines Menschen. Aber es gibt
auch weniger offensichtliche Leiden; die den Menschen treiben, anderen
das Leben schwerzumachen, sie zu unterdriicken, zu schidigen... Du
mufit also das Leiden, das Unrecht, das andere dir zufiigen, bei dir selber
enden lassen, es iiberwinden, ohne dafl jemand etwas zu spiiren bekommt.
Dann folgst du deinem Herrn, der den Haf in Liebe verwandelte, und
gehorst zu seiner Heilsgemeinde, die das Unheil der Welt besiegen mdchte.
Aber du darfst nicht erwarten, dal du dabei viel Unterstiitzung findest.
Du muflt dich ganz auf den Herrn verlassen und wissen, dafl MiRerfolg,
Leiden, Verfolgung das Siegel seiner Freundschaft sind.

Aber du darfst dich nicht abkapseln. Du kénntest einer frommen Illu-
sion verfallen und meinen, daf nur immer du das arme Opfer bist. Viel-
leicht miissen andere unter dir leiden. Du kénntest durch deine eigene
Schuld isoliert und unbeliebt sein. Wir wissen nie genau, wie wir auf an-
dere wirken. Deshalb solltest du mit einem einsichtigen Menschen iiber
alles das sprechen. Aber denke nicht, dafl du einen stindigen Seelenfiihrer
haben muflt. Das gibt es heute selten. Es kdnnte sogar eine eigene Gefahr
sein, wenn du Verantwortung auf ihn abwilzen, wenn du verstanden sein
mochtest und Trost und Geborgenbeit suchst. Aber wenn dir einmal jemand
richtig zuhort und dir helfen will: dann bemiihe dich um Wahrhaftigkeit
und Offenheit. Es kommt nicht darauf an, ob er besser oder schlechter von
dir denkt. Er soll dir helfen, dein Leben klarer zu sehen und auf Gott hin
zu orientieren.

Was aber bedeutet in unserem Fall der Gehorsam, der von den Ménchen
in der acedia verlangt wird? Wir wiirden in unserer Ubersetzung empfeh-
len: Suche den Dialog! Lerne das Zuhoren! Denke nicht, daff allein in
deinen Anschauungen die Wahrheit ist. Respektiere die Meinung des
anderen, auch wenn du sie nicht teilen kannst. Gib auch deinem Gegner die
eine Chance und setze immer voraus, dafl er guten Willen hat und um die



Wider das Unbehagen in der Kirche 167

Wabhrheit bemiiht ist. Vor allem: Hore hin auf das Gebot der Stunde, auf
die Situationen und Aufgaben, in die du gestellt bist. Erfiille die sachlichen
Erfordernisse, statt um deine eigene Rolle besorgt zu sein.

Die Monche, die ihren Ratgeber befolgten, die in ihrer Zelle blieben
und trotz Uberdrufl und innerer Qualen im Gebet durchhielten und nach
Gott riefen, erfuhren, dafl er ihnen im Dunkel ganz nahe war. Er war nur
anders, als sie ihn sich bisher gedacht hatten. Sie versanken in Ehrfurcht
vor seinem unergriindlichen Geheimnis. Und zugleich horten sie sich ,bei
ihrem Namen gerufen. Der grofle und unbegreifliche Gott bot ihnen seine
Freundschaft an. Und in seiner Néhe, in seiner Liebe fanden sie sich selbst,
konnten sie sich ertragen — auch ihre Nichtigkeit, ihr Versagen, ihre
Schuld ... Weil Gott sie liebte, konnten sie sich selber lieben — als einen
Teil der guten Schépfung Gottes. Aber das géttliche Du war ihnen wich-
tiger als das eigene Ich. Deshalb konnten sie jetzt in innerer Freiheit mit
allem umgehen, was ihnen sonst Flucht vor der eigenen inneren Leere,
Mittel der Selbstbestitigung und ein Abreagieren des eigenen Unbehagens
gewesen wire . ..

Jetzt konnten sie sich engagieren — zum Nutzen, zum Heil der Men-
schen. Sie waren das Werkzeug in der Hand ihres Herrn. Sie waren ein-
verstanden, dafl er sein Werkzeug nicht schonte; es geniigte ihnen, die
Hand zu spiiren, die es fithrte ... In den Missionen arbeiteten sie unter
schwierigen, bedrohlichen Bedingungen. Sie traten fiir die Wahrheit ein,
ohne sich vor Isolierung, Verkennung, Verfolgung zu fiirchten. Sie konn-
ten sich mit den komplizierten Verhiltnissen der Welt befassen, ohne sich
von ihrem Geist beeinflussen zu lassen. Sie konnten sogar hohe Amter
bekleiden und den Versuchungen der Macht widerstehen. Und sie konnten
alles, was sie leisteten und erreicht hatten, wieder loslassen. Denn sie
brauchten nichts aufler der Freundschaft Gottes, um gliicklich zu sein. Und
nichts konnte ihnen die Freude und innere Freiheit nehmen . .. Sie waren
dankbar fiir alles, was ihnen geschah und geschehen war — auch fiir die
acedia, die fiir sie der Durchgang zu diesem Einklang mit dem gottlichen
Du wurde.

Diesen Durchgang sollen auch wir finden — wenn wir unsere Ubersetzung
des alten Ratgebers befolgen — wenn wir unser Unbehagen, unsere Leere,
unsere Probleme und unsere Verworrenheit ehrlich ins Auge fassen und
durchstehen — wenn wir uns dem lebendigen Gott ausliefern, der immer
anders ist, als wir ihn haben wollen . .. Warum fallt es uns so schwer, das
zu begreifen? Warum sind wir immer dabei, unsere ,,Zelle“ unter irgend-
einem Vorwand zu verlassen, uns abzulenken, abzureagieren, indem wir
uns in Aktivitit und Kédmpfe stirzen, die unser Unbehagen nur weiter
verbreiten . . . Die Monche, die in der acedia im Gebet durchhielten, wiir-



Friedrich Wulf 168

den uns vielleicht sagen, dafl wir den ,geistlichen Kampf* nicht ernst neh-
men, dafl wir nicht mit dem Einsatz unserer ganzen Existenz um die Nihe
Gottes ringen, dafl wir iiberhaupt nicht auf ihn hinhéren, uns nicht von ihm
rufen lassen. Sie wiirden uns vielleicht empfehlen, alles liegenzulassen,
was uns auch noch so wichtig erscheint, und erst einmal in die Wiiste zu
gehen, um mit Gott allein zu sein.

Diese Wiiste wire sicherlich keine Weltflucht, kein Ausweichen vor
unseren Problemen und Aufgaben. Sie wiirde uns bereitmachen, erst rich-
tig mit ihnen umzugehen, von Grund aus etwas zu dndern an den Verhalt-
nissen, in denen Unbehagen immer nur neues Unbehagen hervorbringt.
Wir miissen den Mut haben, den uns gemiflen Weg in die Wiiste zu er-
kennen, unsere Form des Alleinseins, des Ringens mit Gott anzunehmen.
Um der Heilssendung der Kirche, um unserer ins Unheil verstrickten Welt
willen, sind wir dazu aufgerufen.

Verkiindigung als geistlicher Vorgang

Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Viele, nicht nur die Skeptiker, die Pessimisten oder die berufsméfligen
Kritisierer, meinen, wir seien mit der Predigt, wie man sie bisher verstand
und praktizierte, am Ende. Diese Predigt, soweit es um Glaubensverkiin-
digung ging, sei nach Inhalt und Sprache zu sehr von der theologischen
Uberlieferung geprigt gewesen (wie sie auch in den Dokumenten des
kirchlichen Lehramtes begegne) und habe sie dem Menschen in seiner
jeweiligen Zeit nahezubringen versucht. Aber eben das sei heute nicht
mehr moglich. Sie gehe, so hort man immer héufiger sagen, ins Leere und
erreiche den Horer weitgehend nicht mehr. Das gelte auch dort, wo man
sich die Erkenntnise der modernen Exegese zunutze mache und in der
heutigen Theologie zu Hause sei. Selbst die vielfach und im ganzen zu
Recht gelobten Vorlagen fiir die Auslegung der neuen Sonntagsperikopen
iberschritten diese Grenze nicht.

Ein solches Urteil mag hart erscheinen. Aber ein genaueres Zusehen
deckt hier ein Problem auf, das man nicht einfach durch den Hinweis auf
die schlechten Prediger und auf einen zunehmenden Glaubensschwund
abtun kann. Die Schwierigkeit liegt tiefer. Zunichst das Sprachproblem.





