Friedrich Wulf 168

den uns vielleicht sagen, dafl wir den ,geistlichen Kampf* nicht ernst neh-
men, dafl wir nicht mit dem Einsatz unserer ganzen Existenz um die Nihe
Gottes ringen, dafl wir iiberhaupt nicht auf ihn hinhéren, uns nicht von ihm
rufen lassen. Sie wiirden uns vielleicht empfehlen, alles liegenzulassen,
was uns auch noch so wichtig erscheint, und erst einmal in die Wiiste zu
gehen, um mit Gott allein zu sein.

Diese Wiiste wire sicherlich keine Weltflucht, kein Ausweichen vor
unseren Problemen und Aufgaben. Sie wiirde uns bereitmachen, erst rich-
tig mit ihnen umzugehen, von Grund aus etwas zu dndern an den Verhalt-
nissen, in denen Unbehagen immer nur neues Unbehagen hervorbringt.
Wir miissen den Mut haben, den uns gemiflen Weg in die Wiiste zu er-
kennen, unsere Form des Alleinseins, des Ringens mit Gott anzunehmen.
Um der Heilssendung der Kirche, um unserer ins Unheil verstrickten Welt
willen, sind wir dazu aufgerufen.

Verkiindigung als geistlicher Vorgang

Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Viele, nicht nur die Skeptiker, die Pessimisten oder die berufsméfligen
Kritisierer, meinen, wir seien mit der Predigt, wie man sie bisher verstand
und praktizierte, am Ende. Diese Predigt, soweit es um Glaubensverkiin-
digung ging, sei nach Inhalt und Sprache zu sehr von der theologischen
Uberlieferung geprigt gewesen (wie sie auch in den Dokumenten des
kirchlichen Lehramtes begegne) und habe sie dem Menschen in seiner
jeweiligen Zeit nahezubringen versucht. Aber eben das sei heute nicht
mehr moglich. Sie gehe, so hort man immer héufiger sagen, ins Leere und
erreiche den Horer weitgehend nicht mehr. Das gelte auch dort, wo man
sich die Erkenntnise der modernen Exegese zunutze mache und in der
heutigen Theologie zu Hause sei. Selbst die vielfach und im ganzen zu
Recht gelobten Vorlagen fiir die Auslegung der neuen Sonntagsperikopen
iberschritten diese Grenze nicht.

Ein solches Urteil mag hart erscheinen. Aber ein genaueres Zusehen
deckt hier ein Problem auf, das man nicht einfach durch den Hinweis auf
die schlechten Prediger und auf einen zunehmenden Glaubensschwund
abtun kann. Die Schwierigkeit liegt tiefer. Zunichst das Sprachproblem.



Verkiindigung als geistlicher Vorgang 169

Viele Worte ans dem Schatz der theologischen Tradition, wie Gnade,
Ubernatur, Erbsiinde, Erlosung, Rechtfertigung, Wiedergeburt, Gottes-
kindschaft, Endgericht, Fegfener, Himmel, Holle, sind ans dem Erfah-
rungs- und Vorstellungshorizont unserer Zeit nur noch schwer vollziehbar
und werden auf jeden Fall sehr hiufig nicht mehr geniigend mit Lebens-
wirklichkeit gefiillt. Das gilt selbst fiir Sprache und Vorstellungswelt der
Bibel. Die Bibelfrendigkeit der Zeit nach dem zweiten Weltkrieg und noch
withrend des Konzils ist lingst vorbei; die hohen Erwartungen haben sich
nicht erfiillt. Dabei sind es aber nicht nur die religions- und kulturge-
schichtlich bedingten Aussagen und Vorstellungen, die hier fremd anmu-
ten, wie etwa das Gesetzesdenken, der Wunder- und Ddmonenglaube, die
Auffassung von einer numinosen Natur und iberhaupt die einem ur-
spriinglich mythischen Denken entstammende Begriffswelt: Gottessohn-
schaft, Jungfrauengeburt, Auferstehung, Himmelfahrt, Wiederkunft Chri-
sti. Die christliche Botschaft selbst, jedenfalls so, wie sie ausgelegt wird,
wedkt in einer emanzipierten Welt, die ihr Heil in der eigenen Anstren-
gung und kaum noch in jenseitigen Méchten sucht, tiefsitzende Zweifel, die
nicht leicht iiberspielt werden. Ihre Geheimnisse scheinen zur realen Welt
und ihrer Entwicklung, wie sie gegenwirtig erfahren werden, in einem
krassen Gegensatz zu stehen. Da liegt der Kern der Schwierigkeiten fiir die
gegenwirtige Verkiindigung. Es ist nicht nur ein Sprachproblem. Es ist
mehr. Die christliche Botschaft als solche, die Botschaft von der Erlosung
und Rechtfertigung durch den Krenzestod Christi, begegnet einem wach-
senden Unverstandnis, 148t viele leer, riihrt sie nicht mehr an. Der riick-
laufige Besuch der Sonntagsmesse héngt auch damit zusammen. Die Fra-
gen der Bibel und der Lehriiberlieferung scheinen nicht mehr die unseren
zu sein.

Aus dieser Erfahrung heraus ist es begreiflich, daBl viele Prediger resi-
gnieren. Sie wissen oft nicht mehr, was und wie sie predigen sollen. Den-
noch ist ihre Reaktion im Grunde ein Kurzschlufl. Denn so unbedingt neu
ist das gar nicht, was wir heute erleben. Nur kommt hente stirker und
unverhillter zum Vorschein, was es nm Gottes Wort ist, wie es in Schrift
und Uberlieferung — und nur so — an uns kommt. Wir schienen es zu lange
vergessen zu haben, gingen zu sicher mit ihm um und glaubten es wie einen
unverlierbaren Wahrheitsbesitz in Hinden zu haben. Wir gaben es buch-
stabengetreu weiter, wie wir es selbst vernommen hatten und wie es schon
Generationen, ja Jahrhunderte vor uns taten. Das schien so lange selbst-
verstandlich, als die Welt, jedenfalls die christliche, das christliche Milieu,
vom Wortschatz und den Vorstellungen der Bibel und der theologischen
Tradition gepragt war. Das ist heute so nicht mehr und immer weniger
der Fall. So werden wir vor ein Problem gezwungen, das immer schon da



Friedrich Wulf 170

war, das wir aber aus den Augen verloren hatten, vor das Geheimnis des
Gotteswortes im Menschenwort. Inzwischen haben wir dariiber viel nach-
gedacht und sind dabei zu Erkenntnissen gekommen, die fiir die Frage der
Verkiindigung von fundamentaler Bedeutung sind. Wir wissen heute
wieder neu und tiefer: Alle Glaubensaussagen, auch die der Bibel, sind
immer nur ein Versuch, ein unsagbares Geheimnis ins Wort zu bringen;
sie bleiben notwendig hinter der Wirklichkeit zuriick; sie sind nie die
Wirklichkeit selbst. Wenn sich nun schon im Gotteswort der HI. Schrift
das Heilshandeln Gottes an der Welt, am Menschen, insbesondere das
alles zusammenfassende Christusereignis nur in einer vorldufigen, verhiill-
ten, spiegelhaften Weise, im Mysterium, sagt Paulus (1 Kor 2, 7)*, offen-
bart, um wieviel mehr gilt das dann fir die Glaubensaussagen der kirch-
lichen Uberlieferung. Angefangen von den friihchristlichen Bekenntnissen
liber die Dogmen der Kirche bis zur Verkiindigung des ordentlichen kirch-
lichen Lehramtes (magisterium ordinarium).

Dazu kommt noch folgendes, und das ist uns erst in neuerer Zeit in
seiner ganzen Bedeutung aufgegangen. Weil Gottes Wort uns nur im
Menschenwort gegeben ist, ist es immer geschichtliches Wort. Das bedeu-
tet, dal es wesentlich zeit- und situationsbedingt ist; es muf} sich der Spra-
che und Vorstellungswelt seiner Zeit und Umgebung bedienen. Und da es
gesprochenes Wort ist, ergeht es aus einer bestimmten geschichtlichen
Stunde, aus einer einmaligen Situation, an Menschen einer bestimmten
Zeit, in eine bestimmte, oft einmalige geschichtliche Situation hinein. Das
relativiert notwendigerweise alle Glaubensaussagen, mogen sie noch so zeit-
enthoben formuliert sein und den Eindruck des Unabinderlichen machen.
Solche Relativierung, die im einen Fall geringer, im anderen stirker sein
kann, tut der Uniiberholbarkeit des biblischen Wortes, hinter das wir nie
zuriickgehen konnen, keinen Eintrag, und stellt auch nicht die bleibende
Giiltigkeit (Wahrheit) der Dogmen in Frage. Wohl aber ist damit gesagt:
die Wirklichkeit des Glaubens, der Geheimnisse Gottes und seines Chri-
stus kann nie so ausgedriickt werden, dafl sie fiir alle kommenden Zeiten
in gleicher Deutlichkeit verstehbar bleibt und die je neue Situation, den je
neuen Adressaten in gleicher Urspriinglichkeit trifft. Darum mufl Gottes
Wort immer wieder neu tbersetzt werden. Das betrifft nicht nur die Spra-
che, sondern auch die gemeinte Sache; beides ist voneinander nicht zu tren-
nen. Dieser Ubersetzungsvorgang begann schon frith. Der Vergleich der
vier Evangelien zeigt es; selbst unter den Synoptikern sind die Unter-
schiede nicht gering, trotz der weitgehenden Ubereinstimmung im ver-
wendeten Material: die Sehweise ist jeweils anders, die Schwerpunkte

1 Vgl. H. Schlier, Das Wort Gottes, Wiirzburg 1958, S. 22.



Verkiindigung als geistlicher Vorgang 171

werden verschieden gesetzt, je nach dem vorgesteckten Ziel. Und erst
Paulus! Wie hat er das Christusgeheimnis entfaltet und mitten in die Aus-
einandersetzungen gestellt, denen die erste Christenheit ausgesetzt war.
Was schon im Neuen Testament begann, hat sich in der Geschichte der
Glaubensverkiindigung fortgesetzt und fordert heute, in dem Umbruch,
den wir erleben, eine neue und ungewdhnliche Anstrengung, der sich der
Verkiindiger nicht entzichen darf. Wie vermag er sie zu leisten? Wir ver-
suchen es kurz zu skizzieren, und damit kommen wir zum Kern unseres
Themas. Was zu geschehen hat, ist im tiefsten ein geistlicher Vorgang.

Zunidchst scheint das allerdings nicht so. Bevor nimlich das Wort der
Schrift und die Lehriiberlieferung der Kirche in das Hier und Heute uber-
setzt werden konnen, gilt es genau zu wissen, was sie eigentlich meinen.
Wir glaubten das lange Zeit zu wissen und miissen heute gestehen, dafl wir
es viel zu wenig wuflten, weil wir aus Gottes Wort, das in die Geschichte
hinein gesprochen wurde und darum nur aus ihrer Situation heraus ver-
standen werden kann, allzusehr eine Lehre machten, es in ein Lehr-
gebdude einfiigten, in dem alles seinen festen Ort und seine unabinder-
liche Bedeutung hatte. Die von der Exegese, aber auch von der Dogmen-
geschichte erzwungene Korrektur, die die Geschichtlichkeit von Schrift und
Uberlieferung mit all ihren Konsequenzen wieder ernst nimmt, macht dem
Verkiindiger schwer zu schaffen. Viele kapitulieren vor der Arbeit, die
ihnen hier abverlangt wird, obwohl man nicht iiber Mangel an Hilfen
klagen kann, die den urspriinglich intendierten Sinn des biblischen Wor-
tes und der kirchlichen Lehriiberlieferung erschliefen (auch wenn man
zuweilen den Eindruck hat, es wiirden die unterschiedlichsten theologischen
und exegetischen Meinungen angeboten, die kaum auf einen Nenner zu
bringen sind). Wenn irgendwann, dann ist hier, bei dem tieferen Ein-
dringen in Gottes geschichtlich ergangenes und weitergegebenes Wort mit
den Hilfsmitteln, die uns heute zur Verfiigung stehen, eine Teamarbeit
am Platz. Der einzelne schafft es in vielen Fillen nicht mehr.

Ahnliches gilt fiir die zweite Arbeit, die der Verkiindiger zu leisten hat:
die Ubersetzung des tiberlieferten Glaubensgutes in die Sprache und den
Vorstellungshorizont unserer Zeit, mit ihren spezifischen Erfahrungen,
Anliegen, Noten, Erwartungen und Hoffnungen. Auch dazu bedarf es der
Hilfe, zundchst der Theologen. Hier stehen wir erst in den Anfingen,
befinden wir uns im Stadium des Experiments. Beziiglich der Ubersetzung
theologiegeschichtlicher Grundbegriffe denke man etwa an die hauptséch-
lich von niederlandischen Theologen angestellten Versuche, das Geheim-
nis der Eucharistie, niherhin der Wesensverwandlung (Transsubstantia-
tion) dem heutigen Menschen in einer ihm verstindlichen Begrifflichkeit



Friedrich Wulf 172

klarer zu machen®. Oder auch an das Bemiihen, neue Zuginge fiir den
Glauben an das gott-menschliche Geheimnis Jesu zu eréffnend. Breiter
setzen die Versuche an, biblische Grundbegriffe in die Sprache unserer Zeit
zu tibersetzen und auf unsere Situation hin zu aktualisieren?, mit mehr oder
weniger Erfolg. Oft kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, als suche
man zur Losung der uns bedringenden Probleme in der Bibel mehr, als sie
fir eine verantwortbare Auslegung hergibt®. Aber auch dort, wo es mit
grofem Kénnen gelingt, grundlegende Wirklichkeiten der neutestament-
lichen Botschaft auf die Mentalitdt und die Erwartungen des heutigen
Menschen zu interpretieren®, bleibt die eigentliche Ubersetzung immer
noch zu leisten; sie ist dem Verktndiger allein vorbehalten. Sie erst macht
das iiberlieferte Wort zu einem hier und jetzt gesprochenen Wort, in dem
Gott selbst gegenwirtig wird und das Herz des Horers anrithrt”. Sie ist der
Nerv der Verkiindigung, alles andere ist nur Vorbereitung dazu. Was die
Theologen zur Ubersetzung des Gotteswortes in unsere Zeit leisten kon-
nen, sind Hinweise darauf, was mit diesem oder jenem Wort und Bild,
diesem oder jenem Gedankengang, heute, in einer verdnderten Welt und
Erfahrung wohl gemeint sein konnte, wie sie hier und heute zu verstehen
und auszudriicken seien. Aber das alles bleibt noch im Bereich der Beleh-
rung, ist ein Reden ,liber etwas®, nicht das Wort selbst8, Wer sich darum

* 0. Semmelroth, Eucharistische Wandlung, in: GuL 40 (1967), 93 ff.

8 Vgl. K. Rabner, Die zwei Grundtypen der Christologie, in: Schriften zur Theologie X,
Ziirich 1972; ders., Wer bist Du eigentlich — Jesus? in: GuL 44 (1971), 404 ff.; B. Lange-
meyer, Was heifit, Gott ist Mensch geworden? Ein Versuch, in: GuL 43 (1970), 407 ff.

* Praktisches Bibellexikon. Hrsg. von A.Grabner-Haider, Freiburg 1969; A. Grabner-
Haider, Die Bibel und unsere Sprache, Freiburg 1970.

% Das gilt z. B. fiir die immer haufiger begegnende Festlegung Jesu auf eine sozial-revo-
lutiondre Sendung. Dagegen O.Cullmann, Jesus und die Revolutiondre seiner Zeit,
Tibingen 1970, sowie M. Hengel, War Jesus Revolutionir? Stuttgart, 31971.

¢ Das scheint mir etwa bei H. Schiirmann, Der proexistente Christus — die Mitte des
Glaubens von morgen? (Diakonia 3 [1972], 147 ff.) der Fall zu sein, wo dem heutigen
Menschen in einer evolutiven Welt Christus als der ,Mensch fir die anderen® ..., weil
auf den ,ganz Anderen hin“ vorgestellt wird. Hier sind Horizontale und Vertikale in der
gleichen personalen Haltung untrennbar und sich gegenseitig bedingend miteinander
verbunden. Seine These lautet: ,Glaubensvollzug und Frémmigkeit von morgen werden
so charakterisiert sein: in Christus ,mitten in der Welt' (Voillaume), ,am letzten Platz‘
(Charles de Foucauld), ,im Einsatz Gottes leben‘ (Urs v. Balthasar). Dem Christus ,fir
uns“ entspricht der ,Gott mit der Welt“.

7 Vgl. Liturgickonstitution des 1. Vat., Art. 7; Konstitution iiber die Offenbarung, Art. 2.
8 Vgl. dazu K. Rahner, in: E. Jiingel / K. Rahner, Was ist ein Sakrament?, Freiburg 1972,
S.73: ,Der Nachweis des Satzes, dafl das Wort Gottes in seinem vollen, urspriinglichen
Wesen nicht als satzhafie Belehrung ,iiber etwas’ ... aufgefaflt werden darf ..., sondern
als exhibitives, gegenwirtiges Wort, in dem und unter dem die bezeichnete Sache allererst
gegenwartig ist, und zwar in einem gegenseitigen Bedingungsverhiltnis, der Art, daf das
Wort gebildet wird durch die Sache, die so kommt, und die Sache kommt, indem und
weil sie sich so verlautbart — der Nachweis dieses Satzes wird vorgelegt® in: K. Rahner,
Wort und Eucharistie, Schriflen zur Theologie 1V, 322-329.



Verkiindigung als geistlicher Vorgang 173

als Verkiindiger damit begniigen wiirde, zeitnahe, die Situation des heuti-
gen Menschen treffende Neuinterpretationen biblischer Perikopen oder des
alten Credos vorzutragen, mogen sie durchaus die gemeinte Sache tref-
fen, wiirde zwar neue Erkenntnisse und Einsichten vermitteln, wiirde den
Horer interessieren, bereichern und unter Umstanden begliicken konnen,
aber nicht notwendig Glauben wecken und zur Umkehr bewegen. Das aber
ist gerade das Entscheidende christlicher Verkiindigung. Sie will jenen
lebendigen Glauben wecken, der das Leben in all seiner Rétselhaftigkeit
bestehen 1a8}t, der mitten in der erfahrenen und nicht aufgehobenen Dun-
kelheit Licht spendet und den Horizont auf Hoffnung hin erhellt, der den
Menschen dndert und zu Taten antreibt. Dazu gehort mehr als Vermitt-
lung von Erkenntnis und Einsicht, auch wenn diese sich auf Gegenstande
des Glaubens beziehen und zur Vertiefung des Glaubens beitragen.

Damit aber stellt sich die Frage: Was macht denn eigentlich den Ver-
kiindiger zum Verkiindiger im Sinne des christlichen Auftrags? Wie kann
er Gottes Wort so zum Klingen bringen, dafl Gott selbst darin zum Spre-
chen kommt und darum im gesprochenen Wort etwas von jener umwan-
delnden Macht wirksam wird, die nach dem Zeugnis der Evangelisten
(Mk 1,22; Jo 6,69) von Christi Wort ausging? Dafiir muf} er selbst mit
Gottes Wort umgegangen sein, mufl er sich auf dessen Verheiffungen und
Mahnungen eingelassen haben, nicht nur im Gebet der Stille, in der ein-
samen Meditation und Versenkung, sondern in seiner bunten, vielgestal-
tigen und bewegten Geschichte, im Gang seines Lebens, in den taglichen
und wedhselnden Erfahrungen seines Herzens. Das besagt mehr, als im
Alltag mit seinen tausenderlei Dingen und Beanspruchungen oft an Gott
zu denken, sozusagen zum Himmel aufzuschauen, um nicht im Irdischen
unterzugehen. Er muf sich vielmehr sehr niichtern, aber im Glauben an
den hier und jetzt gegenwirtigen Schopfer- und Erlésergott, dem Leben,
so wie es an ihn herankommt und ihn anfordert, aussetzen. Er muf} es ernst
nehmen, unverkiirzt, und ohne ihm auszuweichen, es als die eigentliche
Wirklichkeit betrachten, in der er menschlich und christlich heranreifen
und dem Geheimnis Gottes begegnen soll. Er muf} sich verantwortlich
wissen fir die Welt und ihre Entwicklung. Denn Gott selbst steht hinter
ihr und ihren Kriften; er hat sie dem Menschen anvertraut, ihn an seine
Stelle gesetzt und zu seinem Partner berufen. Darum tut er sich thm nicht
in erster Linie in aufergewdhnlichen Ereignissen, in besonderen Gnaden-
stunden, sondern in den ,Zeichen der Zeit“ kund. Auf sie hat der Glau-
bende zu achten. Er wird sie, und damit Gottes Fithrung, nicht erkennen,
wenn er die ,Zeit* nicht selbst lebt, ihre Luft nicht atmet, um ihre Pro-
bleme nicht weil. Zwar ist ,Gottes Zeit“ nicht einfach die ,Zeit dieser
Welt*; sie ist verhiillt unter der Weltzeit, steht zu ihr, insofern sie Zeit



Friedrich Wulf 174

des Unglaubens und der Siinde ist, sogar im Gegensatz. Dennoch wird
»Gottes Zeit“ immer nur in dieser , Weltzeit“ kund. Darum gilt es fur den
Glaubenden zu unterscheiden zwischen dem Guten und dem Bosen, den
Chancen und den Gefahren, die eine Zeit in sich birgt. Aber eben das zu
tun, heifdt die ,Zeichen der Zeit“ zu erkennen, Gottes Auftrag zu verneh-
men. Daf} es dazu auch immer wieder der Stille, der Einkehr, der Zuriick-
gezogenheit und Einsamkeit, des verweilenden Gebetes bedarf, versteht
sich von selbst.

Sich auf Gottes Wort einlassen, mit ihm umgehen, heifit dann vor allem,
im Glauben an den, der die Einheit der Menschheit in Gerechtigkeit und
Liebe will, sich den Mitmenschen auszusetzen, fiir sie dazusein, an ihren
Anliegen und Néten Anteil zu nehmen, sie an sich herankommen zu lassen
und ihnen zu begegnen, sie zu tragen und zu ertragen. Nur so wird das
»Gesetz Christi“ erfillt (Gal 5,4; 6,2). Nur so erfiillt sich iiberhaupt
Menschsein. Menschsein heifit nichts anderes als Mitmensch sein. So hat
es Gott gewollt. So hat es darum auch Christus exemplarisch gelebt. Er hat
nicht nur den Johannes, sondern auch den Judas in seine Nihe geholt und
zu Vertrauten gemacht. Er ist selbst dort noch fiir die Menschen eingestan-
den, wo sie ihm den Tod brachten; er bleibt auf ihrer Seite bis zum letzten
Atemzug. Mitten in dieses Leben hatte ihn der Vater geschickt, dorthin,
wo geboren und gestorben, geliebt und gehafit wird, wo die Welt und
ihre Geschichte in ein undurchdringliches Geheimnis gehiillt sind und der
Mensch sich selbst zum Rétsel wird, wo darum der Zweifel und die Ange-
fochtenheit zu Hause sind und das Letzte der Aufschrei ist und der Ab-
sturz in das Dunkel.

Hier, in der Wirklichkeit des Lebens, die nach allen Seiten aufgerissen
und darum voller Fragen ist, voller Begliickungen und voller Schmerzen,
voller Hoffnungen und Enttduschungen, Hohen und Niederlagen, nicht in
einem abgeschirmten Innenraum, den der Beter nur allzuleicht mit seinen
eigenen Vorstellungen und Wiinschen ausfillt, nicht in einem Sakralraum,
der gegen die ,bose Welt“ abgeschirmt wird, ist der Ort, an dem sich der
Verkiindiger auf Gottes Verheiflungs- und Gerichtswort einlassen muf,
will er dieses Wort weitertragen, es als Kraft und als Trost oder auch als
zweischneidiges Schwert zu Gehor bringen. Andernfalls wiirde er hochstens
fromme oder auch gescheite Worte reden, gut gemeint, aber ohne g6ttliche
Wirklichkeit. Wer noch nicht erprobt worden ist, wem der Boden nicht
immer wieder einmal entzogen wurde, der hatte noch gar nicht die Még-
lichkeit, Gottes Wort in sein Leben hinein zu vernehmen, ein Glaubender
zu werden, auf Hoffnung hin zu leben und es immer wieder ,auf sein
Wort hin“ (Lk 5, 5) von neuem zu versuchen. Wie Israel in seiner Ge-
schichte, einer sehr profanen Geschichte — als Stamm eine unbedeutende



Verkiindigung als geistlicher Vorgang 175

Minoritit, als kleines Volk der stdndige Spielball zwischen rivalisierenden
Grofimichten — Gottes Walten erfuhr, so wird auch der Christ Gottes
,grofle Taten® nur dort erfahren, wo Gott ihn hingestellt hat: in der unver-
klirten Geschichte seines Lebens. Als Glaubender sieht er in allem Gott
am Werk, erfahrt er Gottes Fithrung, sowohl dort, wo ihm Hilfe zuteil
wird und ihm etwas gelingt, wie auch dort, wo nichts mehr zu sehen ist als
Not und Verlassenheit und Verdemiitigung.

Sind wir mit dieser Uberlegung aber nicht weit von unserem Thema
abgekommen? Nein! Denn Verkiindigung beginnt ja nicht erst in dem
Augenblick, wo einer seine Stimme erhebt, sondern mit der Vorbereitung
darauf, und diese Vorbereitung hat ihren entscheidenden Ort in der Glau-
benserfahrung des gelebten Lebens. Zwar wird die Unersetzlichkeit des
Studiums, die doppelte Aufgabe, das Gotteswort in seiner geschichtlichen
Aussageintention immer besser zu erkennen und es in die Gegenwart zu
iibersetzen, nicht geleugnet. Aber geistliches Wort, im Heiligen Geist
gesprochen, wird es nur dort, wo einer die Verheiflung Gottes, die iiber
diesem Leben liegt, trotz des gegenteiligen Scheins, als glaubhaft erfah-
ren hat. Nur wo das und in dem Mafle das der Fall ist, kann der Uberset-
zungsvorgang des Buchstabens in das Leben gelingen, vermag einer das
geschichtlich ergangene Gotteswort so im Hier und Jetzt zum Sprechen zu
bringen, dafl darin die Anliegen und Néte der Menschen von heute, aber
auch die Forderung Gottes an sie zu Gehor kommen, kann das Leben, des-
sen Ritselhaftigkeit und Sinnbedrohtheit immer bedringender erfahren
werden, erhellt und sinnvoll gemacht werden. Es ist fir die Verkiindigung,
soll sie ein geistlicher Vorgang sein, unabdingbar, daf} die eigene, aus der
Lebenswirklichkeit kommende Glaubenserfahrung in die Verkiindigung
mit eingeht. Nur so spricht Gott durch den Verkiindiger in seinem Geist,
ist der Verkiindiger sein personales Werkzeug, ist das menschliche Wort
sakramentale Vermittlung seines Wortes, ein lebendiges und wirksames
Wort, Anruf und Zuruf Gottes hier und heute. Ja, man muf} sagen: die
Glaubenserfahrung im Umgang mit Gottes Wort im Kontext des Lebens
ist fiir die Fruchtbarkeit der Verkiindigung wichtiger als das Wissen um
den letzten Stand der Exegese und die geschichtliche Situiertheit der
dogmatischen Lehriiberlieferung, aber auch als die Fahigkeit der literarisch
gekonnten Ubersetzung in die Zeit. Denn die tiefste Ubersetzung ge-
schicht durch den, der den Verkiindiger im Geist bewegt und ihm die
Sprachengabe verleiht. Aber auch das andere bleibt giiltig: Je tiefer einer
in den Sinn des geschichtlich ergangenen und weitergegebenen Gotteswor-
tes eingedrungen ist, je {iberzeugender ihm vom Wort und von der Sache
her die Ubersetzung gelingt, um so wirkméichtiger vermag das im Geist
gesprochene Wort seine Horer zu erreichen und zu bewegen.



Friedrich Wulf 176

Suchen wir diesen Vorgang des Einbringens der im gelebten Leben
gewonnenen Glaubenserfahrung in die Verkiindigung etwas genauer zu
erhellen. Es gibt hier zwei Wege. Der eine geht vom vorgegebenen Wort
der Schrift und der Uberlieferung aus und sucht das im Buchstaben Ge-
meinte auf das Leben hin aufzubrechen, im gelebten und tiglich von neuem
erfahrenen Leben zu verifizieren. Dieser Weg fiihrt gleichsam von oben
nach unten. Der andere Weg fithrt umgekehrt von unten nach oben. Er
geht von der realen Lebenserfahrung aus und sucht von daher in das hell-
dunkle Geheimnis des Offenbarungswortes vorzudringen, es im Glauben
als die Tiefendimension des in Christus von Gott angenommenen mensch-
lichen Lebens zu entdecken. Beide Wege verlangen vom Verkiindiger
Lebens- und Glaubenserfahrung, und beides Einheit; eines ist vom ande-
ren nicht zu trennen.

Zum ersten Weg: Nehmen wir ein Wort aus dem zweiten Korinther-
brief — es begegnet im Wortgottesdienst des 4. Fastensonntags, Lese-
jahr C—: ,Wenn einer in Christus ist, so ist er eine Neuschopfung. Das Alte
ist vergangen, siche, ein Neues ist geworden® (5, 17). Man wird dieses
Wort erkldren: In Christus hat der Glaubende eine neue Existenz erhal-
ten; sein Dasein wurde im Kreuzestod des Gottessohnes, durch die Lebens-
hingabe Jesu ,fiir uns“ und die Annahme dieser Hingabe von seiten des
Vaters neu begriindet. Der Christ hat, wie Paulus immer wieder sagt, seine
Existenz ,,in Christus®; er nimmt darum am Leben und an der Herrlich-
keit Christi teil. ,Das Alte“, das damit vergangen ist, das in den Tod Jesu
mit hineingenommen wurde, ist der ,, Todesleib“ des unerldsten Menschen,
in dem die Siinde herrschte. Der neue Mensch in Christus ist von dieser
Herrschaft befreit worden; er ist Leben, Leben in Freiheit und in der
Liebe. Frither hitte der glaubige Christ das problemlos hingenommen; er
glaubte es, und glaubte es zu verstehen. Er erfreute sich an dem Gedanken
des neuen Lebens; das erhob ihn iber den Alltag und gab seinem oft ein-
tonigen Dasein einen Glanz, erhohte sein Lebensgefithl. Aber heute?
Scheint die reale Lebenserfahrung solche Aussagen nicht Liigen zu stra-
fen? Erweisen sie sich nicht taglich als unglaubwiirdig? Wie soll man sie im
tatsdchlichen Lebenskontext realisieren? Sind die Christen wirklich, was
sie zu sein vorgeben? Ist das nicht alles Ideologie? So pflegt der heutige
Christ den Glauben zu hinterfragen. Er ist ein Skeptiker geworden. Die
hohen Aussagen der Offenbarung treffen nicht mehr seine Situation; sie
rithren ihn nicht mehr an, sie stoflen auf Gleichgultigkeit.

Der Verkiindiger mufl darum wissen. Er muf} auf die Schwierigkeit, die
viele heute mit dem Glauben haben, eingehen, muf} sie bewufit machen,
den Horer darauf hinlenken. Geschieht das nicht, dann bleibt die iiber-
lieferte Lehre, auch der Schrift, eine Leer-formel; sie sagt dem Menschen



Verkiindigung als geistlicher Vorgang 177

nichts mehr; sie bleibt ohne Wirkung. Wie aber erfiillt man sie mit Leben,
macht man sie glaubwiirdig? Indem man den Hérer anleitet, sich auf das
Wort der Offenbarung einzulassen, d. h. in diesem Fall, sich auf Christus
einzulassen. Wie man einen Menschen nur dann erkennt, wenn man sich
auf ihn einlafit, wie nur dort Liebe wachsen kann, wo man sich erschliefit,
so auch hier. Vielleicht bedarf es dazu einer Umkehr, einer Abkehr von
vielem, worauf man bisher gebaut hat. Man muf} sich auf den Weg machen,
es sich etwas kosten lassen; ohne das geht es nicht, werden die hohen Giiter
des Glaubens nicht geschenkt. Erst im Verlauf eines Weges, der miihsam
und begliickend zugleich ist, der Erfahrungen machen lifit, wird einem
aufgehen, was es mit den Worten der Offenbarung auf sich hat, wird sich
ihre Wirklichkeit erschliefen. Zu dieser Erfahrung mufy der Verkiindiger
den Hoérer anleiten, hinfithren; er mufl ihn wenigstens locken, den Weg
dahin zu versuchen. Er kann es aber nur, wenn er selbst die Wahrheit des
Gotteswortes schon erfahren hat, wenn er von der Wahrheit, die Leben
ist, etwas durchscheinen 1d8t. Er muf selbst in der Mitte des Christusmyste-
riums, des Todes und der Auferstehung leben. Nur so kann er es glaubhaft
bezeugen.

Der zweite Weg: Man beginnt bei der realen Lebenserfahrung, bei dem,
was den Menschen bedriickt oder auch erfullt, was er erhofft und ersehnt,
und sucht in die Tiefe solcher Erfahrungen vorzudringen, in das Dunkel
und die Ritselhaftigkeit, in das Begliickende und Aufrufende, in die
Erwartungen und Hoffnungen und sucht das dahinter liegende Geheim-
nis, das sich hier und da wie ein Spalt 6ffnet, zu ergriinden. Dieser Weg ist
beute darum so wichtig geworden, weil fir das Gefihl vieler Menschen,
auch Christen, die Welt, so wie sie sich gibt und entwickelt hat, keine
Transzendenz mehr frei zu geben scheint, als in sich verschlossen erfahren
wird. Hier bleibt fiir die Weckung des Glaubens oft gar kein anderer Weg,
als in die Tiefenschicht der eigenen humanen Erfahrung, der Welt- und
Menschenbegegnung hinabzufithren, um neue Tiren zu dem Geheimnis,
das wir Gott nennen, zu offnen. Auch hier soll das Gemeinte durch ein
Beispiel verdeutlicht werden.

Jeder, der mit Menschen zu tun hat und etwas vom Menschen versteht,
weil}, wie viele heute, gerade in der jingeren Generation, sich zum Ratsel
geworden sind. Sie tun sich mit sich selbst schwer, finden nur mithsam ihren
Weg zu ihrer Mitte, und immer wieder stoflen sie auf neue Hindernisse,
die sich diesem Weg entgegenstellen. Der Grund dafiir liegt vor allem im
Fehlen allgemein angenommener giiltiger Wahrheitskriterien und Wert-
mafistdbe. Jeder scheint auf sich selbst gestellt und auf seine eigene Erfah-
rung verwiesen. Von daher wird es immer schwerer, die mannigfachen und
sehr disparaten Eindriicke und Antriebe in eine sammelnde und sinn-



Friedrich Wulf 178

stiftende Mitte zu integrieren. Das Problem ist unter dem Namen der
Identitétssuche bekannt. Viele erleben heute das Schicksal von Herrn Stil-
ler (M. Frisch) am eigenen Leib. Sie fithlen sich zu sehr fremdbestimmt,
um, ihrer selbst michtig, in Freiheit iiber sich verfiigen zu konnen. Die
Angst, eine tiefsitzende Lebensangst, ist im Gefolge. Sie hindert sie daran,
ihr Leben, ihre Um- und Mitwelt objektiv, distanziert zu sehen und deren
Wirklichkeit zu erkennen, jene Wirklichkeit, die fiir den unbefangenen
und gelosten Menschen mit tausend Hinweisen iiber sich hinausweist. Was
ihnen als erstes nottut, ist Vertrauen und Geborgenheit, jenes Urvertrauen
zum Dasein, wie es das Kind hat, im Erleben der Liebe seiner Eltern. Viel-
leicht inden manche diese Geborgenheit und damit eine Selbstbestatigung,
vor allem in der liebenden Begegnung, in der schenkenden und erfahrenen
Liebe. Aber damit schleicht sich gleich auch wieder das Mifitrauen ein, ob
solche Liebe von Bestand ist, ob man sich nicht wieder gegenseitig entfrem-
det. Der Beispiele dafiir in der Umgebung sind Legion. So ist denn schon
jedes Miflverstdndnis, jedes falsch verstandene Wort oder Verhalten des
geliebten Menschen, jede Enttduschung der vorgestellten Hoffnungen und
Erwartungen Grund fiir neue Angst, die nach immer neuer Bestdtigung
sucht. — Auf diese Weise kommt einer aus der Unruhe nicht heraus; der
Boden, auf dem er steht, ist briichig, er kann jeder Zeit nachgeben.

In diese Situation hinein miifite der Verkiindiger die Gestalt Jesu stellen,
den Menschen Jesus, der einer von uns war und das Leben ungeschmailert
mit uns geteilt hat. Auch er hatte Angst; er ging auf ein dunkles Schicksal
zu, erlebte die Enttduschung an den Menschen und das Scheitern seines
Lebenswerks. Und dennoch gab er den Versuch nicht auf, die Menschen
fiir seine Botschaft zu gewinnen. Er vertraute sich ihnen auch dann noch
an, als seine Lage schon aussichtslos war, und obwohl er ,wufite, was im
Menschen war“. Er resignierte nicht, auch wenn er in seiner Angst schrie
und nach Markus mit einem Schrei verschied. Er verharrte in seinem Ver-
trauen zu Gott, den er seinen Vater nannte, auch wenn nichts dieses Ver-
trauen fir den dufleren Menschen zu rechtfertigen schien und die Seele
in Dunkel getaucht war. Er blieb der Geduldige, der Liebende und der
Verzeihende — noch am Kreuz, im Sterben. Das hat viele von denen, die
dabei waren, so beeindruckt, dafl sie zum Glauben an ihn und seine Bot-
schaft kamen und sich an ihm aufrichteten, durch sein Beispiel neue Hoff-
nung schopften: der rechte Schicher, der Hauptmann, die Frauen, die ihm
gefolgt waren, und viele, von denen das Evangelium nicht im einzelnen
berichtet. Dieser Christus lebt auch heute noch; er ist da, mitten unter uns;
man kann ihn erfahren: im Horen seines Wortes, im glaubigen Empfang
des Sakramentes. Man muf} es nur probieren. Die es probiert haben, bezeu-
gen es. Hier hat wieder der Verkiindiger Zeugnis zu geben durch die Uber-



Verkiindigung als geistlicher Vorgang 179

zeugungskraft seiner Person. Er selbst mufl ein Glaubender und Ver-
trauender sein. Nur so kann er fir viele den Durchbruch durch die ver-
rammelten Tore dieser Welt, vor denen die Blocke der Angst, des Mif3-
trauens und der Enttiduschung liegen, erméglichen. Wer den Menschen
dort anruft, wo er wirklich lebt, in seinen Wiinschen und Anliegen, in sei-
nen Schmerzen und Ausweglosigkeiten, in seinen Fragen und Hoffnungen,
wer ihn auf der Suche nach der Losung der Ritsel seines Lebens fiihrt und
begleitet — selbst ein Angefochtener und Suchender —, der trifft ihn heute
tiefer, als wenn er ihm gleich die volle Botschaft vortriige, zu deren Reali-
sierung er zunichst oft gar nicht imstande ist.

Verkiindigung als geistlicher Vorgang. Sie wird es nur dort sein, wo der
Verkiindiger um das Besondere seines Auftrages weif}, der mehr verlangt
als theologisches Wissen und Rednergabe, und wo er von der ,Sache®, die
er vertritt: vom Wort Gottes, von der Botschaft Jesu erfiillt und gepragt
ist. Wo aber das an sich notwendige Hinterfragen der iiberlieferten Glau- .
bensaussagen zu betont und zu ungeldutert die Verkiindigung prégte und
dabei u. U. noch das gebrochene Verhiltnis des Verkiindigers zur konkre-
ten Kirche zum Vorschein kime, da wire der personale Raum verschiittet,
in dem Gott selbst durch Vermittlung des Menschen zu Wort kommen
konnte. Das viele ,Reden iiber“ und die hyperkritische Note, die unsere
Predigten zur Zeit so oft kennzeichnen, sind wenig geeignet, die Verkiindi-
gung zu einem geistlichen Vorgang werden zu lassen. Nur wo einer sich
seines ihn iiberfordernden Auftrags bewuflt ist, und er sich darum das
Wort immer wieder neu schenken 1afit, konnte seine Rede zu einer geist-
lichen Rede werden und die Menschen im Geist anrithren. Die Verkiindi-
gung bringt es an den Tag, wer er ist. Alles Bemiihen um eine gute Litur-
gie, um eine differenzierte Pastoral, um Aktivierung und Verlebendigung
der Gemeinde durch ein vielfaltiges Angebot wiirde ins Leere laufen,
wenn dieses Herzstlick pastoralen Dienstes nicht vom Geist und von der
Erfahrung des Geistes beseelt wire. Wer aber selbst einmal die Erfahrung
geistgewirkter Verkiindigung gemacht hat, fiir den wird auch personlich
die Verkiindigung zu einem zentralen geistlichen Geschehen, den trigt
auch selbst Gottes Wort in dieser Zeit, die mehr als des menschlichen Wor-
tes bedarf.





