
Friedrich Wulf 168 

den uns vielleicht sagen, daß wir den •geistlichen Kampf" nicht ernst neh- 
men, daß wir nicht mit dem Einsatz unserer ganzen Existenz um die Nähe 
Gottes ringen, daß wir überhaupt nicht auf ihn hinhören, uns nicht von ihm 
rufen lassen. Sie würden uns vielleicht empfehlen, alles liegenzulassen, 
was uns auch noch so wichtig erscheint, und erst einmal in die Wüste zu 
gehen, um mit Gott allein zu sein. 

Diese Wüste wäre sicherlich keine Weltflucht, kein Ausweichen vor 
unseren Problemen und Aufgaben. Sie würde uns bereitmachen, erst rich- 
tig mit ihnen umzugehen, von Grund aus etwas zu ändern an den Verhält- 
nissen, in denen Unbehagen immer nur neues Unbehagen hervorbringt. 
Wir müssen den Mut haben, den uns gemäßen Weg in die Wüste zu er- 
kennen, unsere Form des Alleinseins, des Ringens mit Gott anzunehmen. 
Um der Heilssendung der Kirche, um unserer ins Unheil verstrickten Welt 
willen, sind wir dazu aufgerufen. 

Verkündigung als geistlicher Vorgang 
Friedrich Wulf SJ, München 

Viele, nicht nur die Skeptiker, die Pessimisten oder die berufsmäßigen 
Kritisierer, meinen, wir seien mit der Predigt, wie man sie bisher verstand 
und praktizierte, am Ende. Diese Predigt, soweit es um Glaubensverkün- 
digung ging, sei nach Inhalt und Sprache zu sehr von der theologischen 
Überlieferung geprägt gewesen (wie sie auch in den Dokumenten des 
kirchlichen Lehramtes begegne) und habe sie dem Menschen in seiner 
jeweiligen Zeit nahezubringen versucht. Aber eben das sei heute nicht 
mehr möglich. Sie gehe, so hört man immer häufiger sagen, ins Leere und 
erreiche den Hörer weitgehend nicht mehr. Das gelte auch dort, wo man 
sich die Erkenntnise der modernen Exegese zunutze mache und in der 
heutigen Theologie zu Hause sei. Selbst die vielfach und im ganzen zu 
Recht gelobten Vorlagen für die Auslegung der neuen Sonntagsperikopen 
überschritten diese Grenze nicht. 

Ein solches Urteil mag hart erscheinen. Aber ein genaueres Zusehen 
deckt hier ein Problem auf, das man nicht einfach durch den Hinweis auf 
die schlechten Prediger und auf einen zunehmenden Glaubensschwund 
abtun kann. Die Schwierigkeit liegt tiefer. Zunächst das Sprachproblem. 



Verkündigung als geistlicher Vorgang 169 

Viele Worte aus dem Schatz der theologischen Tradition, wie Gnade, 
Übernatur, Erbsünde, Erlösung, Rechtfertigung, Wiedergeburt, Gottes- 
kindschaft, Endgericht, Fegfeuer, Himmel, Hölle, sind aus dem Erfah- 
rungs- und Vorstellungshorizont unserer Zeit nur noch schwer vollziehbar 
und werden auf jeden Fall sehr häufig nicht mehr genügend mit Lebens- 
wirklichkeit gefüllt. Das gilt selbst für Sprache und Vorstellungswelt der 
Bibel. Die Bibelfreudigkeit der Zeit nach dem zweiten Weltkrieg und noch 
während des Konzils ist längst vorbei; die hohen Erwartungen haben sich 
nicht erfüllt. Dabei sind es aber nicht nur die religions- und kulturge- 
schichtlich bedingten Aussagen und Vorstellungen, die hier fremd anmu- 
ten, wie etwa das Gesetzesdenken, der Wunder- und Dämonenglaube, die 
Auffassung von einer numinosen Natur und überhaupt die einem ur- 
sprünglich mythischen Denken entstammende Begriffs weit: Gottessohn- 
schaft, Jungfrauengjeburt, Auferstehung, Himmelfahrt, Wiederkunft Chri- 
sti. Die christliche Botschaft selbst, jedenfalls so, wie sie ausgelegt wird, 
weckt in einer emanzipierten Welt, die ihr Heil in der eigenen Anstren- 
gung und kaum noch in jenseitigen Mächten sucht, tiefsitzende Zweifel, die 
nicht leicht überspielt werden. Ihre Geheimnisse scheinen zur realen Welt 
und ihrer Entwicklung, wie sie gegenwärtig erfahren werden, in einem 
krassen Gegensatz zu stehen. Da liegt der Kern der Schwierigkeiten für die 
gegenwärtige Verkündigung. Es ist nicht nur ein Sprachproblem. Es ist 
mehr. Die christliche Botschaft als solche, die Botschaft von der Erlösung 
und Rechtfertigung durch den Kreuzestod Christi, begegnet einem wach- 
senden Unverständnis, läßt viele leer, rührt sie nicht mehr an. Der rück- 
läufige Besuch der Sonntagsmesse hängt auch damit zusammen. Die Fra- 
gen der Bibel und der Lehrüberlieferung scheinen nicht mehr die unseren 
zu sein. 

Aus dieser Erfahrung heraus ist es begreiflich, daß viele Prediger resi- 
gnieren. Sie wissen oft nicht mehr, was und wie sie predigen sollen. Den- 
noch ist ihre Reaktion im Grunde ein Kurzschluß. Denn so unbedingt neu 
ist das gar nicht, was wir heute erleben. Nur kommt heute stärker und 
unverhüllter zum Vorschein, was es um Gottes Wort ist, wie es in Schrift 
und Überlieferung - und nur so - an uns kommt. Wir schienen es zu lange 
vergessen zu haben, gingen zu sicher mit ihm um und glaubten es wie einen 
unverlierbaren Wahrheitsbesitz in Händen zu haben. Wir gaben es buch- 
stabengetreu weiter, wie wir es selbst vernommen hatten und wie es schon 
Generationen, ja Jahrhunderte vor uns taten. Das schien so lange selbst- 
verständlich, als die Welt, jedenfalls die christliche, das christliche Milieu, 
vom Wortschatz und den Vorstellungen der Bibel und der theologischen 
Tradition geprägt war. Das ist heute so nicht mehr und immer weniger 
der Fall. So werden wir vor ein Problem gezwungen, das immer schon da 



Friedrich Wulf 170 

war, das wir aber aus den Augen verloren hatten, vor das Geheimnis des 
Gotteswortes im Menschenwort. Inzwischen haben wir darüber viel nach- 
gedacht und sind dabei zu Erkenntnissen gekommen, die für die Frage der 
Verkündigung von fundamentaler Bedeutung sind. Wir wissen heute 
wieder neu und tiefer: Alle Glaubensaussagen, auch die der Bibel, sind 
immer nur ein Versuch, ein unsagbares Geheimnis ins Wort zu bringen; 
sie bleiben notwendig hinter der Wirklichkeit zurück; sie sind nie die 
Wirklichkeit selbst. Wenn sich nun schon im Gotteswort der Hl. Schrift 
das Heilshandeln Gottes an der Welt, am Menschen, insbesondere das 
alles zusammenfassende Christusereignis nur in einer vorläufigen, verhüll- 
ten, spiegelhaften Weise, im Mysterium, sagt Paulus (1 Kor 2, 7)1, offen- 
bart, um wieviel mehr gilt das dann für die Glaubensaussagen der kirch- 
lichen Überlieferung. Angefangen von den frühchristlichen Bekenntnissen 
über die Dogmen der Kirche bis zur Verkündigung des ordentlichen kirch- 
lichen Lehramtes (magisterium ordinärium). 

Dazu kommt noch folgendes, und das ist uns erst in neuerer Zeit in 
seiner ganzen Bedeutung aufgegangen. Weil Gottes Wort uns nur im 
Menschenwort gegeben ist, ist es immer geschichtliches Wort. Das bedeu- 
tet, daß es wesentlich zeit- und situationsbedingt ist; es muß sich der Spra- 
che und Vorstellungswelt seiner Zeit und Umgebung bedienen. Und da es 
gesprochenes Wort ist, ergeht es aus einer bestimmten geschichtlichen 
Stunde, aus einer einmaligen Situation, an Menschen einer bestimmten 
Zeit, in eine bestimmte, oft einmalige geschichtliche Situation hinein. Das 
relativiert notwendigerweise alle Glaubensaussagen, mögen sie noch so zeit- 
enthoben formuliert sein und den Eindruck des Unabänderlichen machen. 
Solche Relativierung, die im einen Fall geringer, im anderen stärker sein 
kann, tut der Unüberholbarkeit des biblischen Wortes, hinter das wir nie 
zurückgehen können, keinen Eintrag, und stellt auch nicht die bleibende 
Gültigkeit (Wahrheit) der Dogmen in Frage. Wohl aber ist damit gesagt: 
die Wirklichkeit des Glaubens, der Geheimnisse Gottes und seines Chri- 
stus kann nie so ausgedrückt werden, daß sie für alle kommenden Zeiten 
in gleicher Deutlichkeit verstehbar bleibt und die je neue Situation, den je 
neuen Adressaten in gleicher Ursprünglichkeit trifft. Darum muß Gottes 
Wort immer wieder neu übersetzt werden. Das betrifft nicht nur die Spra- 
che, sondern auch die gemeinte Sache; beides ist voneinander nicht zu tren- 
nen. Dieser Ubersetzungsvorgang begann schon früh. Der Vergleich der 
vier Evangelien zeigt es; selbst unter den Synoptikern sind die Unter- 
schiede nicht gering, trotz der weitgehenden Übereinstimmung im ver- 
wendeten Material: die Sehweise ist jeweils anders, die Schwerpunkte 

Vgl. H. Schlier, Das Wort Gottes, Würzburg 1958, S. 22. 



Verkündigung als geistlicher Vorgang 171 

werden verschieden gesetzt, je nach dem vorgesteckten Ziel. Und erst 
Paulus! Wie hat er das Christusgeheimnis entfaltet und mitten in die Aus- 
einandersetzungen gestellt, denen die erste Christenheit ausgesetzt war. 
Was schon im Neuen Testament begann, hat sich in der Geschichte der 
Glaubensverkündigung fortgesetzt und fordert heute, in dem Umbruch, 
den wir erleben, eine neue und ungewöhnliche Anstrengung, der sich der 
Verkündiger nicht entziehen darf. Wie vermag er sie zu leisten? Wir ver- 
suchen es kurz zu skizzieren, und damit kommen wir zum Kern unseres 
Themas. Was zu geschehen hat, ist im tiefsten ein geistlicher Vorgang. 

Zunächst scheint das allerdings nicht so. Bevor nämlich das Wort der 
Schrift und die Lehrüberlieferung der Kirche in das Hier und Heute über- 
setzt werden können, gilt es genau zu wissen, was sie eigentlich meinen. 
Wir glaubten das lange Zeit zu wissen und müssen heute gestehen, daß wir 
es viel zu wenig wußten, weil wir aus Gottes Wort, das in die Geschichte 
hinein gesprochen wurde und darum nur aus ihrer Situation heraus ver- 
standen werden kann, allzusehr eine Lehre machten, es in ein Lehr- 
gebäude einfügten, in dem alles seinen festen Ort und seine unabänder- 
liche Bedeutung hatte. Die von der Exegese, aber auch von der Dogmen- 
geschichte erzwungene Korrektur, die die Geschichtlichkeit von Schrift und 
Überlieferung mit all ihren Konsequenzen wieder ernst nimmt, macht dem 
Verkündiger schwer zu schaffen. Viele kapitulieren vor der Arbeit, die 
ihnen hier abverlangt wird, obwohl man nicht über Mangel an Hilfen 
klagen kann, die den ursprünglich intendierten Sinn des biblischen Wor- 
tes und der kirchlichen Lehrüberlieferung erschließen (auch wenn man 
zuweilen den Eindruck hat, es würden die unterschiedlichsten theologischen 
und exegetischen Meinungen angeboten, die kaum auf einen Nenner zu 
bringen sind). Wenn irgendwann, dann ist hier, bei dem tieferen Ein- 
dringen in Gottes geschichtlich ergangenes und weitergegebenes Wort mit 
den Hilfsmitteln, die uns heute zur Verfügung stehen, eine Teamarbeit 
am Platz. Der einzelne schafft es in vielen Fällen nicht mehr. 

Ähnliches gilt für die zweite Arbeit, die der Verkündiger zu leisten hat: 
die Übersetzung des überlieferten Glaubensgutes in die Sprache und den 
Vorstellungshorizont unserer Zeit, mit ihren spezifischen Erfahrungen, 
Anliegen, Nöten, Erwartungen und Hoffnungen. Auch dazu bedarf es der 
Hilfe, zunächst der Theologen. Hier stehen wir erst in den Anfängen, 
befinden wir uns im Stadium des Experiments. Bezüglich der Übersetzung 
theologiegeschichtlicher Grundbegriffe denke man etwa an die hauptsäch- 
lich von niederländischen Theologen angestellten Versuche, das Geheim- 
nis der Eucharistie, näherhin der Wesensverwandlung (Transsubstantia- 
tion) dem heutigen Menschen in einer ihm verständlichen Begrifflichkeit 



Friedrich Wulf 172 

klarer zu machen2. Oder auch an das Bemühen, neue Zugänge für den 
Glauben an das gott-menschliche Geheimnis Jesu zu eröffnen3. Breiter 
setzen die Versuche an, biblische Grundbegriffe in die Sprache unserer Zeit 
zu übersetzen und auf unsere Situation hin zu aktualisieren4, mit mehr oder 
weniger Erfolg. Oft kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, als suche 
man zur Lösung der uns bedrängenden Probleme in der Bibel mehr, als sie 
für eine verantwortbare Auslegung hergibt5. Aber auch dort, wo es mit 
großem Können gelingt, grundlegende Wirklichkeiten der neutestament- 
lichen Botschaft auf die Mentalität und die Erwartungen des heutigen 
Menschen zu interpretieren6, bleibt die eigentliche Übersetzung immer 
noch zu leisten; sie ist dem Verkündiger allein vorbehalten. Sie erst macht 
das überlieferte Wort zu einem hier und jetzt gesprochenen Wort, in dem 
Gott selbst gegenwärtig wird und das Herz des Hörers anrührt7. Sie ist der 
Nerv der Verkündigung, alles andere ist nur Vorbereitung dazu. Was die 
Theologen zur Übersetzung des Gotteswortes in unsere Zeit leisten kön- 
nen, sind Hinweise darauf, was mit diesem oder jenem Wort und Bild, 
diesem oder jenem Gedankengang, heute, in einer veränderten Welt und 
Erfahrung wohl gemeint sein könnte, wie sie hier und heute zu verstehen 
und auszudrücken seien. Aber das alles bleibt noch im Bereich der Beleh- 
rung, ist ein Reden •über etwas", nicht das Wort selbst8. Wer sich darum 

2 O. Semmelroth, Eucharistische Wandlung, in: GuL 40 (1967), 93 ff. 
3 Vgl. K. Rahner, Die zwei Grundtypen der Christologie, in: Scliriften zur Theologie X, 
Zürich 1972; ders., Wer bist Du eigentlich - Jesus? in: GuL 44 (1971), 404 ff.; B. Lange- 
meyer, Was heißt, Gott ist Mensch geworden? Ein Versuch, in: GuL 43 (1970), 407 ff. 
4 Praktisches Bibellexikon. Hrsg. von A. Grabner-Haider, Freiburg 1969; A. Grabner- 
Haider, Die Bibel und unsere Sprache, Freiburg 1970. 
5 Das gilt z. B. für die immer häufiger begegnende Festlegung Jesu auf eine sozial-revo- 
lutionäre Sendung. Dagegen O. Cullmann, Jesus und die Revolutionäre seiner Zeit, 
Tübingen 1970, sowie M. Hengel, War Jesus Revolutionär? Stuttgart, 31971. 
6 Das scheint mir etwa bei H. Schürmann, Der proexistente Christus - die Mitte des 
Glaubens von morgen? (Diakonia 3 [1972], 147 ff.) der Fall zu sein, wo dem heutigen 
Menschen in einer evolutiven Welt Christus als der •Mensch für die anderen" ..., weil 
auf den •ganz Anderen hin" vorgestellt wird. Hier sind Horizontale und Vertikale in der 
gleichen personalen Haltung untrennbar und sich gegenseitig bedingend miteinander 
verbunden. Seine These lautet: •Glaubensvollzug und Frömmigkeit von morgen werden 
so charakterisiert sein: in Christus ,mitten in der Welt' (Voillaume), ,am letzten Platz' 
(Charles de Foucauld), ,im Einsatz Gottes leben' (Urs V.Balthasar)". Dem Christus •für 
uns" entspricht der •Gott mit der Welt". 
7 Vgl. Liturgiekonstitution des II. Vat, Art. 7; Konstitution über die Offenbarung, Art. 2. 
8 Vgl. dazu K. Rahner, in: E. Jüngel / K. Rahner, Was ist ein Sakrament?, Freiburg 1972, 
S. 73: •Der Nachweis des Satzes, daß das Wort Gottes in seinem vollen, ursprünglichen 
Wesen nicht als satzhafte Belehrung ,über etwas' ... aufgefaßt werden darf ..., sondern 
als exhibitives, gegenwärtiges Wort, in dem und unter dem die bezeichnete Sache allererst 
gegenwärtig ist, und zwar in einem gegenseitigen Bedingungsverhältnis, der Art, daß das 
Wort gebildet wird durch die Sache, die so kommt, und die Sache kommt, indem und 
weil sie sich so verlautbart - der Nachweis dieses Satzes wird vorgelegt" in: K. Rahner. 
Wort und Eucharistie, Schriften zur Theologie IV, 322-329. 



Verkündigung als geistlicher Vorgang 173 

als Verkündiger damit begnügen würde, zeitnahe, die Situation des heuti- 
gen Menschen treffende Neuinterpretationen biblischer Perikopen oder des 
alten Credos vorzutragen, mögen sie durchaus die gemeinte Sache tref- 
fen, würde zwar neue Erkenntnisse und Einsichten vermitteln, würde den 
Hörer interessieren, bereichern und unter Umständen beglücken können, 
aber nicht notwendig Glauben wecken und zur Umkehr bewegen. Das aber 
ist gerade das Entscheidende christlicher Verkündigung. Sie will jenen 
lebendigen Glauben wecken, der das Leben in all seiner Rätselhaftigkeit 
bestehen läßt, der mitten in der erfahrenen und nicht aufgehobenen Dun- 
kelheit Licht spendet und den Horizont auf Hoffnung hin erhellt, der den 
Menschen ändert und zu Taten antreibt. Dazu gehört mehr als Vermitt- 
lung von Erkenntnis und Einsicht, auch wenn diese sich auf Gegenstände 
des Glaubens beziehen und zur Vertiefung des Glaubens beitragen. 

Damit aber stellt sich die Frage: Was macht denn eigentlich den Ver- 
kündiger zum Verkündiger im Sinne des christlichen Auftrags? Wie kann 
er Gottes Wort so zum Klingen bringen, daß Gott selbst darin zum Spre- 
chen kommt und darum im gesprochenen Wort etwas von jener umwan- 
delnden Macht wirksam wird, die nach dem Zeugnis der Evangelisten 
(Mk 1,22; Jo 6,69) von Christi Wort ausging? Dafür muß er selbst mit 
Gottes Wort umgegangen sein, muß er sich auf dessen Verheißungen und 
Mahnungen eingelassen haben, nicht nur im Gebet der Stille, in der ein- 
samen Meditation und Versenkung, sondern in seiner bunten, vielgestal- 
tigen und bewegten Geschichte, im Gang seines Lebens, in den täglichen 
und wechselnden Erfahrungen seines Herzens. Das besagt mehr, als im 
Alltag mit seinen tausenderlei Dingen und Beanspruchungen oft an Gott 
zu denken, sozusagen zum Himmel aufzuschauen, um nicht im Irdischen 
unterzugehen. Er muß sich vielmehr sehr nüchtern, aber im Glauben an 
den hier und jetzt gegenwärtigen Schöpfer- und Erlösergott, dem Leben, 
so wie es an ihn herankommt und ihn anfordert, aussetzen. Er muß es ernst 
nehmen, unverkürzt, und ohne ihm auszuweichen, es als die eigentliche 
Wirklichkeit betrachten, in der er menschlich und christlich heranreifen 
und dem Geheimnis Gottes begegnen soll. Er muß sich verantwortlich 
wissen für die Welt und ihre Entwicklung. Denn Gott selbst steht hinter 
ihr und ihren Kräften; er hat sie dem Menschen anvertraut, ihn an seine 
Stelle gesetzt und zu seinem Partner berufen. Darum tut er sich ihm nicht 
in erster Linie in außergewöhnlichen Ereignissen, in besonderen Gnaden- 
stunden, sondern in den •Zeichen der Zeit" kund. Auf sie hat der Glau- 
bende zu achten. Er wird sie, und damit Gottes Führung, nicht erkennen, 
wenn er die •Zeit" nicht selbst lebt, ihre Luft nicht atmet, um ihre Pro- 
bleme nicht weiß. Zwar ist •Gottes Zeit" nicht einfach die •Zeit dieser 
Welt"; sie ist verhüllt unter der Weltzeit, steht zu ihr, insofern sie Zeit 



Friedrich Wulf 174 

des Unglaubens und der Sünde ist, sogar im Gegensatz. Dennoch wird 
•Gottes Zeit" immer nur in dieser •Weltzeit" kund. Darum gilt es für den 
Glaubenden zu unterscheiden zwischen dem Guten und dem Bösen, den 
Chancen und den Gefahren, die eine Zeit in sich birgt. Aber eben das zu 
tun, heißt die •Zeichen der Zeit" zu erkennen, Gottes Auftrag zu verneh- 
men. Daß es dazu auch immer wieder der Stille, der Einkehr, der Zurück- 
gezogenheit und Einsamkeit, des verweilenden Gebetes bedarf, versteht 
sich von selbst. 

Sich auf Gottes Wort einlassen, mit ihm umgehen, heißt dann vor allem, 
im Glauben an den, der die Einheit der Menschheit in Gerechtigkeit und 
Liebe will, sich den Mitmenschen auszusetzen, für sie dazusein, an ihren 
Anliegen und Nöten Anteil zu nehmen, sie an sich herankommen zu lassen 
und ihnen zu begegnen, sie zu tragen und zu ertragen. Nur so wird das 
•Gesetz Christi" erfüllt (Gal 5,4; 6,2). Nur so erfüllt sich überhaupt 
Menschsein. Menschsein heißt nichts anderes als Mitmensch sein. So hat 
es Gott gewollt. So hat es darum auch Christus exemplarisch gelebt. Er hat 
nicht nur den Johannes, sondern auch den Judas in seine Nähe geholt und 
zu Vertrauten gemacht. Er ist selbst dort noch für die Menschen eingestan- 
den, wo sie ihm den Tod brachten; er bleibt auf ihrer Seite bis zum letzten 
Atemzug. Mitten in dieses Leben hatte ihn der Vater geschickt, dorthin, 
wo geboren und gestorben, geliebt und gehaßt wird, wo die Welt und 
ihre Geschichte in ein undurchdringliches Geheimnis gehüllt sind und der 
Mensch sich selbst zum Rätsel wird, wo darum der Zweifel und die Ange- 
fochtenheit zu Hause sind und das Letzte der Aufschrei ist und der Ab- 
sturz in das Dunkel. 

Hier, in der Wirklichkeit des Lebens, die nach allen Seiten aufgerissen 
und darum voller Fragen ist, voller Beglückungen und voller Schmerzen, 
voller Hoffnungen und Enttäuschungen, Höhen und Niederlagen, nicht in 
einem abgeschirmten Innenraum, den der Beter nur allzuleicht mit seinen 
eigenen Vorstellungen und Wünschen ausfüllt, nicht in einem Sakralraum, 
der gegen die •böse Welt" abgeschirmt wird, ist der Ort, an dem sich der 
Verkündiger auf Gottes Verheißungs- und Gerichtswort einlassen muß, 
will er dieses Wort weitertragen, es als Kraft und als Trost oder auch als 
zweischneidiges Schwert zu Gehör bringen. Andernfalls würde er höchstens 
fromme oder auch gescheite Worte reden, gut gemeint, aber ohne göttliche 
Wirklichkeit. Wer noch nicht erprobt worden ist, wem der Boden nicht 
immer wieder einmal entzogen wurde, der hatte noch gar nicht die Mög- 
lichkeit, Gottes Wort in sein Leben hinein zu vernehmen, ein Glaubender 
zu werden, auf Hoffnung hin zu leben und es immer wieder •auf sein 
Wort hin" (Lk 5,5) von neuem zu versuchen. Wie Israel in seiner Ge- 
schichte, einer sehr profanen Geschichte - als Stamm eine unbedeutende 



Verkündigung als geistlicher Vorgang 175 

Minorität, als kleines Volk der ständige Spielball zwischen rivalisierenden 
Großmächten - Gottes Walten erfuhr, so wird auch der Christ Gottes 
•große Taten" nur dort erfahren, wo Gott ihn hingestellt hat: in der unver- 
klärten Geschichte seines Lebens. Als Glaubender sieht er in allem Gott 
am Werk, erfährt er Gottes Führung, sowohl dort, wo ihm Hilfe zuteil 
wird und ihm etwas gelingt, wie auch dort, wo nichts mehr zu sehen ist als 
Not und Verlassenheit und Verdemütigung. 

Sind wir mit dieser Überlegung aber nicht weit von unserem Thema 
abgekommen? Nein! Denn Verkündigung beginnt ja nicht erst in dem 
Augenblick, wo einer seine Stimme erhebt, sondern mit der Vorbereitung 
darauf, und diese Vorbereitung hat ihren entscheidenden Ort in der Glau- 
benserfahrung des gelebten Lebens. Zwar wird die Unersetzlichkeit des 
Studiums, die doppelte Aufgabe, das Gotteswort in seiner geschichtlichen 
Aussageintention immer besser zu erkennen und es in die Gegenwart zu 
übersetzen, nicht geleugnet. Aber geistliches Wort, im Heiligen Geist 
gesprochen, wird es nur dort, wo einer die Verheißung Gottes, die über 
diesem Leben liegt, trotz des gegenteiligen Scheins, als glaubhaft erfah- 
ren hat. Nur wo das und in dem Maße das der Fall ist, kann der Überset- 
zungsvorgang des Buchstabens in das Leben gelingen, vermag einer das 
geschichtlich ergangene Gotteswort so im Hier und Jetzt zum Sprechen zu 
bringen, daß darin die Anliegen und Nöte der Menschen von heute, aber 
auch die Forderung Gottes an sie zu Gehör kommen, kann das Leben, des- 
sen Rätselhaftigkeit und Sinnbedrohtheit immer bedrängender erfahren 
werden, erhellt und sinnvoll gemacht werden. Es ist für die Verkündigung, 
soll sie ein geistlicher Vorgang sein, unabdingbar, daß die eigene, aus der 
Lebenswirklichkeit kommende Glaubenserfahrung in die Verkündigung 
mit eingeht. Nur so spricht Gott durch den Verkündiger in seinem Geist, 
ist der Verkündiger sein personales Werkzeug, ist das menschliche Wort 
sakramentale Vermittlung seines Wortes, ein lebendiges und wirksames 
Wort, Anruf und Zuruf Gottes hier und heute. Ja, man muß sagen: die 
Glaubenserfahrung im Umgang mit Gottes Wort im Kontext des Lebens 
ist für die Fruchtbarkeit der Verkündigung wichtiger als das Wissen um 
den letzten Stand der Exegese und die geschichtliche Situiertheit der 
dogmatischen Lehrüberlieferung, aber auch als die Fähigkeit der literarisch 
gekonnten Übersetzung in die Zeit. Denn die tiefste Übersetzung ge- 
schieht durch den, der den Verkündiger im Geist bewegt und ihm die 
Sprachengabe verleiht. Aber auch das andere bleibt gültig: Je tiefer einer 
in den Sinn des geschichtlich ergangenen und weitergegebenen Gotteswor- 
tes eingedrungen ist, je überzeugender ihm vom Wort und von der Sache 
her die Übersetzung gelingt, um so wirkmächtiger vermag das im Geist 
gesprochene Wort seine Hörer zu erreichen und zu bewegen. 



Friedrich Wulf 17g 

Suchen wir diesen Vorgang des Einbringens der im gelebten Leben 
gewonnenen Glaubenserfahrung in die Verkündigung etwas genauer zu 
erhellen. Es gibt hier zwei Wege. Der eine geht vom vorgegebenen Wort 
der Schrift und der Überlieferung aus und sucht das im Buchstaben Ge- 
meinte auf das Leben hin aufzubrechen, im gelebten und täglich von neuem 
erfahrenen Leben zu verifizieren. Dieser Weg führt gleichsam von oben 
nach unten. Der andere Weg führt umgekehrt von unten nach oben. Er 
geht von der realen Lebenserfahrung aus und sucht von daher in das hell- 
dunkle Geheimnis des Offenbarungswortes vorzudringen, es im Glauben 
als die Tiefendimension des in Christus von Gott angenommenen mensch- 
lichen Lebens zu entdecken. Beide Wege verlangen vom Verkündiger 
Lebens- und Glaubenserfahrung, und beides Einheit; eines ist vom ande- 
ren nicht zu trennen. 

Zum ersten Weg: Nehmen wir ein Wort aus dem zweiten Korinther- 
brief - es begegnet im Wortgottesdienst des 4. Fastensonntags, Lese- 
jahr C -: •Wenn einer in Christus ist, so ist er eine Neuschöpfung. Das Alte 
ist vergangen, siehe, ein Neues ist geworden" (5, 17). Man wird dieses 
Wort erklären: In Christus hat der Glaubende eine neue Existenz erhal- 
ten; sein Dasein wurde im Kreuzestod des Gottessohnes, durch die Lebens- 
hingabe Jesu •für uns" und die Annahme dieser Hingabe von Seiten des 
Vaters neu begründet. Der Christ hat, wie Paulus immer wieder sagt, seine 
Existenz •in Christus"; er nimmt darum am Leben und an der Herrlich- 
keit Christi teil. •Das Alte", das damit vergangen ist, das in den Tod Jesu 
mit hineingenommen wurde, ist der •Todesleib" des unerlösten Menschen, 
in dem die Sünde herrschte. Der neue Mensch in Christus ist von dieser 
Herrschaft befreit worden; er ist Leben, Leben in Freiheit und in der 
Liebe. Früher hätte der gläubige Christ das problemlos hingenommen; er 
glaubte es, und glaubte es zu verstehen. Er erfreute sich an dem Gedanken 
des neuen Lebens; das erhob ihn über den Alltag und gab seinem oft ein- 
tönigen Dasein einen Glanz, erhöhte sein Lebensgefühl. Aber heute? 
Scheint die reale Lebenserfahrung solche Aussagen nicht Lügen zu stra- 
fen? Erweisen sie sich nicht täglich als unglaubwürdig? Wie soll man sie im 
tatsächlichen Lebenskontext realisieren? Sind die Christen wirklich, was 
sie zu sein vorgeben? Ist das nicht alles Ideologie? So pflegt der heutige 
Christ den Glauben zu hinterfragen. Er ist ein Skeptiker geworden. Die 
hohen Aussagen der Offenbarung treffen nicht mehr seine Situation; sie 
rühren ihn nicht mehr an, sie stoßen auf Gleichgültigkeit. 

Der Verkündiger muß darum wissen. Er muß auf die Schwierigkeit, die 
viele heute mit dem Glauben haben, eingehen, muß sie bewußt machen, 
den Hörer darauf hinlenken. Geschieht das nicht, dann bleibt die über- 
lieferte Lehre, auch der Schrift, eine Leer-formel; sie sagt dem Menschen 



Verkündigung als geistlicher Vorgang 177 

nichts mehr; sie bleibt ohne Wirkung. Wie aber erfüllt man sie mit Leben, 
macht man sie glaubwürdig? Indem man den Hörer anleitet, sich auf das 
Wort der Offenbarung einzulassen, d. h. in diesem Fall, sich auf Christus 
einzulassen. Wie man einen Menschen nur dann erkennt, wenn man sich 
auf ihn einläßt, wie nur dort Liebe wachsen kann, wo man sich erschließt, 
so auch hier. Vielleicht bedarf es dazu einer Umkehr, einer Abkehr von 
vielem, worauf man bisher gebaut hat. Man muß sich auf den Weg machen, 
es sich etwas kosten lassen; ohne das geht es nicht, werden die hohen Güter 
des Glaubens nicht geschenkt. Erst im Verlauf eines Weges, der mühsam 
und beglückend zugleich ist, der Erfahrungen machen läßt, wird einem 
aufgehen, was es mit den Worten der Offenbarung auf sich hat, wird sich 
ihre Wirklichkeit erschließen. Zu dieser Erfahrung muß der Verkündiger 
den Hörer anleiten, hinführen; er muß ihn wenigstens locken, den Weg 
dahin zu versuchen. Er kann es aber nur, wenn er selbst die Wahrheit des 
Gotteswortes schon erfahren hat, wenn er von der Wahrheit, die Leben 
ist, etwas durchscheinen läßt. Er muß selbst in der Mitte des Christusmyste- 
riums, des Todes und der Auferstehung leben. Nur so kann er es glaubhaft 
bezeugen. 

Der zweite Weg: Man beginnt bei der realen Lebenserfahrung, bei dem, 
was den Menschen bedrückt oder auch erfüllt, was er erhofft und ersehnt, 
und sucht in die Tiefe solcher Erfahrungen vorzudringen, in das Dunkel 
und die Rätselhaftigkeit, in das Beglückende und Aufrufende, in die 
Erwartungen und Hoffnungen und sucht das dahinter liegende Geheim- 
nis, das sich hier und da wie ein Spalt öffnet, zu ergründen. Dieser Weg ist 
heute darum so wichtig geworden, weil für das Gefühl vieler Menschen, 
auch Christen, die Welt, so wie sie sich gibt und entwickelt hat, keine 
Transzendenz mehr frei zu geben scheint, als in sich verschlossen erfahren 
wird. Hier bleibt für die Weckung des Glaubens oft gar kein anderer Weg, 
als in die Tiefenschicht der eigenen humanen Erfahrung, der Welt- und 
Menschenbegegnung hinabzuführen, um neue Türen zu dem Geheimnis, 
das wir Gott nennen, zu öffnen. Auch hier soll das Gemeinte durch ein 
Beispiel verdeutlicht werden. 

Jeder, der mit Menschen zu tun hat und etwas vom Menschen versteht, 
weiß, wie viele heute, gerade in der jüngeren Generation, sich zum Rätsel 
geworden sind. Sie tun sich mit sich selbst schwer, finden nur mühsam ihren 
Weg zu ihrer Mitte, und immer wieder stoßen sie auf neue Hindernisse, 
die sich diesem Weg entgegenstellen. Der Grund dafür liegt vor allem im 
Fehlen allgemein angenommener gültiger Wahrheitskriterien und Wert- 
maßstäbe. Jeder scheint auf sich selbst gestellt und auf seine eigene Erfah- 
rung verwiesen. Von daher wird es immer schwerer, die mannigfachen und 
sehr disparaten Eindrücke und Antriebe in eine sammelnde und sinn- 



Friedrich Wulf 178 

stiftende Mitte zu integrieren. Das Problem ist unter dem Namen der 
Identitätssuche bekannt. Viele erleben heute das Schicksal von Herrn Stil- 
ler (M. Frisch) am eigenen Leib. Sie fühlen sich zu sehr fremdbestimmt, 
um, ihrer selbst mächtig, in Freiheit über sich verfügen zu können. Die 
Angst, eine tiefsitzende Lebensangst, ist im Gefolge. Sie hindert sie daran, 
ihr Leben, ihre Um- und Mitwelt objektiv, distanziert zu sehen und deren 
Wirklichkeit zu erkennen, jene Wirklichkeit, die für den unbefangenen 
und gelösten Menschen mit tausend Hinweisen über sich hinausweist. Was 
ihnen als erstes nottut, ist Vertrauen und Geborgenheit, jenes Urvertrauen 
zum Dasein, wie es das Kind hat, im Erleben der Liebe seiner Eltern. Viel- 
leicht finden manche diese Geborgenheit und damit eine Selbstbestätigung, 
vor allem in der liebenden Begegnung, in der schenkenden und erfahrenen 
Liebe. Aber damit schleicht sich gleich auch wieder das Mißtrauen ein, ob 
solche Liebe von Bestand ist, ob man sich nicht wieder gegenseitig entfrem- 
det. Der Beispiele dafür in der Umgebung sind Legion. So ist denn schon 
jedes Mißverständnis, jedes falsch verstandene Wort oder Verhalten des 
geliebten Menschen, jede Enttäuschung der vorgestellten Hoffnungen und 
Erwartungen Grund für neue Angst, die nach immer neuer Bestätigung 
sucht. - Auf diese Weise kommt einer aus der Unruhe nicht heraus; der 
Boden, auf dem er steht, ist brüchig, er kann jeder Zeit nachgeben. 

In diese Situation hinein müßte der Verkündiger die Gestalt Jesu stellen, 
den Menschen Jesus, der einer von uns war und das Leben ungeschmälert 
mit uns geteilt hat. Auch er hatte Angst; er ging auf ein dunkles Schicksal 
zu, erlebte die Enttäuschung an den Menschen und das Scheitern seines 
Lebenswerks. Und dennoch gab er den Versuch nicht auf, die Menschen 
für seine Botschaft zu gewinnen. Er vertraute sich ihnen auch dann noch 
an, als seine Lage schon aussichtslos war, und obwohl er •wußte, was im 
Menschen war". Er resignierte nicht, auch wenn er in seiner Angst schrie 
und nach Markus mit einem Schrei verschied. Er verharrte in seinem Ver- 
trauen zu Gott, den er seinen Vater nannte, auch wenn nichts dieses Ver- 
trauen für den äußeren Menschen zu rechtfertigen schien und die Seele 
in Dunkel getaucht war. Er blieb der Geduldige, der Liebende und der 
Verzeihende - noch am Kreuz, im Sterben. Das hat viele von denen, die 
dabei waren, so beeindruckt, daß sie zum Glauben an ihn und seine Bot- 
schaft kamen und sich an ihm aufrichteten, durch sein Beispiel neue Hoff- 
nung schöpften: der rechte Schacher, der Hauptmann, die Frauen, die ihm 
gefolgt waren, und viele, von denen das Evangelium nicht im einzelnen 
berichtet. Dieser Christus lebt auch heute noch; er ist da, mitten unter uns; 
man kann ihn erfahren: im Hören seines Wortes, im gläubigen Empfang 
des Sakramentes. Man muß es nur probieren. Die es probiert haben, bezeu- 
gen es. Hier hat wieder der Verkündiger Zeugnis zu geben durch die Über- 



Verkündigung als geistlicher Vorgang 179 

zeugungskraft seiner Person. Er selbst muß ein Glaubender und Ver- 
trauender sein. Nur so kann er für viele den Durchbruch durch die ver- 
rammelten Tore dieser Welt, vor denen die Blöcke der Angst, des Miß- 
trauens und der Enttäuschung liegen, ermöglichen. Wer den Menschen 
dort anruft, wo er wirklich lebt, in seinen Wünschen und Anliegen, in sei- 
nen Schmerzen und Ausweglosigkeiten, in seinen Fragen und Hoffnungen, 
wer ihn auf der Suche nach der Lösung der Rätsel seines Lebens führt und 
begleitet - selbst ein Angefochtener und Suchender -, der trifft ihn heute 
tiefer, als wenn er ihm gleich die volle Botschaft vortrüge, zu deren Reali- 
sierung er zunächst oft gar nicht imstande ist. 

Verkündigung als geistlicher Vorgang. Sie wird es nur dort sein, wo der 
Verkündiger um das Besondere seines Auftrages weiß, der mehr verlangt 
als theologisches Wissen und Rednergabe, und wo er von der •Sache", die 
er vertritt: vom Wort Gottes, von der Botschaft Jesu erfüllt und geprägt 
ist. Wo aber das an sich notwendige Hinterfragen der überlieferten Glau- 
bensaussagen zu betont und zu ungeläutert die Verkündigung prägte und 
dabei u. U. noch das gebrochene Verhältnis des Verkündigers zur konkre- 
ten Kirche zum Vorschein käme, da wäre der personale Raum verschüttet, 
in dem Gott selbst durch Vermittlung des Menschen zu Wort kommen 
könnte. Das viele •Reden über" und die hyperkritische Note, die unsere 
Predigten zur Zeit so oft kennzeichnen, sind wenig geeignet, die Verkündi- 
gung zu einem geistlichen Vorgang werden zu lassen. Nur wo einer sich 
seines ihn überfordernden Auftrags bewußt ist, und er sich darum das 
Wort immer wieder neu schenken läßt, könnte seine Rede zu einer geist- 
lichen Rede werden und die Menschen im Geist anrühren. Die Verkündi- 
gung bringt es an den Tag, wer er ist. Alles Bemühen um eine gute Litur- 
gie, um eine differenzierte Pastoral, um Aktivierung und Verlebendigung 
der Gemeinde durch ein vielfältiges Angebot würde ins Leere laufen, 
wenn dieses Herzstück pastoralen Dienstes nicht vom Geist und von der 
Erfahrung des Geistes beseelt wäre. Wer aber selbst einmal die Erfahrung 
geistgewirkter Verkündigung gemacht hat, für den wird auch persönlich 
die Verkündigung zu einem zentralen geistlichen Geschehen, den trägt 
auch selbst Gottes Wort in dieser Zeit, die mehr als des menschlichen Wor- 
tes bedarf. 




