»Mit Augen des Herzens«

Der philosophische und theologische Sinn eines literarischen Topos
Gisbert Kranz, Aachen

Von dem alttestamentlichen Hiob schreibt Séren Kierkegaard: ,Ich lese
ihn nicht, wie man ein anderes Buch mit den Augen liest, sondern ich lege
dieses Buch gleichsam auf mein Herz und lese es mit den Augen des Her-
zens, verstehe wie in clairvoyance das einzelne auf verschiedene Weise*
(Die Wiederholung). Kierkegaard verwendet hier, antithetisch, zwei alte
Metaphern: ,,Augen® steht fiir Erkenntnis, Einsicht, Intellekt, Vernunft,
»Herz“ dagegen fiir Liebe, Affekt, Gemiit, Gefithl. Nachdem der Autor
diese Gegensitze durch ,nicht — sondern“ deutlich gegeneinander gestellt
hat, bindet er sie sofort danach in dem merkwiirdigen Ausdruck ,,mit den
Augen des Herzens® zusammen. Ist das denn moglich, daf} das fiihlende,
liebende ,Herz“ ,Augen“ hat, daf es erkennen und verstehen kann, jadafl
seine Klarsicht, wie Kierkegaard offensichtlich glaubt, die blofe Vernunt-
Erkenntnis iibertrifft? Macht Liebe nicht voreingenommen, befangen, zu
kritischer Priifung unfihig, mit einem Wort: blind?

Daf nur durch Ausschaltung der Emotionen ungetriibte Erkenntnis zu-
stande kommen kénne, wird heute oft behauptet. Max Scheler nannte diese
Ansicht ein ,spezifisch modernes Bourgeoisieurteil“, doch scheint sie so alt
wie die Menschheit zu sein. ,Die Lieb’ ist blind und macht blind“ — diese
Meinung durchzieht das Schrifttum von der Antike bis heute. Nicht nur,
dafl der Liebende fiir nichts anderes mehr Augen hat als fiir das Geliebte —
»die Liebe macht blind fiir den geliebten Gegenstand“, wie Plutarch
erklirt.

Gegen diese Behauptung protestiert die Pascal zugeschriebene Abhand-
lung , Uber die Leidenschaften der Liebe“: ,Die Dichter haben nicht recht
gehabt, wenn sie uns die Liebe als etwas Blindes schilderten.“ Nun haben
keineswegs alle Dichter die Licbe als etwas Blindes dargestellt. So viele
Autoren aller Volker und Jahrhunderte haben iiber die Erkenntniskraft
der Liebe geschrieben, dafl man von einer Tradition sprechen kann, die
mindestens ebenso alt und michtig ist wie die der entgegengesetzten These.
Platon sieht im Eros einen Ubergang von geringerem zu gréferem Wissen,
ein Streben von unvollkommener zu vollkommener Erkenntnis. Bernhard
von Clairvaux lehrt, es gebe keine vollkommene Erkenntnis ohne Liebe.
Fiir Gregor den Groflen und Johannes Gerson ist die Liebe selbst eine
Erkenntnis. Der junge Goethe schreibt: ,Man lernt nichts kennen als was
man liebt, und je tiefer und vollstindiger die Kenntnis werden soll, desto



~Mit Augen des Herzens 181

starker, kréftiger und lebendiger muf} die Liebe, ja Leidenschaft sein.“ So
haben viele Philosophen, Theologen, Mystiker und Dichter vom Altertum
bis heute Liebe und Erkenntnis nicht als sich ausschlieflende Gegensiitze,
sondern als eine fruchtbare Einheit dargestellt, theoretisch in ihrem Werk,
existentiell in threm Leben.

Was man nicht kennt, kann man nicht lieben. Das gilt von jeder Art der
Liebe: von der Liebe zu Dingen, zu Tieren, zu Mitmenschen, zu Verwand-
ten, zum Freund, zu Gott, von der Liebe zwischen Mann und Frau, von der
begehrenden wie von der schenkenden Liebe. Liebe setzt nicht nur voraus,
dafl ihr Gegenstand in seinem Dasein wahrgenommen und in seinem
Sosein verstanden, sondern auch, daff er in seinem Wert erkannt und ge-
wiirdigt wird. Liebe griindet also auf Erkenntnis, und sie vertieft die
Erkenntnis. Wer liebt, sieht klarer. Auch das gilt fiir jede Art von Liebe.
Der Dichter Bernanos wufite: ,Das einzige sichere Mittel der Erkenntnis
ist, zu lieben.“ Und der Philosoph Guardini bestitigt es: ,Erkenntnis setzt
Liebe voraus. In dem Mafle wird man die Wahrheit erkennen — wirklich
erkennen, im tiefsten Sinne, mit der Leidenschaft der Aneignung —, als
man liebend ist.“

Wie aber kann Liebe Voraussetzung der Erkenntnis sein, wenn sie selbst
doch wieder Erkenntnis voraussetzt? Was ist eher da: die Liebe oder die
Erkenntnis? Einsichten der modernen Psychologie vorwegnehmend, lehrte
schon Augustinus, dafl der Ursprung aller intellektuellen Akte nicht nur an
das Dasein dufierer Gegenstinde, sondern notwendig auch an Akte des
Anteilnehmens und der Aufmerksamkeit, letztlich an Akte der Liebe
gekniipft sei. Anteilnahme an etwas, Zuneigung zu etwas sind die ersten
Akte, in denen der menschliche Geist einen Gegenstand zu erfassen be-
ginnt. Sie sind die Grundlage der Urteile, Vorstellungen, Erinnerungen.
Aus einer gewaltigen Menge unreflektiert und undeutlich empfangener
Wahrnehmungen wihlt der erkennende Geist aus, und diese Auswahl,
durch die ihm etwas deutlicher bewufit wird, ist vom Interesse bestimmt.
Was fiir mich kein Interesse hat, das iibersehe ich; ich mache mir keine
Vorstellung davon, es weckt keine Empfindung in mir, ich denke nicht
daran und kann mich seiner nicht erinnern. Nie wird ein Schiiler etwas
lernen, fiir das ihm jedes Interesse fehlt. Wovon der Mensch, angesichts
einer Fiille von Eindriicken, Notiz nimmt, das wird also durch sein Interesse
bestimmt, und wie die unbestimmte Wahrnehmung eine Vorstufe der
Erkenntnis ist, so ist dieses Interesse eine Vorstufe der Liebe. Dem gestei-
gerten Wahrnehmen folgt gesteigerte Anteilnahme, die ihrerseits zu bes-
serer Erkenntnis treibt. Auf diesem Wege, der vom Interesse zur Informa-
tion, von der Information zur Zuneigung, von der Zuneigung zur Intuition,
von der Intuition zur Wertschdtzung, von der Wertschatzung zum Wissen,



Gisbert Kranz 182

vom Wissen zur Liebe, von der Liebe zur Weisheit fiihrt, gelangt der Geist
zu immer hoheren Stufen des Erkennens und Liebens. Die hochste Stufe
der Erkenntnis ist die Weisheit, die man von jeher mit dem hochsten Grad
der Liebe innig verbunden sich vorgestellt hat. Je vollkommener einer in
der Weisheit wird, um so vollkommener wird er in der Liebe.

Die Weisheit umfafit in liebender Erkenntnis die hachsten und die nied-
rigsten Dinge sub specie aeternitatis. Sie mifit mit anderen MaRstiben als
der irdisch beschrinkte Verstand. Nicht, als umgebe sie alles Menschliche
mit verklirendem Licht, sieht sie doch auch Fehler und Mingel; aber sie
liebt den Menschen auch in seinen Schwichen und Siinden, darin der sich
herablassenden géttlichen Liebe zhnlich. Etwas von dieser Weisheit ist
in dem Humor der grofien Erzihler enthalten, als dessen Wesen man mit
Recht die Liebe genannt hat.

Platon bemerkt, dafl die Liebhaber der Weisheit, die mit Inbrunst iiber
das Géttliche nachsinnen und alles Vergingliche im Licht des Ewigen
betrachten, von der Menge, der nur an greifbarem Nutzen liegt, als Ver-
riickte gescholten werden. Stérker trifft der Hohn jene Menschen, die hin-
gerissen werden von dem, was sie liebend erkennen: Kiinstler, Denker,
Heilige. Wer so aufler sich gerit, im Enthusiasmos, in der Ekstasis, wer
sich, wenigstens fiir Augenblicke, mit dem Grund des Seins im Einklang
fithlt, den verlacht die Masse als Wahnsinnigen. Hier beruht die Behaup-
tung, Liebe mache blind, auf Téuschung. Hohere Erkenntnis und die damit
verbundene héhere Liebe wird oft, von den unteren Stufen der Erkenntnis
und der Liebe aus gesehen, als Torheit erscheinen. Da spottet der Infor-
mierte iiber den Wissenden, der Wissende iiber den Weisen. Sehen wir
einmal ab von den Beckmessern und den thrakischen Migden, die es zu
allen Zeiten gab. Denken wir an heutige Manager des wirtschaftlichen,
politischen und ,kulturellen Lebens, die in Statistiken, im Auswurf elek-
tronischer Computer den Gipfel der Erkenntnis und die einzige oder die
sicherste Grundlage des Handelns sehen, dann verstehen wir T. S. Eliots
Wort: , Wir verloren die Weisheit iiber dem Wissen, das Wissen iiber der
Information.“

Einer Welt, der nur noch das Zihlbare und Mefibare wichtig ist, schwin-
den die Werte, die jenseits jeder Berechnung liegen, aus den Augen, und
wo man diese Werte nicht mehr sieht, weiff man auch nichts mehr zu lieben.
Verlust der Liebe aber fithrt zum Verlust hoheren Wissens und der Weis-
heit. Dann sind Forscher méglich, die allein mit quantitativen Methoden
etwas so Umfassendes wie die Dichtung oder das geschlechtliche Leben des
Menschen verstehen zu kénnen glauben und in Ermangelung einer Asthe-
tik oder einer Ethik aus Prozentsitzen Wertmafistibe oder Verhaltens-
normen ableiten.



~Mit Augen des Herzens® 183

Der beste Forscher wird immer der liebende Forscher sein, weil die Liebe
zum Gegenstand seiner Forschung ihm stindig neue Antriebe zum For-
schen gibt und weil sein Verstindnis des Gegenstandes durch die Liebe
widhst. Ein solcher Forscher wird das Wissen nach der einen Seite mit zu-
reichender Information, nach der andern Seite mit der Weisheit verkniip-
fen und so der Skylla bornierten Fachidiotentums und der Charybdis ideo-
logischer Schwiérmerei entgehen.

Aber verfiihrt nicht gerade die Liebe zu einer Sache oder zu einer Person
zu ungerechter, weil unsachlicher Beurteilung? Ist die Begeisterung immer
eine gute Ratgeberin? Wird nicht aus der Wissenschaft, wenn sie engagiert
getrieben wird, schnell ein Wunschdenken? Man findet dann, was man
sucht, und beweist, was man beweisen wollte. Dann ist der Wunsch der
Vater des Gedankens, und das Ergebnis ist nicht Wissenschaft, sondern
Ideologie, nicht Wahrheit, sondern Illusion. Was man wiinscht, das glaubt
man gern, und die Adepten solchen Glaubens pflegen sich am fanatischsten
zu gebirden. So hat die Liebe zur eigenen Art eine Rassenlehre hervorge-
bracht, die andere Rassen zu verachten und zu unterdricken lehrte. Und
so gibt es eine Mutterliebe, die blind macht fiir die Fehler des eigenen Kin-
des und blind fiir die Vorziige anderer Kinder. Hat nicht der Volksmund
recht, wenn er mit drastischen Wendungen sagt, wie sehr einem Verliebten
der Verstand abhanden kommt?

Offensichtlich folgt der Liebe keineswegs immer und selbstverstdndlich
Erkenntnis, wie auch umgekehrt der Erkenntnis nicht zwangslaufig Liebe
folgt. Das hingt mit der menschlichen Freiheit zusammen und mit der
Gebrechlichkeit des in den Sinnen behausten Menschengeistes. Manchmal
lieben wir nicht, was wir zu lieben glauben, sondern unsere Illusionen
davon. Das ist ein unerschopflicher Stoff fur Satiriker und Humoristen,
wenn die angebetete Dulcinea in Wirklichkeit eine Stallmagd ist, aber
auch fiir Tragiker, wenn die Liebe so blind wird wie die des blinden Lear
zu seinen Tochtern, Das beste Wollen, die edelste Begeisterung ist nicht
davor sicher, Torheit zu werden, wie Cervantes zeigt, der freilich der Illu-
sion des hochherzigen Gefiihls in Don Quijote die Illusion des bloff ver-
standesmifligen Erfahrens in Sancho Pansa gegentiberstellt. Der vom
Erdenstaub sich 16sende, hochfliegende Enthusiasmus des freien Geistes
kann ebenso irregehen wie die erdgebundene Sinnlichkeit des ungeistigen
Menschen.

Aber ist das noch wahre Liebe, die ihren Gegenstand blindlings ver-
gotzt? Wahre Liebe vertrdgt sich durchaus mit Kritik, verschliefit sie ja
nicht die Augen vor den Fehlern und Schwiachen des geliebten Gegen-
standes. Sie leidet unter diesen Fehlern und Schwéchen und wiinscht nichts
sehnlicher, als das Geliebte davon befreit zu sehen. Wer seinem Land



Gisbert Kranz 184

mahnend, tadelnd und warnend gegentibertritt, leistet ihm damit eher
einen Dienst als einer, der ihm Weihrauch streut. Seine férdernde Kritik
entspringt einer grofleren Liebe als die Begeisterung der Hurrrapatrioten.
So verhilt es sich auch mit der Liebe zwischen Freunden oder Verwandten.
Das Neue Testament und die monastische Tradition empfehlen die correc-
tio fraterna als einen Akt der Bruderliebe, und das Alte Testament lehrt:
» Wer seinen Sohn liebt, der ziichtigt ihn.“

Das Gegenteil tut der Mensch, der seine Geliebte, sein Kind, sein Vater-
land zum Gotzen macht und anbetet. Ein solcher verliert jede Einsicht,
jedes Gerechtigkeitsbewuftsein, jedes MaRempfinden. Er verfillt dem
Hafl gegen alles, was durch sein blofles Dasein seinen Gétzendienst ver-
urteilt. Wenn solche vergdtzende ,Liebe“ selbst zum Gotzen wird, kommt
die ddmonische Verkehrung und Verfilschung der Liebe zum Aufersten.
Alles, was aus solcher ,Liebe“ getan wird, mag es das schlimmste Verbre-
chen sein, gilt dann als gut. Der Gotze fordert Menschenopfer, und Liige,
Gewalt und Mord liefern sie ihm.

Eine verblendende Liebe ist keine wahre, sondern eine pervertierte
Liebe. Daf in ihr etwas Ungeistiges, Animalisches vorherrscht, drickt der
Volksmund aus, wenn er z. B. die maflose Leidenschaft einer Mutter fiir
ihr Kind ,, Affenliebe“ nennt. Nicht, was in solcher pervertierten Liebe
noch an echter Liebe enthalten ist, macht blind, sondern die ungezigelten
Affekte, die oft das Gegenteil von Liebe darstellen: Selbstsucht, Eifersucht,
Haf in der erotischen Liebe, Familiendiinkel und Egoismus in der Mutter-
liebe, Nationalstolz und Feindschaft gegen Nachbarvélker in der Vater-
landsliebe. Durch solche Beimischung und Firbung verliert die Liebe ihr
urspriingliches Wesen. In solchen Fillen mag man wohl sagen, Liebe mache
blind; doch miifite man dann eigentlich sagen: Blind machen Haf, Stolz
und Neid.

Blind wird die Liebe nur, wenn die ihr zugehérige Erkenntnis durch
mafllose Leidenschaftlichkeit, Selbstsucht, Hafl und Stolz verdriangt wird
und die Liebe infolgedessen aufhért, wahre Liebe zu sein. Denn die Liebe
bedarf zu ihrer Entfaltung der Frkenntnis, wie anderseits die Erkenntnis
auf die Liebe angewiesen ist. Ja, in dem Akt des Liebens ist notwendig
etwas Erkennen enthalten, so dafl fehlende Liebe einen Mangel in der
Erkenntnis bedeutet. Wo keine Liebe ist, da ist auch keine rechte Erkennt-
nis; wo keine Erkenntnis, da ist auch keine rechte Liebe. Erkenntnis ohne
Liebe ist ebenso steril wie Liebe ohne Erkenntnis.

Der Akt des Erkennens hat die gleiche Struktur wie der Akt des Liebens.
Sowohl im Lieben als auch im Erkennen langt der Mensch iiber sich hinaus
auf etwas, das nicht er selbst ist und das ihm fremdartig und doch zugleich
wieder verwandt vorkommt. Sowohl Lieben als auch Erkennen entsprin-



»Mit Augen des Herzens® 185

gen dem Bewufltsein des Menschen, daf ihm etwas fehlt und daf er sein
Wesen noch verwirklichen muff, sodann der Ahnung, jenes Fremde und
zugleich Verwandte konne seinen Mangel beheben und ihm zu seiner
Wesensverwirklichung verhelfen. So entstehen Interesse und Aufmerk-
samkeit, die Vorstufen des Liebens, so das Wahrnehmen und die Informa-
tion als Anfangsstufen des Erkennens. Liebend und erkennend strebt der
Mensch nach dem, was ihn gliicklich machen kann.

Wie Erkenntnis nur durch Auswahl und Verengung des Blickfeldes,
durch spezifische Aufmerksamkeit, durch Konzentration der Erkenntnis-
kraft zustande kommt, so auch die Liebe, die nur noch Augen hat fiir das
geliebte Wesen und alle ihre Krifte darauf sammelt. Die Sammlung berei-
tet den Geist vor, liebend und erkennend in Verkehr mit seinem Gegen-
stand zu treten. In der Kontemplation, einer der héheren Stufen der
Erkenntnis, richten sich die gesammelten Krifte des Menschengeistes auf
den Erkenntnisgegenstand, ergieflen sich in ihn und geben sich ihm hin.
Es geschieht in diesem Erkenntnisakt das gleiche wie in dem Akt der schen-
kenden Liebe, nimlich Hingabe. Durch diese Hingabe wird ein Weiteres
ermaglicht, und zwar dem Liebenden ebenso wie dem Erkennenden: eine
Art von Teilhabe an der Wirklichkeit. Es geschieht da eine geistige Besitz-
ergreifung der Wirklichkeit, freilich nicht ohne ein Ergriffenwerden von
der Wirklichkeit. Sowohl Lieben als auch Erkennen sind zugleich Einneh-
men und Eingenommenwerden, sind sowohl aktiv als auch passiv.

Die Liebe ist ebenso wie die Erkenntnis eine wechselseitige Beziehung
zwischen Subjekt und Objekt. Nicht nur strebt das Subjekt zam Objekt hin,
auch das Objekt ist wirkkraftig, zieht das Subjekt an und teilt sich dem
Subjekt mit. Die erkannte Wahrheit will auch geliebt, die geliebte Schén-
heit auch erkannt sein. Liebende Erkenntnis ist nicht blofl eine Tatigkeit
des liebend erkennenden Subjekts, sondern zugleich ein Antworten, ein
Sichgeben, ein Sichoffenbaren des Gegenstandes. Deshalb verhilt sich der
Liebende wie der Erkennende dem Gegenstand seiner Liebe oder seiner
Erkenntnis gegeniiber nicht nur angreifend und eindringend, sondern auch
sich 6ffnend und empfangend.

Eine weitere Analogie zwischen Lieben und Erkennen besteht darin,
daf} der Liebende durch seine Liebe dem Geliebten, der Erkennende durch
seine Erkenntnis dem Erkannten immer dhnlicher wird. Schon Platon
wuflte, dafl die Liebe den Liebenden in das Geliebte verwandelt, — eine
Lehre, die sich auch in der Bibel und in der Mystik findet. In Anlehnung
an ein Wort des heiligen Augustinus schreibt Angelus Silesius: ,Mensch,
was du liebst, in das wirst du verwandelt werden. Gott wirst du, liebst du
Gott, und Erde, liebst du Erden.“ Der Erkennende und das Erkannte wer-
den in der Erkenntnis eins. Ebenso werden der Liebende und das Geliebte



Gisbert Kranz 186

in der Liebe eins. Wer hohe Werte erkennt und liebt, wird ihnen dhnlich
und erreicht etwas von dem Gliick, nach dem sich sehnend er zu erkennen
und zu lieben begann. Wem es gelinge, das Gliick einer vollkommenen
Liebe darzustellen, der hitte zugleich das Gliick einer vollkommenen Er-
kenntnis wiedergegeben, denn in dem einen ist auch etwas von dem ande-
ren stets enthalten.

Platon vergleicht den Vorgang des Erkennens mit der geschlechtlichen
Liebe, mit Zeugung, Empfingnis und Geburt, und auch die Sprachen
bezeugen in vielen Ausdriiken und Wendungen die Analogie von Liebe
und Erkenntnis oder gar ihre Einheit. Concipere, concepire, concebir, con-
cetve, concevoir heiflt ,empfangen, schwanger werden“ und zugleich ,be-
greifen, denken, verstehen“. Die Bibel nennt die innige Vereinigung von
Mann und Frau ein Erkennen: ,Adam erkannte sein Weib.“ , Wie soll mir
das geschehen, da ich keinen Mann erkenne?“ Zugleich sieht sie in dieser
liebend-erkennenden brautlichen Vereinigung ein Gleichnis der Liebe zwi-
schen Gott und Mensch.

Im Mittelalter haben Theologen und Philosophen dariiber gestritten, ob
der Mensch mehr durch Erkenntnis oder mehr durch Liebe Gott erreiche,
ob in der mystischen Vereinigung und in der himmlischen Schau das Lieben
oder das Erkennen den Primat habe. Dionysius Areopagita lehrte, wer zur
Schau Gottes gelangen wolle, miisse iiber alles Erkennbare hinaussteigen
und dabei in Nacht und Dunkel eintreten. Die wahre Vereinigung der
Seele mit Gott geschehe unter dem Aufhéren jeder Denktitigkeit. Wenn
aber die Erkenntniskraft erlischt, bleibt nur die Liebeskraft iibrig. Sie sei
machtiger als die Erkenntnis, schreibt Hugo von Sankt Viktor in seinem
Dionysiuskommentar, und wo die Wissenschaft drauflen bleibe, da trete
die Liebe ein. Der Liebe 6ffnen sich die Tiiren zu Gottes innerstem Ge-
heimnis, der Erkenntnis aber nicht. Dieser Gedanke wird von Bernhard
von Clairvaux, Bonaventura, Duns Scotus und vielen anderen Autoren
wiederholt, abgewandelt und weiter ausgesponnen. Alle diese Autoren
scheinen zu lehren, daf} allein die Liebe den Menschen mit Gott vereinige,
und daf} diese Liebe blind sei. Die Grundkraft der Seele sei der Wille, das
heifit die Strebekraft oder die Liebe. Sie ziele auf ein Gut, das sie besitzen
und genieflen mochte, letztlich auf Gott. Sie stehe am Anfang und am Ende
der geistigen Tatigkeit der Menschen. Diese Lehre, die dem Willen die
Prioritit und den Primat zuerkennt, pflegt in der Philosophiegeschichte
Voluntarismus genannt zu werden.

Ihr entgegengesetzt ist der Intellektualismus, welcher nicht dem Willen,
sondern der Erkenntnis die Prioritdt und den Primat zuschreibt. Die auf
das Wabhre zielende Erkenntnis bilde den Anfang der geistigen Tatigkeit
des Menschen, und in der Schau des hochsten Wahren, das heifit Gottes,



~Mit Augen des Herzens" 187

erreiche sie ihren Gipfel. Der Liebe falle nur die Rolle zu, als Werkzeug
der Erkenntnis die Starrheit der Seele zu brechen, damit die Erkenntnis,
der sie bereitend vorausgeeilt, kein Hindernis finde, die letzte Stillung zu
vollbringen in der Schau Gottes. Wihrend den Voluntaristen die Liebe als
das Wichtigere erscheint, weil sie Ursprung, Folge und Ziel der Erkenntnis
sei, geben die Intellektualisten der Erkenntnis den Vorrang, weil sie Vor-
aussetzung und Endzweck der Liebe sei. Jene halten die Liebe fiir die
urspriinglichste Bewegungskraft des gottlichen wie des menschlichen Gei-
stes und fiir den Endzwedk des Universums; diese, zu denen Thomas von
Aquin und Meister Eckhart gezahlt zu werden pflegen, sehen das A und O
in der Erkenntnis.

In Wirklichkeit liegen die Dinge verwickelter, als die notwendig ver-
einfachenden Darstellungen der philosophiegeschichtlichen Handbiicher es
mit ihrem Schema Voluntarismus—Intellektualismus vermuten lassen. Ge-
naueres Studium findet in den Schriften der sogenannten Intellektualisten
zahlreiche voluntaristische Ausfithrungen, und umgekehrt kann man in
den Werken jener Autoren, die sich das Etikett Voluntarismus gefallen
lassen miissen, auch viele Stellen nachweisen, die nur ,intellektualistisch®
zu deuten sind. Jene Theologen und Mystiker, die das Schwergewicht auf
die Einigung in der Liebe legen, kénnen nicht Gibersehen, daf} diese Eini-
gung zugleich eine Einigung in der Erkenntnis ist, und sie sagen es auch
immer wieder: Der Menschengeist strebe mit allen seinen Kriften hin zu
Gott; sobald er dort ankomme, erlebe er kein Aufhéren des Erkennens
iiberhaupt, sondern nur ein Aufhéren der alten, beschriankten Erkenntnis-
weise; in der himmlischen Schau erfahre seine Erkenntniskraft die hochste
Steigerung, die tiberhaupt méglich sei, und zwar zusammen mit der hoch-
sten Steigerung der Liebe. Auf der anderen Seite finden sich bei Thomas
von Aquin Sitze wie diese: ,Das Lieben ist das Ziel des Erkennens ...
Weil die Liebe zu Gott etwas Grofleres ist als die Erkenntnis von ihm,
. .. setzt sie diese voraus. .. Die Liebe vereint stirker als die Erkenntnis.“
Nicht einmal Systemzwang vermochte diesen Erzintellektualisten zu ver-
fiihren, die Rolle der Liebe im mystischen Leben zu gering einzuschitzen.
Voluntaristen und Intellektualisten stimmen darin iiberein, daf} Liebe und
Erkenntnis im Himmel beide ihren hochsten Gegenstand erreichen; sie
unterscheiden sich nur in der Akzentuierung. Die einen meinen, die Liebe
leiste hier mehr als die Erkenntnis, die anderen dagegen, die Erkenntnis
mehr als die Liebe.

Im Grunde handelt es sich bei der Frage, ob der Liebe oder der Erkennt-
nis der Primat zukomme, um ein Scheinproblem, da es hier keinen Primat
und keine Prioritdt gibt. Lieben und Erkennen erweisen sich auf ihrer
hochsten Stufe als zwei verschiedene Aspekte desselben Vorgangs, und es



Gisbert Kranz 188

ist Sache des Standortes, welcher von beiden einem niherliegt und in dieser
Perspektive grofier und wichtiger erscheint. Deshalb verzichten viele Auto-
ren des spaten Mittelalters und der frithen Neuzeit darauf, hier Akzentu-
ierungen vorzunehmen. Lullus, Dante, Ruysbroeck, Cusanus und Johannes
vom Kreuz gehen dem Streit zwischen Voluntaristen und Intellektualisten
aus dem Weg, weil fiir sie feststeht, dafl in der mystischen Vereinigung und
in der himmlischen Schau weder die Liebe vor der Erkenntnis noch die
Erkenntnis vor der Liebe einen Vorrang hat, da beide innigst zusammen-
wirken. In Gott fallen absolute Liebe und absolute Erkenntnis zusammen,
deshalb kann auch der Menschengeist nur liebend und erkennend zugleich
am gottlichen Leben teilnehmen.

Aus Erkenntnis-Liebe hat Gott die Welt erschaffen und den Menschen
mit Geist, das heifit mit Erkenntnis- und Liebeskraft, begabt. ,Der Geist
kann ohne Verlangen nicht erkennen, und ohne Erkennen kann er nicht
verlangen. Der Geist ist das Prinzip des Intellekts und des Affekts. Der
Geist ist die edelste, einfachste Kraft, in der Erkennen und Lieben zusam-
menfallen® (Nikolaus von Kues). Diese wechselseitige Abhingigkeit, das
Miteinander und Ineinander von Liebe und Erkenntnis darzustellen, ist
den Dichter vielleicht besser gelungen als den Philosophen. Was Begriffe
trennen und auseinanderhalten, umgreift das Symbol. Hier ist es das Sym-
bol des Herzens, das nicht nur als Sitz der Liebe, sondern zugleich als Organ
der Erkenntnis aufgefafit wird. In der Antike galt das Herz als Sitz des
Verstandes. Pascal schrieb die berithmten Sitze: , Wir erkennen die Wahr-
heit nicht mit der Vernunft allein, sondern auch mit dem Herzen . .. Das
Herz hat seine Vernunft, die der Verstand nicht kennt.“ So treffend gibt
das Symbol des Herzens die Einheit von Liebe und Erkenntnis wieder, daf}
auch Philosophen und Theologen immer wieder sich dieser dichterischen
Aussageweise bedient haben, und zwar gerade da, wo es sich um den héch-
sten Gegenstand und das letzte Ziel alles menschlichen Erkennens und Lie-
bens handelt, ndmlich um Gott. So lesen wir bei Emil Brunner: ,Das Herz
ist, vom gottlichen Ursprung des Menschen aus gedacht, das empfangende
und wiedergebende Zentrum des Gotteswortes und der Gottesliebe.®
Schon das Alte und das Neue Testament kennen das Herz als das eigent-
liche Organ zur Aufnahme der gottlichen Offenbarung, das Organ des
Gotterkennens und Gottliebens.

Und hier sind wir wieder bei der am Anfang aus Kierkegaard zitierten
Metapher ,,mit Augen des Herzens“, die — wir wissen nun warum — das
Symbol der Liebeskraft mit dem Symbol der Erkenntniskraft zusammen-
bindet. Sie ist ein literarischer Topos, den Ernst Robert Curtius bei karolin-
gischen Dichtern nachgewiesen hat, der sich aber auch (elf Jahrhunderte
spater) bei Scheeben und (vier Jahrhunderte friiher) bei Ruricus und Augu-



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 189

stinus findet, ja der letztlich auf Paulus zuriickgeht®. In Eph 1, 17 {. heifit es
schon: ,Er, der Gott unseres Herrn Jesus Christus, der Vater der Herrlich-
keit, gebe euch den Geist der Weisheit und Offenbarung, ihn zu erkennen;
er erleuchte die Augen eurer Herzen, damit ihr seht, zu welcher Hoffnung
ihr von ihm berufen seid, wie reich die Herrlichkeit seines Erbes unter den
Heiligen und wie tibergrof seine Macht ist, die er in der ganzen gewaltigen
Wirkkraft seiner Stirke euch erzeigt hat, die ihr glaubt.“

Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt

Auf der Suche nach dem Religidsen in der zeitgendssischen Literatur
Paul Konrad Kurz SJ, Miinchen

In den fiinfziger und sechziger Jahren, ziemlich parallel zum I1. Vatikani-
schen Konzil, ging die sogenannte ,christliche Literatur® zu Ende: eine Li-
teratur des Renouvean Catholique, der christlichen, vorab katholischen, Re-
vertiten und Konvertiten seit der Jahrhundertwende, zuerst in Frankreich,
dann auch im angelsichsischen und deutschen Sprachraum. Als die Welt
des zwanzigsten Jahrhunderts sich zusehends von einem kirchlich gebunde-
nen Christentum lossagte und emanzipierte, entdeckten Dichter die Kirche,
Schriftsteller den orthodoxen christlichen Glauben: Bloy und Claudel, Pé-
guy und Bernanos; Chesterton, T. S. Eliot, Evelyn Waugh, Graham
Greene; in Deutschland Le Fort und Langgésser, Bergengruen und Klep-
per, R. A. Schréder, Reinhold Schneider, Edzard Schaper und andere. Die
christliche Literatur dieser ersten Jahrhunderthilfte basierte, auf die kiir-
zeste Formel gebracht, auf einem ungebrochenen christlichen Selbstver-
stindnis inmitten einer pagan szientistischen Welt. Das dogmatische
Selbstverstindnis dieser Christen war ungebrochen, der Zugang zur Schrift
noch wenig durch die historisch-kritische Methode verkompliziert, die
Kirche noch immer oder schon wieder das strahlende Zeichen unter den

1 Die Bedeutung des hier kurz angedeuteten Zusammenhangs von Liebe und Erkenntnis
fiir alle Bereiche des Lebens (Ehe, Gesellschaft, Politik, Wissenschaft, Kunst) und seine
theologische Begriindung werden ausfiihrlich dargelegt in dem neuen Buch des Vi., das
unter dem Titel ,Liebe und Erkenntnis® demnichst im Verlag Auton Pustet, Salzburg
und Miinchen, erscheint.





