
•Mit Augen des Herzens" 
Der philosophische und theologische Sinn eines literarischen Topos 

Gisbert Kranz, Aachen 

Von dem alttestamentlichen Hiob schreibt Sören Kierkegaard: •Ich lese 
ihn nicht, wie man ein anderes Buch mit den Augen liest, sondern ich lege 
dieses Buch gleichsam auf mein Herz und lese es mit den Augen des Her- 
zens, verstehe wie in clairvoyance das einzelne auf verschiedene Weise" 
{Die Wiederholung). Kierkegaard verwendet hier, antithetisch, zwei alte 
Metaphern: •Augen" steht für Erkenntnis, Einsicht, Intellekt, Vernunft, 
•Herz" dagegen für Liebe, Affekt, Gemüt, Gefühl. Nachdem der Autor 
diese Gegensätze durch •nicht - sondern" deutlich gegeneinander gestellt 
hat, bindet er sie sofort danach in dem merkwürdigen Ausdruck •mit den 
Augen des Herzens" zusammen. Ist das denn möglich, daß das fühlende, 
liebende •Herz" •Augen" hat, daß es erkennen und verstehen kann, ja daß 
seine Klarsicht, wie Kierkegaard offensichtlich glaubt, die bloße Vernunft- 
Erkenntnis übertrifft? Macht Liebe nicht voreingenommen, befangen, zu 
kritischer Prüfung unfähig, mit einem Wort: blind? 

Daß nur durch Ausschaltung der Emotionen ungetrübte Erkenntnis zu- 
stande kommen könne, wird heute oft behauptet. Max Scheler nannte diese 
Ansicht ein •spezifisch modernes Bourgeoisieurteil", doch scheint sie so alt 
wie die Menschheit zu sein. •Die Lieb' ist blind und macht blind" - diese 
Meinung durchzieht das Schrifttum von der Antike bis heute. Nicht nur, 
daß der Liebende für nichts anderes mehr Augen hat als für das Geliebte - 
•die Liebe macht blind für den geliebten Gegenstand", wie Plutarch 
erklärt. 

Gegen diese Behauptung protestiert die Pascal zugeschriebene Abhand- 
lung •Über die Leidenschaften der Liebe": •Die Dichter haben nicht recht 
gehabt, wenn sie uns die Liebe als etwas Blindes schilderten." Nun haben 
keineswegs alle Dichter die Liebe als etwas Blindes dargestellt. So viele 
Autoren aller Völker und Jahrhunderte haben über die Erkenntniskraft 
der Liebe geschrieben, daß man von einer Tradition sprechen kann, die 
mindestens ebenso alt und mächtig ist wie die der entgegengesetzten These. 
Piaton sieht im Eros einen Übergang von geringerem zu größerem Wissen, 
ein Streben von unvollkommener zu vollkommener Erkenntnis. Bernhard 
von Clairvaux lehrt, es gebe keine vollkommene Erkenntnis ohne Liebe. 
Für Gregor den Großen und Johannes Gerson ist die Liebe selbst eine 
Erkenntnis. Der junge Goethe schreibt: •Man lernt nichts kennen als was 
man liebt, und je tiefer und vollständiger die Kenntnis werden soll, desto 



•Mit Augen des Herzens" 181 

stärker, kräftiger und lebendiger muß die Liebe, ja Leidenschaft sein." So 
haben viele Philosophen, Theologen, Mystiker und Dichter vom Altertum 
bis heute Liebe und Erkenntnis nicht als sich ausschließende Gegensätze, 
sondern als eine fruchtbare Einheit dargestellt, theoretisch in ihrem Werk, 
existentiell in ihrem Leben. 

Was man nicht kennt, kann man nicht lieben. Das gilt von jeder Art der 
Liebe: von der Liebe zu Dingen, zu Tieren, zu Mitmenschen, zu Verwand- 
ten, zum Freund, zu Gott, von der Liebe zwischen Mann und Frau, von der 
begehrenden wie von der schenkenden Liebe. Liebe setzt nicht nur voraus, 
daß ihr Gegenstand in seinem Dasein wahrgenommen und in seinem 
Sosein verstanden, sondern auch, daß er in seinem Wert erkannt und ge- 
würdigt wird. Liebe gründet also auf Erkenntnis, und sie vertieft die 
Erkenntnis. Wer liebt, sieht klarer. Auch das gilt für jede Art von Liebe. 
Der Dichter Bernanos wußte: •Das einzige sichere Mittel der Erkenntnis 
ist, zu lieben." Und der Philosoph Guardini bestätigt es: •Erkenntnis setzt 
Liebe voraus. In dem Maße wird man die Wahrheit erkennen - wirklich 
erkennen, im tiefsten Sinne, mit der Leidenschaft der Aneignung -, als 
man liebend ist." 

Wie aber kann Liebe Voraussetzung der Erkenntnis sein, wenn sie selbst 
doch wieder Erkenntnis voraussetzt? Was ist eher da: die Liebe oder die 
Erkenntnis? Einsichten der modernen Psychologie vorwegnehmend, lehrte 
schon Augustinus, daß der Ursprung aller intellektuellen Akte nicht nur an 
das Dasein äußerer Gegenstände, sondern notwendig auch an Akte des 
Anteilnehmens und der Aufmerksamkeit, letztlich an Akte der Liebe 
geknüpft sei. Anteilnahme an etwas, Zuneigung zu etwas sind die ersten 
Akte, in denen der menschliche Geist einen Gegenstand zu erfassen be- 
ginnt. Sie sind die Grundlage der Urteile, Vorstellungen, Erinnerungen. 
Aus einer gewaltigen Menge unreflektiert und undeutlich empfangener 
Wahrnehmungen wählt der erkennende Geist aus, und diese Auswahl, 
durch die ihm etwas deutlicher bewußt wird, ist vom Interesse bestimmt. 
Was für mich kein Interesse hat, das übersehe ich; ich mache mir keine 
Vorstellung davon, es weckt keine Empfindung in mir, ich denke nicht 
daran und kann mich seiner nicht erinnern. Nie wird ein Schüler etwas 
lernen, für das ihm jedes Interesse fehlt. Wovon der Mensch, angesichts 
einer Fülle von Eindrücken, Notiz nimmt, das wird also durch sein Interesse 
bestimmt, und wie die unbestimmte Wahrnehmung eine Vorstufe der 
Erkenntnis ist, so ist dieses Interesse eine Vorstufe der Liebe. Dem gestei- 
gerten Wahrnehmen folgt gesteigerte Anteilnahme, die ihrerseits zu bes- 
serer Erkenntnis treibt. Auf diesem Wege, der vom Interesse zur Informa- 
tion, von der Information zur Zuneigung, von der Zuneigung zur Intuition, 
von der Intuition zur Wertschätzung, von der Wertschätzung zum Wissen, 



Gisbert Kranz 182 

vom Wissen zur Liebe, von der Liebe zur Weisheit führt, gelangt der Geist 
zu immer höheren Stufen des Erkennens und Liebens. Die höchste Stufe 
der Erkenntnis ist die Weisheit, die man von jeher mit dem höchsten Grad 
der Liebe innig verbunden sich vorgestellt hat. Je vollkommener einer in 
der Weisheit wird, um so vollkommener wird er in der Liebe. 

Die Weisheit umfaßt in liebender Erkenntnis die höchsten und die nied- 
rigsten Dinge sub specie aeternitatis. Sie mißt mit anderen Maßstäben als 
der irdisch beschränkte Verstand. Nicht, als umgebe sie alles Menschliche 
mit verklärendem Licht, sieht sie doch auch Fehler und Mängel; aber sie 
liebt den Menschen auch in seinen Schwächen und Sünden, darin der sich 
herablassenden göttlichen Liebe ähnlich. Etwas von dieser Weisheit ist 
in dem Humor der großen Erzähler enthalten, als dessen Wesen man mit 
Recht die Liebe genannt hat. 

Piaton bemerkt, daß die Liebhaber der Weisheit, die mit Inbrunst über 
das Göttliche nachsinnen und alles Vergängliche im Licht des Ewigen 
betrachten, von der Menge, der nur an greifbarem Nutzen liegt, als Ver- 
rückte gescholten werden. Stärker trifft der Hohn jene Menschen, die hin- 
gerissen werden von dem, was sie liebend erkennen: Künstler, Denker, 
Heilige. Wer so außer sich gerät, im Enthusiasmos, in der Ekstasis, wer 
sich, wenigstens für Augenblicke, mit dem Grund des Seins im Einklang 
fühlt, den verlacht die Masse als Wahnsinnigen. Hier beruht die Behaup- 
tung, Liebe mache blind, auf Täuschung. Höhere Erkenntnis und die damit 
verbundene höhere Liebe wird oft, von den unteren Stufen der Erkenntnis 
und der Liebe aus gesehen, als Torheit erscheinen. Da spottet der Infor- 
mierte über den Wissenden, der Wissende über den Weisen. Sehen wir 
einmal ab von den Beckmessern und den thrakischen Mägden, die es zu 
allen Zeiten gab. Denken wir an heutige Manager des wirtschaftlichen, 
politischen und •kulturellen" Lebens, die in Statistiken, im Auswurf elek- 
tronischer Computer den Gipfel der Erkenntnis und die einzige oder die 
sicherste Grundlage des Handelns sehen, dann verstehen wir T. S. Eliots 
Wort: •Wir verloren die Weisheit über dem Wissen, das Wissen über der 
Information." 

Einer Welt, der nur noch das Zählbare und Meßbare wichtig ist, schwin- 
den die Werte, die jenseits jeder Berechnung liegen, aus den Augen, und 
wo man diese Werte nicht mehr sieht, weiß man auch nichts mehr zu lieben. 
Verlust der Liebe aber führt zum Verlust höheren Wissens und der Weis- 
heit. Dann sind Forscher möglich, die allein mit quantitativen Methoden 
etwas so Umfassendes wie die Dichtung oder das geschlechtliche Leben des 
Menschen verstehen zu können glauben und in Ermangelung einer Ästhe- 
tik oder einer Ethik aus Prozentsätzen Wertmaßstäbe oder Verhaltens- 
normen ableiten. 



•Mit Augen des Herzens" 183 

Der beste Forscher wird immer der liebende Forscher sein, weil die Liebe 
zum Gegenstand seiner Forschung ihm ständig neue Antriebe zum For- 
schen gibt und weil sein Verständnis des Gegenstandes durch die Liebe 
wächst. Ein solcher Forscher wird das Wissen nach der einen Seite mit zu- 
reichender Information, nach der andern Seite mit der Weisheit verknüp- 
fen und so der Skylla bornierten Fachidiotentums und der Charybdis ideo- 
logischer Schwärmerei entgehen. 

Aber verführt nicht gerade die Liebe zu einer Sache oder zu einer Person 
zu ungerechter, weil unsachlicher Beurteilung? Ist die Begeisterung immer 
eine gute Ratgeberin? Wird nicht aus der Wissenschaft, wenn sie engagiert 
getrieben wird, schnell ein Wunschdenken? Man findet dann, was man 
sucht, und beweist, was man beweisen wollte. Dann ist der Wunsch der 
Vater des Gedankens, und das Ergebnis ist nicht Wissenschaft, sondern 
Ideologie, nicht Wahrheit, sondern Illusion. Was man wünscht, das glaubt 
man gern, und die Adepten solchen Glaubens pflegen sich am fanatischsten 
zu gebärden. So hat die Liebe zur eigenen Art eine Rassenlehre hervorge- 
bracht, die andere Rassen zu verachten und zu unterdrücken lehrte. Und 
so gibt es eine Mutterliebe, die blind macht für die Fehler des eigenen Kin- 
des und blind für die Vorzüge anderer Kinder. Hat nicht der Volksmund 
recht, wenn er mit drastischen Wendungen sagt, wie sehr einem Verliebten 
der Verstand abhanden kommt? 

Offensichtlich folgt der Liebe keineswegs immer und selbstverständlich 
Erkenntnis, wie auch umgekehrt der Erkenntnis nicht zwangsläufig Liebe 
folgt. Das hängt mit der menschlichen Freiheit zusammen und mit der 
Gebrechlichkeit des in den Sinnen behausten Menschengeistes. Manchmal 
lieben wir nicht, was wir zu lieben glauben, sondern unsere Illusionen 
davon. Das ist ein unerschöpflicher Stoff für Satiriker und Humoristen, 
wenn die angebetete Dulcinea in Wirklichkeit eine Stallmagd ist, aber 
auch für Tragiker, wenn die Liebe so blind wird wie die des blinden Lear 
zu seinen Töchtern. Das beste Wollen, die edelste Begeisterung ist nicht 
davor sicher, Torheit zu werden, wie Cervantes zeigt, der freilich der Illu- 
sion des hochherzigen Gefühls in Don Quijote die Illusion des bloß ver- 
standesmäßigen Erfahrens in Sancho Pansa gegenüberstellt. Der vom 
Erdenstaub sich lösende, hochfliegende Enthusiasmus des freien Geistes 
kann ebenso irregehen wie die erdgebundene Sinnlichkeit des ungeistigen 
Menschen. 

Aber ist das noch wahre Liebe, die ihren Gegenstand blindlings ver- 
götzt? Wahre Liebe verträgt sich durchaus mit Kritik, verschließt sie ja 
nicht die Augen vor den Fehlern und Schwächen des geliebten Gegen- 
standes. Sie leidet unter diesen Fehlern und Schwächen und wünscht nichts 
sehnlicher, als das Geliebte davon befreit zu sehen. Wer seinem Land 



Gisbert Kranz 184 

mahnend, tadelnd und warnend gegenübertritt, leistet ihm damit eher 
einen Dienst als einer, der ihm Weihrauch streut. Seine fördernde Kritik 
entspringt einer größeren Liebe als die Begeisterung der Hurrrapatrioten. 
So verhält es sich auch mit der Liebe zwischen Freunden oder Verwandten. 
Das Neue Testament und die monastische Tradition empfehlen die correc- 
tio fraterna als einen Akt der Bruderliebe, und das Alte Testament lehrt: 
•Wer seinen Sohn liebt, der züchtigt ihn." 

Das Gegenteil tut der Mensch, der seine Geliebte, sein Kind, sein Vater- 
land zum Götzen macht und anbetet. Ein solcher verliert jede Einsicht, 
jedes Gerechtigkeitsbewußtsein, jedes Maßempfinden. Er verfällt dem 
Haß gegen alles, was durch sein bloßes Dasein seinen Götzendienst ver- 
urteilt. Wenn solche vergötzende •Liebe" selbst zum Götzen wird, kommt 
die dämonische Verkehrung und Verfälschung der Liebe zum Äußersten. 
Alles, was aus solcher •Liebe" getan wird, mag es das schlimmste Verbre- 
chen sein, gilt dann als gut. Der Götze fordert Menschenopfer, und Lüge, 
Gewalt und Mord liefern sie ihm. 

Eine verblendende Liebe ist keine wahre, sondern eine pervertierte 
Liebe. Daß in ihr etwas Ungeistiges, Animalisches vorherrscht, drückt der 
Volksmund aus, wenn er z. B. die maßlose Leidenschaft einer Mutter für 
ihr Kind •Affenliebe" nennt. Nicht, was in solcher pervertierten Liebe 
noch an echter Liebe enthalten ist, macht blind, sondern die ungezügelten 
Affekte, die oft das Gegenteil von Liebe darstellen: Selbstsucht, Eifersucht, 
Haß in der erotischen Liebe, Familiendünkel und Egoismus in der Mutter- 
liebe, Nationalstolz und Feindschaft gegen Nachbarvölker in der Vater- 
landsliebe. Durch solche Beimischung und Färbung verliert die Liebe ihr 
ursprüngliches Wesen. In solchen Fällen mag man wohl sagen, Liebe mache 
blind; doch müßte man dann eigentlich sagen: Blind machen Haß, Stolz 
und Neid. 

Blind wird die Liebe nur, wenn die ihr zugehörige Erkenntnis durch 
maßlose Leidenschaftlichkeit, Selbstsucht, Haß und Stolz verdrängt wird 
und die Liebe infolgedessen aufhört, wahre Liebe zu sein. Denn die Liebe 
bedarf zu ihrer Entfaltung der Erkenntnis, wie anderseits die Erkenntnis 
auf die Liebe angewiesen ist. Ja, in dem Akt des Liebens ist notwendig 
etwas Erkennen enthalten, so daß fehlende Liebe einen Mangel in der 
Erkenntnis bedeutet. Wo keine Liebe ist, da ist auch keine rechte Erkennt- 
nis; wo keine Erkenntnis, da ist auch keine rechte Liebe. Erkenntnis ohne 
Liebe ist ebenso steril wie Liebe ohne Erkenntnis. 

Der Akt des Erkennens hat die gleiche Struktur wie der Akt des Liebens. 
Sowohl im Lieben als auch im Erkennen langt der Mensch über sich hinaus 
auf etwas, das nicht er selbst ist und das ihm fremdartig und doch zugleich 
wieder verwandt vorkommt. Sowohl Lieben als auch Erkennen entsprin- 



•Mit Augen des Herzens" 185 

gen dem Bewußtsein des Menschen, daß ihm etwas fehlt und daß er sein 
Wesen noch verwirklichen muß, sodann der Ahnung, jenes Fremde und 
zugleich Verwandte könne seinen Mangel beheben und ihm zu seiner 
Wesensverwirklichung verhelfen. So entstehen Interesse und Aufmerk- 
samkeit, die Vorstufen des Liebens, so das Wahrnehmen und die Informa- 
tion als Anfangsstufen des Erkennens. Liebend und erkennend strebt der 
Mensch nach dem, was ihn glücklich machen kann. 

Wie Erkenntnis nur durch Auswahl und Verengung des Blickfeldes, 
durch spezifische Aufmerksamkeit, durch Konzentration der Erkenntnis- 
kraft zustande kommt, so auch die Liebe, die nur noch Augen hat für das 
geliebte Wesen und alle ihre Kräfte darauf sammelt. Die Sammlung berei- 
tet den Geist vor, liebend und erkennend in Verkehr mit seinem Gegen- 
stand zu treten. In der Kontemplation, einer der höheren Stufen der 
Erkenntnis, richten sich die gesammelten Kräfte des Menschengeistes auf 
den Erkenntnisgegenstand, ergießen sich in ihn und geben sich ihm hin. 
Es geschieht in diesem Erkenntnisakt das gleiche wie in dem Akt der schen- 
kenden Liebe, nämlich Hingabe. Durch diese Hingabe wird ein Weiteres 
ermöglicht, und zwar dem Liebenden ebenso wie dem Erkennenden: eine 
Art von Teilhabe an der Wirklichkeit. Es geschieht da eine geistige Besitz- 
ergreifung der Wirklichkeit, freilich nicht ohne ein Ergriffenwerden von 
der Wirklichkeit. Sowohl Lieben als auch Erkennen sind zugleich Einneh- 
men und Eingenommenwerden, sind sowohl aktiv als auch passiv. 

Die Liebe ist ebenso wie die Erkenntnis eine wechselseitige Beziehung 
zwischen Subjekt und Objekt. Nicht nur strebt das Subjekt zum Objekt hin, 
auch das Objekt ist wirkkräftig, zieht das Subjekt an und teilt sich dem 
Subjekt mit. Die erkannte Wahrheit will auch geliebt, die geliebte Schön- 
heit auch erkannt sein. Liebende Erkenntnis ist nicht bloß eine Tätigkeit 
des liebend erkennenden Subjekts, sondern zugleich ein Antworten, ein 
Sichgeben, ein Sichoffenbaren des Gegenstandes. Deshalb verhält sich der 
Liebende wie der Erkennende dem Gegenstand seiner Liebe oder seiner 
Erkenntnis gegenüber nicht nur angreifend und eindringend, sondern auch 
sich öffnend und empfangend. 

Eine weitere Analogie zwischen Lieben und Erkennen besteht darin, 
daß der Liebende durch seine Liebe dem Geliebten, der Erkennende durch 
seine Erkenntnis dem Erkannten immer ähnlicher wird. Schon Piaton 
wußte, daß die Liebe den Liebenden in das Geliebte verwandelt, - eine 
Lehre, die sich auch in der Bibel und in der Mystik findet. In Anlehnung 
an ein Wort des heiligen Augustinus schreibt Angelus Silesius: •Mensch, 
was du liebst, in das wirst du verwandelt werden. Gott wirst du, liebst du 
Gott, und Erde, liebst du Erden." Der Erkennende und das Erkannte wer- 
den in der Erkenntnis eins. Ebenso werden der Liebende und das Geliebte 



Gisbert Kranz 186 

in der Liebe eins. Wer hohe Werte erkennt und liebt, wird ihnen ähnlich 
und erreicht etwas von dem Glück, nach dem sich sehnend er zu erkennen 
und zu lieben begann. Wem es gelänge, das Glück einer vollkommenen 
Liebe darzustellen, der hätte zugleich das Glück einer vollkommenen Er- 
kenntnis wiedergegeben, denn in dem einen ist auch etwas von dem ande- 
ren stets enthalten. 

Piaton vergleicht den Vorgang des Erkennens mit der geschlechtlichen 
Liebe, mit Zeugung, Empfängnis und Geburt, und auch die Sprachen 
bezeugen in vielen Ausdrücken und Wendungen die Analogie von Liebe 
und Erkenntnis oder gar ihre Einheit. Concipere, concepire, concebir, con- 
ceive, concevoir heißt •empfangen, schwanger werden" und zugleich •be- 
greifen, denken, verstehen". Die Bibel nennt die innige Vereinigung von 
Mann und Frau ein Erkennen: •Adam erkannte sein Weib." •Wie soll mir 
das geschehen, da ich keinen Mann erkenne?" Zugleich sieht sie in dieser 
liebend-erkennenden bräutlichen Vereinigung ein Gleichnis der Liebe zwi- 
schen Gott und Mensch. 

Im Mittelalter haben Theologen und Philosophen darüber gestritten, ob 
der Mensch mehr durch Erkenntnis oder mehr durch Liebe Gott erreiche, 
ob in der mystischen Vereinigung und in der himmlischen Schau das Lieben 
oder das Erkennen den Primat habe. Dionysius Areopagita lehrte, wer zur 
Schau Gottes gelangen wolle, müsse über alles Erkennbare hinaussteigen 
und dabei in Nacht und Dunkel eintreten. Die wahre Vereinigung der 
Seele mit Gott geschehe unter dem Aufhören jeder Denktätigkeit. Wenn 
aber die Erkenntniskraft erlischt, bleibt nur die Liebeskraft übrig. Sie sei 
mächtiger als die Erkenntnis, schreibt Hugo von Sankt Viktor in seinem 
Dionysiuskommentar, und wo die Wissenschaft draußen bleibe, da trete 
die Liebe ein. Der Liebe öffnen sich die Türen zu Gottes innerstem Ge- 
heimnis, der Erkenntnis aber nicht. Dieser Gedanke wird von Bernhard 
von Clairvaux, Bonaventura, Duns Scotus und vielen anderen Autoren 
wiederholt, abgewandelt und weiter ausgesponnen. Alle diese Autoren 
scheinen zu lehren, daß allein die Liebe den Menschen mit Gott vereinige, 
und daß diese Liebe blind sei. Die Grundkraft der Seele sei der Wille, das 
heißt die Strebekraft oder die Liebe. Sie ziele auf ein Gut, das sie besitzen 
und genießen möchte, letztlich auf Gott. Sie stehe am Anfang und am Ende 
der geistigen Tätigkeit der Menschen. Diese Lehre, die dem Willen die 
Priorität und den Primat zuerkennt, pflegt in der Philosophiegeschichte 
Voluntarismus genannt zu werden. 

Ihr entgegengesetzt ist der Intellektualismus, welcher nicht dem Willen, 
sondern der Erkenntnis die Priorität und den Primat zuschreibt. Die auf 
das Wahre zielende Erkenntnis bilde den Anfang der geistigen Tätigkeit 
des Menschen, und in der Schau des höchsten Wahren, das heißt Gottes, 



•Mit Augen des Herzens" 187 

erreiche sie ihren Gipfel. Der Liebe falle nur die Rolle zu, als Werkzeug 
der Erkenntnis die Starrheit der Seele zu brechen, damit die Erkenntnis, 
der sie bereitend vorausgeeilt, kein Hindernis finde, die letzte Stillung zu 
vollbringen in der Schau Gottes. Während den Voluntaristen die Liebe als 
das Wichtigere erscheint, weil sie Ursprung, Folge und Ziel der Erkenntnis 
sei, geben die Intellektualisten der Erkenntnis den Vorrang, weil sie Vor- 
aussetzung und Endzweck der Liebe sei. Jene halten die Liebe für die 
ursprünglichste Bewegungskraft des göttlichen wie des menschlichen Gei- 
stes und für den Endzweck des Universums; diese, zu denen Thomas von 
Aquin und Meister Eckhart gezählt zu werden pflegen, sehen das A und O 
in der Erkenntnis. 

In Wirklichkeit liegen die Dinge verwickelter, als die notwendig ver- 
einfachenden Darstellungen der philosophiegeschichtlichen Handbücher es 
mit ihrem Schema Voluntarismus-Intellektualismus vermuten lassen. Ge- 
naueres Studium findet in den Schriften der sogenannten Intellektualisten 
zahlreiche voluntaristisdie Ausführungen, und umgekehrt kann man in 
den Werken jener Autoren, die sich das Etikett Voluntarismus gefallen 
lassen müssen, auch viele Stellen nachweisen, die nur •intellektualistisch" 
zu deuten sind. Jene Theologen und Mystiker, die das Schwergewicht auf 
die Einigung in der Liebe legen, können nicht übersehen, daß diese Eini- 
gung zugleich eine Einigung in der Erkenntnis ist, und sie sagen es auch 
immer wieder: Der Menschengeist strebe mit allen seinen Kräften hin zu 
Gott; sobald er dort ankomme, erlebe er kein Aufhören des Erkennens 
überhaupt, sondern nur ein Aufhören der alten, beschränkten Erkenntnis- 
weise; in der himmlischen Schau erfahre seine Erkenntniskraft die höchste 
Steigerung, die überhaupt möglich sei, und zwar zusammen mit der höch- 
sten Steigerung der Liebe. Auf der anderen Seite finden sich bei Thomas 
von Aquin Sätze wie diese: •Das Lieben ist das Ziel des Erkennens ... 
Weil die Liebe zu Gott etwas Größeres ist als die Erkenntnis von ihm, 
... setzt sie diese voraus ... Die Liebe vereint stärker als die Erkenntnis." 
Nicht einmal Systemzwang vermochte diesen Erzintellektualisten zu ver- 
führen, die Rolle der Liebe im mystischen Leben zu gering einzuschätzen. 
Voluntaristen und Intellektualisten stimmen darin überein, daß Liebe und 
Erkenntnis im Himmel beide ihren höchsten Gegenstand erreichen; sie 
unterscheiden sich nur in der Akzentuierung. Die einen meinen, die Liebe 
leiste hier mehr als die Erkenntnis, die anderen dagegen, die Erkenntnis 
mehr als die Liebe. 

Im Grunde handelt es sich bei der Frage, ob der Liebe oder der Erkennt- 
nis der Primat zukomme, um ein Scheinpröblem, da es hier keinen Primat 
und keine Priorität gibt. Lieben und Erkennen erweisen sich auf ihrer 
höchsten Stufe als zwei verschiedene Aspekte desselben Vorgangs, und es 



Gisbert Kranz 188 

ist Sadie des Standortes, welcher von beiden einem näherliegt und in dieser 
Perspektive größer und wichtiger erscheint. Deshalb verzichten viele Auto- 
ren des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit darauf, hier Akzentu- 
ierungen vorzunehmen. Lullus, Dante, Ruysbroeck, Cusanus und Johannes 
vom Kreuz gehen dem Streit zwischen Voluntaristen und Intellektualisten 
aus dem Weg, weil für sie feststeht, daß in der mystischen Vereinigung und 
in der himmlischen Schau weder die Liebe vor der Erkenntnis noch die 
Erkenntnis vor der Liebe einen Vorrang hat, da beide innigst zusammen- 
wirken. In Gott fallen absolute Liebe und absolute Erkenntnis zusammen, 
deshalb kann auch der Menschengeist nur liebend und erkennend zugleich 
am göttlichen Leben teilnehmen. 

Aus Erkenntnis-Liebe hat Gott die Welt erschaffen und den Menschen 
mit Geist, das heißt mit Erkenntnis- und Liebeskraft, begabt. •Der Geist 
kann ohne Verlangen nicht erkennen, und ohne Erkennen kann er nicht 
verlangen. Der Geist ist das Prinzip des Intellekts und des Affekts. Der 
Geist ist die edelste, einfachste Kraft, in der Erkennen und Lieben zusam- 
menfallen" (Nikolaus von Kues). Diese wechselseitige Abhängigkeit, das 
Miteinander und Ineinander von Liebe und Erkenntnis darzustellen, ist 
den Dichter vielleicht besser gelungen als den Philosophen. Was Begriffe 
trennen und auseinanderhalten, umgreift das Symbol. Hier ist es das Sym- 
bol des Herzens, das nicht nur als Sitz der Liebe, sondern zugleich als Organ 
der Erkenntnis aufgefaßt wird. In der Antike galt das Herz als Sitz des 
Verstandes. Pascal schrieb die berühmten Sätze: •Wir erkennen die Wahr- 
heit nicht mit der Vernunft allein, sondern auch mit dem Herzen... Das 
Herz hat seine Vernunft, die der Verstand nicht kennt." So treffend gibt 
das Symbol des Herzens die Einheit von Liebe und Erkenntnis wieder, daß 
auch Philosophen und Theologen immer wieder sich dieser dichterischen 
Aussageweise bedient haben, und zwar gerade da, wo es sich um den höch- 
sten Gegenstand und das letzte Ziel alles menschlichen Erkennens und Lie- 
bens handelt, nämlich um Gott. So lesen wir bei Emil Brunner: •Das Herz 
ist, vom göttlichen Ursprung des Menschen aus gedacht, das empfangende 
und wiedergebende Zentrum des Gotteswortes und der Gottesliebe." 
Schon das Alte und das Neue Testament kennen das Herz als das eigent- 
liche Organ zur Aufnahme der göttlichen Offenbarung, das Organ des 
Gotterkennens und Gottliebens. 

Und hier sind wir wieder bei der am Anfang aus Kierkegaard zitierten 
Metapher •mit Augen des Herzens", die - wir wissen nun warum - das 
Symbol der Liebeskraft mit dem Symbol der Erkenntniskraft zusammen- 
bindet. Sie ist ein literarischer Topos, den Ernst Robert Curtius bei karolin- 
gischen Dichtern nachgewiesen hat, der sich aber auch (elf Jahrhunderte 
später) bei Scheeben und (vier Jahrhunderte früher) bei Ruricus und Augu- 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 189 

stinus findet, ja der letztlich auf Paulus zurückgeht1. In Eph 1, 17 f. heißt es 
schon: •Er, der Gott unseres Herrn Jesus Christus, der Vater der Herrlich- 
keit, gebe euch den Geist der Weisheit und Offenbarung, ihn zu erkennen; 
er erleuchte die Augen eurer Herzen, damit ihr seht, zu welcher Hoffnung 
ihr von ihm berufen seid, wie reich die Herrlichkeit seines Erbes unter den 
Heiligen und wie übergroß seine Macht ist, die er in der ganzen gewaltigen 
Wirkkraft seiner Stärke euch erzeigt hat, die ihr glaubt." 

Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 
Auf der Suche nach dem Religiösen in der zeitgenössischen Literatur 

Paul Konrad Kurz SJ, München 

In den fünfziger und sechziger Jahren, ziemlich parallel zum II. Vatikani- 
schen Konzil, ging die sogenannte •christliche Literatur" zu Ende: eine Li- 
teratur des Renouveau Catholique, der christlichen, vorab katholischen, Re- 
vertiten und Konvertiten seit der Jahrhundertwende, zuerst in Frankreich, 
dann auch im angelsächsischen und deutschen Sprachraum. Als die Welt 
des zwanzigsten Jahrhunderts sich zusehends von einem kirchlich gebunde- 
nen Christentum lossagte und emanzipierte, entdeckten Dichter die Kirche, 
Schriftsteller den orthodoxen christlichen Glauben: Bloy und Claudel, Pe- 
guy und Bernanos; Chesterton, T. S. Eliot, Evelyn Waugh, Graham 
Greene; in Deutschland Le Fort und Langgässer, Bergengruen und Klep- 
per, R. A. Schröder, Reinhold Schneider, Edzard Schaper und andere. Die 
christliche Literatur dieser ersten Jahrhunderthälfte basierte, auf die kür- 
zeste Formel gebracht, auf einem ungebrochenen christlichen Selbstver- 
ständnis inmitten einer pagan szientistischen Welt. Das dogmatische 
Selbstverständnis dieser Christen war ungebrochen, der Zugang zur Schrift 
noch wenig durch die historisch-kritische Methode verkompliziert, die 
Kirche noch immer oder schon wieder das strahlende Zeichen unter den 

1 Die Bedeutung des hier kurz angedeuteten Zusammenhangs von Liebe und Erkenntnis 
für alle Bereiche des Lebens (Ehe, Gesellschaft, Politik, Wissenschaft, Kunst) und seine 
theologische Begründung werden ausführlich dargelegt in dem neuen Buch des Vf., das 
unter dem Titel •Liebe und Erkenntnis" demnächst im Verlag Anton Pustet, Salzburg 
und München, erscheint. 




