
Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 189 

stinus findet, ja der letztlich auf Paulus zurückgeht1. In Eph 1, 17 f. heißt es 
schon: •Er, der Gott unseres Herrn Jesus Christus, der Vater der Herrlich- 
keit, gebe euch den Geist der Weisheit und Offenbarung, ihn zu erkennen; 
er erleuchte die Augen eurer Herzen, damit ihr seht, zu welcher Hoffnung 
ihr von ihm berufen seid, wie reich die Herrlichkeit seines Erbes unter den 
Heiligen und wie übergroß seine Macht ist, die er in der ganzen gewaltigen 
Wirkkraft seiner Stärke euch erzeigt hat, die ihr glaubt." 

Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 
Auf der Suche nach dem Religiösen in der zeitgenössischen Literatur 

Paul Konrad Kurz SJ, München 

In den fünfziger und sechziger Jahren, ziemlich parallel zum II. Vatikani- 
schen Konzil, ging die sogenannte •christliche Literatur" zu Ende: eine Li- 
teratur des Renouveau Catholique, der christlichen, vorab katholischen, Re- 
vertiten und Konvertiten seit der Jahrhundertwende, zuerst in Frankreich, 
dann auch im angelsächsischen und deutschen Sprachraum. Als die Welt 
des zwanzigsten Jahrhunderts sich zusehends von einem kirchlich gebunde- 
nen Christentum lossagte und emanzipierte, entdeckten Dichter die Kirche, 
Schriftsteller den orthodoxen christlichen Glauben: Bloy und Claudel, Pe- 
guy und Bernanos; Chesterton, T. S. Eliot, Evelyn Waugh, Graham 
Greene; in Deutschland Le Fort und Langgässer, Bergengruen und Klep- 
per, R. A. Schröder, Reinhold Schneider, Edzard Schaper und andere. Die 
christliche Literatur dieser ersten Jahrhunderthälfte basierte, auf die kür- 
zeste Formel gebracht, auf einem ungebrochenen christlichen Selbstver- 
ständnis inmitten einer pagan szientistischen Welt. Das dogmatische 
Selbstverständnis dieser Christen war ungebrochen, der Zugang zur Schrift 
noch wenig durch die historisch-kritische Methode verkompliziert, die 
Kirche noch immer oder schon wieder das strahlende Zeichen unter den 

1 Die Bedeutung des hier kurz angedeuteten Zusammenhangs von Liebe und Erkenntnis 
für alle Bereiche des Lebens (Ehe, Gesellschaft, Politik, Wissenschaft, Kunst) und seine 
theologische Begründung werden ausführlich dargelegt in dem neuen Buch des Vf., das 
unter dem Titel •Liebe und Erkenntnis" demnächst im Verlag Anton Pustet, Salzburg 
und München, erscheint. 



Paul Konrad Kurz 190 

Völkern: sichtbar, Heil verbürgend, innen und außen geschlossen, mit re- 
spektablen pneumatischen Zügen. Der Glaube war, wie die Kirche, noch 
nicht in die wahrgenommene Krise geraten. Die Ideologiekritik rannte noch 
nicht an gegen die eigenen Türme und Bastionen. Mit ihr hörte eine be- 
stimmte Art von Identität und Identifizierung auf. Der Elan, die immer 
noch fast spontane Sicherheit, schien gebrochen. 

Die Krise trat in der katholischen Kirche gegenüber der protestantischen 
mit einer Phasenverschiebung ein. Deshalb wurde diese Epoche •christli- 
cher Literatur" mehr von katholischen als von protestantischen Autoren ge- 
prägt. Im katholischen Raum schien das Christliche länger heil, das Sakrale 
länger sakral. Die Krise des christlichen Selbstverständnisses wurde mitbe- 
dingt durch die Auseinandersetzungen mit der zeitgenössischen Ideologie- 
kritik. Sie zeitigte das Ende der •christlichen Literatur", zumindest der 
letzten Phase von •christlicher Literatur", die wir aufgenommen und haben 
und kennen1. Zu Ende ist eine etikettierte und kirchlich angenommene 
•christliche Literatur". Nicht zu Ende sind die Christen, die Kirche, das 
Jahrhundert, der Kampf um das Leben und den Lebenssinn aus dem Glau- 
ben in einer technischen und demokratischen Gesellschaft. 

Zwei Momente werden immer deutlicher. Erstens: Kirchliche Religiosität 
befindet sich in dieser Zeit in unserem Land (und in gesellschaftlich ähnlich 
strukturierten Ländern) zahlenmäßig und an gesellschaftlicher Relevanz 
auf dem Rückzug. Zweitens, eine zunehmend sinnleerer gewordene Gesell- 
schaft - offenbar gehen die kapitalistische Form von Wohlstand und Sinn- 
leere zusammen - läßt an sehr verschiedenen Orten eine elementare Sehn- 
sucht nach Religiösem neu aufbrechen. Die Droge, die amerikanische Jesus- 
Welle, zum Teil auch die Sex-Welle (vielleicht überhaupt die verschiede- 
nen, unproportionierten •Wellen") sind spektakuläre Signale in dieser 
Richtung. Weniger spektakulär erscheint das auffallende westliche In- 
teresse für östliche Meditation und Zen, die zunehmende Nachfrage nach 
religöser Literatur, erscheinen so viele un- und außerkirchliche religiöse 
Gespräche privat und in Gruppen. 

Der ungemäße Trost 

Vor wenigen Jahren versicherte und tröstete man sich noch unter christ- 
lichen Lesern zum Beispiel mit der •Bedeutung der Gertrud von Le Fort in 
unserer Zeit" (1966), weil ihre •Betrachtungsweise sich sofort und mit gro- 
ßer Sicherheit auf den letzten tragenden Grund des Lebens richtet, das Re- 

1 Siehe dazu P. K. Kurz, Warum ist die christliche Literatur zu Ende? in: Ober moderne 
Literatur III (Frankfurt 1971) 129-150. 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 191 

ligiöse"2. Ich zweifle nicht, daß Le Fort in ihrer Konversions-, Frauen- und 
Liebesthematik eine Autorin von Rang war. Aber ich bezweifle, daß die 
Autorin der zwanziger, dreißiger und vierziger Jahre die spezifische Pro- 
blematik •unserer Zeit" darstellt. Und ich bezweifle, daß man heute •so- 
fort und mit großer Sicherheit den letzten tragenden Grund des Lebens" 
erkennen und gestalten kann. Bevor wir zum •letzten Grund des Lebens" 
vorstoßen, müssen die ersten Gründe erkannt, müssen erste Fragen beant- 
wortet, muß die Gesellschaft und ihre Bedingungen in ihrer heutigen Struk- 
tur analysiert und kritisiert werden. Und diese Kritik beginnt bereits bei 
der Sprache, bei der verwalteten, manipulierten, in Wirtschafts-Reklame 
und christlichen Leerformeln erstarrten Sprache, bei der Sprache der Funk- 
tionäre, des Funktionierenmüssens, der arglosen Redner, Prediger, Schwät- 
zer. Bevor letzte tragende Gründe •verkündet" werden, müssen Gemein- 
plätze freigelegt, müssen Produktion und Schrott, die Zwänge des Erzeu- 
gens und der Ware, die Lebensbedingungen des einzelnen sichtbar werden. 
Das ist weder eine Sache des Ewigen noch des Innerlichen, noch des Le 
Fortschen Adeligen und leider, leider auch nicht in erster Linie der Kirche. 
Ich fürchte, die meisten Menschen heute sind nicht sehr sicher, was eigent- 
lich •Realität" und was •Glaube" ist und in welch kompliziertem Verhält- 
nis zueinander sie stehen. Furcht - nicht Angst - vor der Realität könnte ja 
bereits der Anfang einer Nicht-Hybris, Bescheidung und Buße, könnte - 
wenn das ens realissimum für einen Christen Gott heißt - der Anfang der 
Gottesfurcht sein. Und das wäre ein Thema unserer Zeit. Wenn aber Ger- 
trud von Le Fort 1966 für •unsere Zeit" als exemplarisch hingestellt wird 
wegen der großen Motive, die sie verkündend darstellt, so ist das ein exem- 
plarisches Mißverständnis und ein Beispiel dafür, wie Christen, anstatt sich 
der Auseinandersetzung der eigenen Zeit zu stellen, durch Gestriges trä- 
ten lassen. Le Forts exemplarische Motive heißen erstens •das Wesen und 
Wirken der Kirche", zweitens •das Reich", nämlich das kaiserlich-christ- 
lich-deutsche, drittens die Frau als •ewige Frau", als •virgo-sponsa-ma- 
ter"3. Wir kommen mit solchen Formeln nicht nur nicht weiter, sondern 
wir wissen auch, wie diese großen Worte und Vorstellungen zugleich ideo- 
logisch belastet sind, wie sie sehen und zugleich nicht sehen und zudecken. 
Haben die •Hymnen an die Kirche" nicht vorab eine verinnerlicht ideali- 
sierte, eine mystisch triumphalistische Kirche gesehen und hymnisiert? Was 
bedeuteten die schönen geschichtlichen Träume der adeligen Offizierstoch- 

2 Symptomatisch dafür z. B. M. Eschbadi, Die Bedeutung der Gertrud von Le Fort in unse- 
rer Zeit. Als Vortrag gehalten beim Jahresbibliothekarskurs des katholischen Borromäus- 
vereins in Bonn 1966. Veröffentlicht in: Werkhefte zur Bücherarbeit, Nr. 13 (Bonn 1967) 
77-90. 
» Ebd. 79 f. 



Paul Konrad Kurz 192 

ter vom •Reich" vor, in und nach den Jahren des •Dritten Reiches" ? Konnte 
uns denn die Reichsvorstellung Le Forts 1936 oder 1966 weiterhelfen? Und 
ist nicht die •ewige Frau" so fern von dieser Zeit wie Goethes Reise nadi 
Italien von einem heutigen Tourismus-Unternehmen? Wenn wir uns heute 
so unreflektiert mit Le Fort trösten (statt ihres Namens könnte auch der 
Claudels oder R. A. Schröders stehen) und uns mit ihrer Hilfe über die 
eigene Auseinandersetzung erheben wollen, so bezeichnet das eine Situa- 
tion, die für Christen nicht untypisch ist: Nachzügler, Nicht-Lesende, wenig 
Denkende, voll des Zungenurteils über andere, die sich der härteren Aus- 
einandersetzung stellen, Romantiker und Richter an der falschen Stelle. 
Glaube muß, wie Literatur und Sprache, je jetzt durch die Zeit hindurch- 
gehen, sie erleiden und erkennen, aushalten und kritisch befruchten. 

Wir sollten uns die Mühe machen, nach literarischen Versuchen, Mög- 
lichkeiten und Darstellungen von Christen heute Ausschau zu halten. Drei 
Vertreter, und mit ihnen drei exemplarische Möglichkeiten des Christlichen 
seien hier vorgestellt: Silja Walter oder Poesie als Allegorie des christli- 
chen Heilsvorgangs, Kurt Marti oder Literatur als Sprache und Ideologie- 
kritik, Ernesto Cardenal oder Poesie als Sinnlichkeit und Mystik, als um- 
fassende Revolution der Liebenden und Armen. 

Poesie als Allegorie des christlichen Heilsvorgangs: Silja Walter 

Silja Walter wurde 1919 in Rickenbach bei Olten/Schweiz geboren. Sie ist 
die Schwester des Romanautors und Literaturproduzenten Otto F. Walter. 
Sie studierte Literatur und arbeitete in der katholischen Jugendbewegung. 
1948 trat sie bei den Benediktinerinnen ein und lebt heute in Kloster Fahr 
bei Zürich. Sie hat Erzählungen, Spiele, Gedichte geschrieben4. 

Ihre jüngste Erzählung heißt •Der Fisch und Bar Abbas" (1967). Sie 
stellt das Geheimnis des mönchischen Lebens dar und in ihm die Abkehr 
des Menschen von und seine Rückkehr zu Gott, den Vorgang von Sünde 
und Begnadung, von Sterben und Auferstehen: das Heilsmysterium des 
Menschen schlechthin, konzentriert und exemplifiziert im mönchischen Le- 
ben. Die Aussage der Erzählung ist radikal theologisch. Der theologische 
Sinnhorizont steht von vornherein, d. h. vor der sprachlich-poetischen Pro- 
duktion fest. Er entsteht nicht als Ergebnis des literarischen Prozesses. Zum 

4 Von Silja Walter erschienen 1944 •Die ersten Gedichte", ab 1950 in erweiterter Form 
als •Gedichte", •Wettinger Sternsinger spiel" (1955), das Weihnachtsoratorium •Es singt 
die Heil'ge Mitternacht" (1956), die Ostererzählung •Die hereinbrechende Auferstehung" 
(1960), die Weihnachtserzählung •Beors Bileams Weihnacht" (1961), die Pfingsterzäh- 
lung •Sie warten auf die Stadt" (1963), •Gesammelte Spiele" (1963), die Erzählung •Der 
Fisch und Bar Abbas" (1967), die Gedichte •Der Tanz des Gehorsams oder die Strohmatte" 
(1970), alle im Arche-Verlag in Zürich. 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 193 

erkannten Sinnhorizont werden Worte und Bilder, zum erlebten Heilsvor- 
gang Sätze und Fabel gesucht. Wichtigstes Stilmittel wird die Metapher, 
Stilform des ganzen ist die Allegorie. Die Allegorie kommt vom Begriff 
und von der Vorstellung her. Sie bedient sich der Worte und der Fabel, um 
auf ein dahinter, nicht offen zutage Liegendes zu verweisen. Die sinnen- 
haften Sprachzeichen und Bilder werden eingesetzt für ein Nicht-Sinnen- 
fälliges. Die Beziehung zwischen dem sprachlichen Zeichen und dem 
eigentlich Gemeinten ist, im Gegensatz zum literarischen Symbol im stren- 
gen Sinn, eindeutig. Was die Allegorie im ganzen, sucht die Metapher im 
einzelnen Wort, nämlich ein anderes, eigentlich Gemeintes. Allegorie und 
Metapher vermitteln durch Anschauung direkt Nicht-Schaubares. Sie wa- 
ren von Anfang und aus der Natur der Sache Stilmittel religiösen Spre- 
chens. Die Spannung von sinnlich Wahrnehmbarem und sinnlich nicht 
Wahrnehmbarem begegnet im Religiösen unausweichlich. 

Hauptperson von Silja Walters •Fisch"-Erzählung ist Bar Abbas. Keine 
individuelle, sondern eine typisierte Figur, typisiert nicht von charakter- 
lichen oder psychologischen Eigenschaften her, sondern von dem, was zu- 
erst und zuletzt jeden Menschen bedingt: die Beziehung Sünde - Gnade, 
Abkehr oder Hinkehr zu Gott. •Bar Abbas ist ebenfalls Adam, Plazidus 
und Magdalena und ich, wir alle sind Adam"5, Mensch schlechthin. Als Ab- 
trünniger und Räuber heißt er Bar Abbas, als Heimkehrender Plazidus, 
der (Gott) Wohlgefallende. Barabbas ist aber nicht nur der Räuber der 
Passionsgeschichte Jesu. Der Name, in anderer Richtung verfremdet, heißt 
wörtlich übersetzt Sohn (Bar) des Abtes (Abbas). Der Abt aber repräsen- 
tiert den Vater im Himmel und seinen Sohn Jesus. Bar Abbas, der Abt- 
sohn, verbindet den Abtrünnigen mit dem Wohlgefallenden, den sündigen 
Menschen mit dem erlösten. Was Bar Abbas als Person, repräsentiert der 
•Fisch" in der belebten Schöpfung. Wie die Seele in Gott lebt der Fisch im 
Wasser. Wie die Sünde die belebte Seele tötet •die Katastrophe" den Fisch 
im Wasser. Der Fisch meinte bereits in der altchristlichen Symbolik das 
Leben, die Seele, aber auch Jesus selbst. Was dem Fisch geschieht, geschieht 
dem Menschen, was dem Menschen geschieht, spiegelt der Fisch. 

Die Erzählerin der Geschichte heißt Silja. Mit dem Vornamen wird die 
Beziehung zur Verfasserin ausdrücklich hergestellt. Silja als Erzählerin 
wartet von Anfang auf Gott. Sie kennt Plazidus und geht am Ende eben- 
falls ins Kloster. Die zwölf Erzählkapitel werden jeweils in Beziehung ge- 
setzt zu einem vorangestellten •biblischen" Text. Die biblischen Texte rei- 
chen von den ersten Kapiteln des Buchs Genesis, über Evangelienperikopen 
und Abschnitte aus der Benediktusregel bis zur Geheimen Offenbarung. 

5 Der Fisch und Bar Abbas, 9. Die Seitenzahlen dieser Erzählung im folgenden in Klam- 
mern. 



Paul Konrad Kurz 194 

Ein immenser Spannungsbogen der gesamten Heilsgeschichte im biblischen 
Zitat. Ihn gestaltet die parabolisch-allegorische Erzählung nach in der 
Figur des Adam-Bar Abbas. Dieser wird nach vorausgegangenem Sünden- 
fall im Kloster durch Versuchung, Läuterung, Meditation, mystische Ge- 
genwart Jesu (= •Bar Joses", der Sohn des Josef) zu Plazidus, dem neuen 
Menschen, der aufersteht von den •Toten" und eingehen darf in die •Schau 
des Ganzen", der den durch die Sünde verlorenen •Zusammenhang" wie- 
der erkennen und leben darf. 

Erzählerisch stellt sich das Problem der Zeit: der biblischen, der gesell- 
schaftlich geschichtlichen, der individuell-persönlichen, der Erzählzeit. Die 
Erzählerin überspringt dieses Problem bewußt durch die Form der paraboli- 
schen Allegorie. Ja, sie erreicht gerade dadurch das Prinzip der Verfrem- 
dung: der erzählerisch und theologisch stärkste Einfall. •Indem man die Zeit 
herausnimmt, ergibt das einen ganz neuen Bericht. Was heißt schon Zeit in 
dieser Geschichte. Sagen wir nun also statt Adam wir..." (9). •Man muß sich 
daran erinnern, daß in dieser Geschichte die Zeit herausgenommen ist, man 
kann das tun, das steht einem frei. Damit steht Plazidus aber nirgends oder 
überall, das läßt sich nicht ändern. Er verliert seine Person, nicht wahr? 
Aber darum geht es ja doch eben im Mönchtum" (47 f.). Gewonnen wird 
damit eine sozusagen immerwährende Parabel, idealisiert, zugleich in die 
Nähe der geistlichen Idylle geratend. Der Goldgrund der Legende und des 
•eschaton" scheint auf. Eine schöne, eine geschönte Geschichte? Silja Wal- 
ter scheint die •dona praeternaturalia" - die Freiheit von Krankheit, Leid, 
Tod, die Abwesenheit von Naturkatastrophen - im Gnadenzustand des 
Menschen vor dem Sündenfall vorauszusetzen. •Alles begann damals." 
Nicht nur daß •einer den anderen erschlägt", sondern auch •daß die Sterne 
abstürzen, oder ein Flugzeug mit hundert Passagieren an Bord". Das Mira- 
kulöse schlägt vollends durch, wenn Plazidus als Klosterfahrer mit dem 
Auto ein Kind überfährt. Aber Bar Joses (= Jesus), der geheimnisvoll da- 
nebensitzt, erweckt es wieder zum Leben. Spätestens hier wird die Ge- 
schichte problematisch, weil eine härtere Realität poetisch überspielt wird. 
Die angeblich •mönchische" Überwindung der Zeit zeitigt eine gefährliche 
Überwindung der Realität. Die Harmonie dieser Erzählung übersteigt 
ganz und gar die Dissonanzen der Bibel, ihrer Ereignisse, Berichte, Deu- 
tungen. Sie sackt ab in die Idylle. 

Warum mißtrauen wir heute der Allegorie, Parabel, Idylle? Weil die 
meisten Allegorien zu früh auf Sinnsuche, Deutungen, Metaphysik ausge- 
hen, zu früh den Ereignissen Sinn und Zusammenhang unterstellen. Eine 
Parabel in der antiken Welt oder zu Lessings Zeit ist nicht dasselbe wie 
eine Parabel im 20. Jahrhundert. Diesem Problem ist übrigens auch der 
alternde Brecht mit seinen Parabelstücken begegnet. Die Parabel beweist 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 195 

nicht. Sie zeigt nur. Sie beschreibt nicht (die widerspenstigen Details). Sie 
fügt nur (das ihr Dienliche) zusammen. Wahrheit wird nicht so sehr aus Er- 
fahrung und Sprache dargestellt als von einer Lehre und dem Lehrsystem 
vorausgesetzt. Parabel und Allegorie stehen in der Gefahr, daß sie ihre 
Aussage zu sehr aus der Idee, dem Begriff, der Abstraktion beziehen. Auto- 
ren wie Kafka oder Beckett, auch Brecht in seinen Keuner-Geschichten sind 
dieser Gefahr entgangen. Autoren minderen Rangs, die eine •Lehre" 
bekennen wollen, tun sich hier schwerer. Eine mit Erfahrung und Realität 
beladene Sprache, sprachrhythmische und bildliche Spannungen wirken 
der gefährlichen Leichtigkeit und Abstraktion der Lehre entgegen. Sie kön- 
nen die Balance zwischen Wahrheit und Konkretheit herstellen. Aber mit 
dieser Gegenspannung zur •Lehre" steht es in der schönen Erzählung Silja 
Walters nicht zum besten. Ein idyllischer Sprachton verharmlost die Welt. 
Zwar wird heute von weltlichen Autoren die Idylle, nachdem sie über Jahr- 
zehnte tabuisiert schien, neu entdeckt. Man denke an Herburgers Roman 
•Jesus in Osaka" oder an Martin Walsers Kapitel •Es wird einmal" aus 
seinem jüngsten Roman •Die Gallistl'sche Krankheit". Aber beide Autoren 
kamen von der anderen Seite her, von der Wahrnehmung und Darstellung 
des Konkreten, des Dissonanten, Vielfältigen. Auch Bölls Idyllen sind ba- 
lanciert durch Satiren und Beschreibung, verifiziert durch einen Sprachpro- 
zeß. Wer die Zeit •mönchisch" überspringt, überspringt auch den Prozeß der 
Sprachfindung, die Gesellschaft als Widerstand, die Zeit als Konflikt. 

Die Thematik aus der •Bar-Abbas"-Erzählung hat Silja Walter in ihren 
jüngsten Gedichten •Der Tanz des Gehorsams oder die Strohmatte" weiter 
geführt. Dargestellt wird noch einmal der Weg ins Kloster, aber diesmal 
nicht von der ins Menschheitliche stilisierten Sündenfallgeschichte her, son- 
dern als •Berufung", •Läuterung", •Erfahrung Gottes" bis zur •Gottes- 
hochzeit" und zur apokalyptisch-eschatologischen •Sonne". Gehorsam und 
Strohmatte bezeichnen das mönchische Leben, den mönchischen Stunden- 
tag. Silja Walter singt ein hohes Lied von diesem Leben in Demut, Armut, 
Schwesterlichkeit, mystischer Gegenwart Gottes. Wie in der •Fisch"-Erzäh- 
lung Bar Abbas-Plazidus stellvertretend für den Mann und Menschen 
stand, steht in den Versen •Gomer", des Propheten Hosea Dirnen-Weib 
und Gattin, die zur Nonne, zur neutestamentlich-eschatologischen Plazida 
wird, stellvertretend für den Menschen als Frau. Wie in der Erzählung alle 
Menschen Bar Abbas sind, so in den Versen: •Alle sind Gomer" und •ich 
bin Gomer". Gegen Ende: •Da ist aber Gomer / sozusagen / eine Mutter 
geworden / eine Weltmutter, / die Nonne Gomer / das ist nun wirklich / 
wahrhaftig / eine Amme der Welt"6. Der Prozeß der Sprachfindung ist 

e Der Tanz des Gehorsams oder Die Strohmatte, 12, 104, 119. Eine unidyllische Darstel- 
lung des Menschen heute aus klösterlicher Sicht hat in theologisch-essayistischer Prosa 



Paul Konrad Kurz 196 

schwach, wenn die Beteuerung (•wirklich, wahrhaftig") so um sich greifen 
muß. 

Im Alten Testament und bei dem von der Autorin zitierten Hosea be- 
zieht sich die Hochzeitsthematik auf den Bund Jahves mit seinem Volk. 
Silja Walter bezieht die Hochzeitsmystik in abendländisch-individualisti- 
scher Engführung (die schon im Mittelalter begann) auf das Verhältnis 
Gott - Individuum, das dann in einem reflex nachgeholten Akt auf Gomer 
als •Weltmutter" und •Amme der Welt" ausgeweitet wird. Die monasti- 
sche Erzählung und die Verse leben aus einer schönen und starken Tradi- 
tion. Von der zeitgeschichtlichen Auseinandersetzung und den harten Fra- 
gen, die in jüngster Zeit auch in monastische Kommunitäten eingedrungen 
sind, wird nichts sichtbar. Das persönliche Zeugnis und der persönliche 
Glaube geraten in die Nähe der •Erbauungsliteratur", der spirituellen Be- 
ruhigung, der Klosteridylle. 

Literatur als Sprache und Ideologiekritik: Kurt Marti 

Kurt Marti, geboren 1921 in Bern, Schüler Karl Barths in Basel, ist heute 
reformierter Pfarrer an der Nydeggkirche in Bern. Er hat Verse geschrie- 
ben, Essays über Literatur, publizistische Beiträge, zwei Predigtbände, 
neuerdings auch Kurzprosa. Er gab eine Sammlung christlicher Lyrik her- 
aus (•Stimmen vor Tag", Siebenstern-Taschenbuch 1965), das Bändchen 
•Theologie im Angriff" (Zürich 1969), zusammen mit D. Solle u. a. die er- 
sten vier Bände des •Almanach für Literatur und Theologie" (Wuppertal 
1967-1971), mit Stefan Baciu •Der Du bist im Exil", lateinamerikanische 
Gedichte •zwischen Revolution und Christentum". Er schrieb zuletzt das 
Nachwort zu Ernesto Cardenals Gedichten •Gebet für Marilyn Monroe" 
(Wuppertal 1972). Was bei ihm besonders auffällt, ist die Einheit von kri- 
tischer Theologie und kritischer Literatur, von kritischer Theorie und kriti- 
scher Praxis. Er hat unter Christen als einer der ersten begriffen, daß Lite- 
ratur Sprache ist und Ideologiekritik und daß ohne Sprache und Ideologie- 
kritik auch Theologie nicht auskommt. 

•Primär informieren literarische Texte nicht über dies oder jenes, son- 
dern über die Sprache selber und über Sprache allein. Moderne Literatur 

die Benediktinerin C. Bamberg gesdirieben (Was Menschsein kostet. Würzburg und Stutt- 
gart 1971). Dazu Fr. Wulf im Vorwort: •Das ,Gott allein' hat für uns einen Sinnwandel 
erfahren. Der .Auszug aus der Welt' kann nicht mehr so motiviert werden, wie er einmal 
motiviert wurde. Die ,Wüste' im Verständnis der geistigen Oberlieferung ist für uns nicht 
mehr so unbedingt der privilegierte Ort der Gottbegegnung. Die Frage der Zuordnung von 
,Aktion und Kontemplation' stellt sich uns nicht nur anders als zur Zeit des alten Mönch- 
tums, sondern wird auch anders erfahren. Zielvorstellungen, wie die vollkommene Kon- 
templation, die Mystik, der .himmlische Mensch' werden heute, schon von der modernen 
Anthropologie, aber auch von der Theologie her kritischer, weil unterscheidender gesehen." 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 197 

- das demonstriert Beckett mit subtiler Hartnäckigkeit - ist Sprache vor 
dem Horizont der Sprachlosigkeit"7. Marti begegnete Texten von Michaux, 
Adrien Turel, Heissenbüttel, Gomringer, Mon, also der experimentellen 
Literatur, konkretistischen Texten. 

Experimentell meint das Experiment, die Prüfung, Sondierung, den me- 
thodischen Umgang mit Sprache und ihren Möglichkeiten, die Trennung 
der festen Fügungen, die Zerschlagung der Satzklischees, das Hervorlok- 
ken des Weichtiers Sprache aus seinen Verkrustungen, die Denuntiation der 
bürgerlichen •Botschafts"-Sprache, sucht die Verfremdung, Neuformung, 
Montage, die Kombinatorik der zerlegten Satz- und Wortteile, ein bewuß- 
tes technisches Machen, den Dichter-Schriftsteller als literarischen Inge- 
nieur. Experimentell verfuhren in Ansätzen die Romantiker. Experimen- 
tell arbeiteten Arno Holz, Dada, die Surrealisten. Der Begriff der •konkre- 
ten Poesie" (später sprach man von konkretistischen Texten) wurde von 
Eugen Gomringer in Anlehnung an Max Bill aus dem Bereich der Malerei 
(aus den Vorstellungen Mondrians, der Stijl-Gruppe, Kandinskys) über- 
nommen. Als konkret wurde hier nicht das bezeichnet, was ein Bild abbil- 
det und inhaltlich darstellt, sondern was die Eigengesetzlichkeit des Bildes 
ausmacht: Punkt, Linie, Fläche, die geometrischen Einteilungsprinzipien 
der Bildfläche und die Verhältniswerte der eingetragenen Grundfarben. 
Übertragen auf die Literatur bedeutet Konkretismus die rationale Reduk- 
tion auf Sprache und sprachliche Elemente, die Absage an dichterische Er- 
findungs-Subjektivität, Botschaft, Gefühl, an die durch Geschichte, Gesell- 
schaft und Ideologie hergestellten Bedeutungen und Bedeutungsgefüge der 
Worte. Die Sprache wird thematisiert, das rationalisierbare Wort das 
eigentliche Konkretum der Sprache8. 

Der Gefahr einer bloß formalen Spielerei und Verabsolutierung einer 
von Realität losgelösten Sprache, der Gefahr also einer neuen Unverbind- 
lichkeit und Selbstgenügsamkeit, ist Marti als Christ, der durchaus an In- 
halte glaubt und nach der Beziehung der Worte zur Wirklichkeit fragt, 
entgangen. Vergleichsweise nehmen bei Marti den Ort von Le Forts 
•Hymnen an Deutschland" (1932) seine •Republikanische Gedichte" 
('1959, 21971) ein, den Ort der Le Fortschen •Hymnen an die Kirche" 
(1924) seine •Leichenreden" (1969). Wo die Gedichte Le Forts methodisch 
aus einer Mitte und Seele kommen, stehen Martis •Gedichte am Rand" 
(1963). Dabei kann es dann geschehen, daß eine vermeintliche Mitte, gerade 

7 Kurt Marti, Moderne Literatur, in: Marti/Lüthi/von Fisdier, Moderne Literatur, Malerei 
und Musik. (Zürich und Stuttgart) 1963, 22, 49, vgl. 154. 
8 Zum Begriff der •Konkreten Poesie" H. Heissenbüttel, in: Über Literatur. Ölten und 
Freiburg 1966, 71-74. Siegfried J. Schmidt, Konkrete Dichtung: Theorie und Konstitu- 
tion, in: Poetica, Zs. für Sprach- und Literaturwissenschaft (München, Jan. 1971) 13-27. 
Text u. Kritik, Heft 



Paul Konrad Kurz 198 

vom Rand her in ihrer Falschheit wahrgenommen und entlarvt wird. Die 
thematische und formale Veränderung vom hymnisch-neuromantischen 
oder seelisch belebten Gedicht früherer Autoren zum experimentell-kon- 
kretistischen Text bezeichnet die Veränderung der Bedingungen des 
Schreibens, die Veränderung der Epoche auch unter Christen. Marti treibt 
Gesellschafts-, Ideologie-, Sprachkritik. Er projiziert nicht Innerlichkeit, 
sondern entwickelt Welt, republikanische Welt und christliche Welt (meist 
wo und insofern sie verhärtet und falsch sind) aus dem Wort, zeigt unsere 
Welt in den Worten selbst. 

Da ist z. B. das Wort •Bund". In der Schweiz trägt der Bundesgedanke 
das politische Selbstverständnis und die politische Regierungsform. Marti 
treibt das Wort durch die Wortfamilie. Sprachliche und gesellschaftliche 
Konkreta gefährden den ursprünglichen Sinngehalt des Worts •Bund", 
zumal den religiösen. Interessen verbände dienen der jeweils eigenen 
Macht und Unterwerfung des Schwächeren. Verbundsysteme werden 
lobbyistisch ausgehandelt, Verbandsinteressen abgesprochen. Das Wort 
•Bund" und seine Wortverbindungen gerieten in einen anderen Kontext. 
Katechese und Predigt können nicht so tun, als sei das Wort religiös nicht 
angeschlagen. DieVWortverbindungen •Alter" und •Neuer Bund" können 
nicht mehr von sich aus als •heil" vorausgesetzt werden. Mit dem Lesen 
oder Hören der Formel •Neuer Bund" stellt sich das rechte Verständnis 
nicht von selbst ein. Verbände, Bündnisse, Machtinteressen, Verwaltungs- 
einheiten wie Bundesanstalten oder Bundesländer haben die Wortwurzel 
belegt. Seine positiv emotionale Strahlkraft hat •Bund" weithin verloren. 
Man muß das Wort zuerst ideologiekritisch betrachten. Martis Verstext, 
auf Schweizer Verhältnisse bezogen, lautet so: 

bund verband 

verbündet im bund 
der verbindet 

noch besser verbunden 
durch einen verband 

von vielen verbänden 
gründlich verbunden 

zum bund 
der den falschen finger 
verband9 

9 K. Marti, Republikanische Gedidite (Neuwied, Berlin 1971) 8. 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 199 

Bewußtmachung und Reinigung der Sprache gehört seit langem zu den 
Aufgaben der Dichtung. Sie können auch mit den neuen literarischen Mit- 
teln geschehen. Das Wort •Bund" im christlichen Kontext wird von Marti 
nicht berührt. Indirekt wird es mitbetroffen, mitbeleuchtet, mitangeschaut. 

Der Autor nutzt Slogans und alltägliches Sprachmaterial. Er sondiert 
sie, um Wahrheit herauszusieben. Dabei arbeitet er mit dem Wortspiel. 
Die Überschrift des Verstexts •sub pontio et pilato" aus dem Versband 
•gedickte am rand" (1963) ist der christlich geprägten Umgangssprache 
(von Pontius bis Pilatus laufen) entnommen. Der Sprecher nimmt den 
Text aufs neue wörtlich und verfremdet ihn. Wer Gott sucht •von pontius 
bis pilatus", enthält die entsprechenden Antworten: Der Mann spinnt. 
Außerdem zahlen wir unsere Kirchensteuer. Im übrigen bitten wir mit 
Nachdruck, in Ruhe gelassen zu werden. Die sogenannte christliche Stadt, 
christliche Gesellschaft, wird ihrer Gottlosigkeit überführt, das Wort Gott 
seiner gesellschaftlichen Unwirklichkeit. 

sub pontio et pilato 

gott 
heißt es 
lebt in unserer stadt 
ich suchte 
von pontius bis pilatus: 
pontius hielt mich 
für einen mormonen 
pilatus 
für einen zeugen jehovas • 
beide beriefen sich 
auf die kirchensteuer, die sie entrichten 
und baten mit nachdruck 
in ruhe gelassen zu werden 
da niemand wisse 
was wahr sei 
gott 
heißt es 
lebt in unserer stadt 
sub pontio et pilato 

Die zur Floskel herabgesunkene Sprache enthüllt unseren Umgang mit 
Gott. Im gleichen Versband versetzt Marti die Verlorenheit des verlorenen 
Sohnes in die Verlorenheit des Wohlstands. In der Verfremdung, in der 



Paul Konrad Kurz 200 

Konkretisierung auf die heutige Situation, scheint die Parabel Jesu neu auf, 
wenn auch, formal betrachtet, das Wortspiel nicht ganz gelungen ist. 

gleichnis in der progression 

verlorener 
als der verlorene söhn 
im elend 
verlor sich 
der söhn 
des verlorenen sohnes 
im Wohlstand 

er landete 
nicht am schweinekoben 
sondern hoch oben 

und nährte sich 
statt von trebern und kummer 
mit spargelspitzen und hummer 

verlorener 
als der verlorene söhn 
beim hummer 
wartet 
des sohnes 
verlorener vater 
im kummer10 

Martis •Leichenreden" (1969) benutzen die Gattung der Leichenrede des 
Pfarrers am Grab für den Vers. Sie sagen auf knappstem Raum mehr über 
unsere Gleichgültigkeit gegenüber Leben und Tod, über unsere Verkap- 
pungen und Ideologisierungen, als Bände von Leichenpredigten. Hier 
wird nicht billig getröstet, vergessen und beschönigt und alles im folgen- 
losen gelassen. Wie Silja Walter Erzählung und Gedichte doppelt in vor- 
angestellten biblischen Texten und nachfolgenden Betrachtungstext, dop- 
pelt Marti seine Leichenreden in vorangestellte profane Zitate und eigenen 
Verstext. Die profanen zeitgenössischen Zitate aus Zeitungen, Philoso- 
phen, Schriftstellern, Theologen, Mauerinschriften wirken sehr viel frem- 

10 K. Marti, Gedichte am Rand (Köln 1963). 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 201 

der in diesem Kontext als die uns quasi-vertrauten, abgestumpften Bibel- 
zitate. Die Zitate erregen Verwunderung, Gehör, Nachdenken, eine hohe 
Spannung zu Martis eigenem Text hin. In den inzwischen in 5. Auflage 
erschienenen •Leichenreden" hat der Schriftsteller und Pastor Marti seine 
Gemeinde gefunden. Leben und Tod werden neu angeschaut, verwundert, 
kritisch. Der ist als •ein armer Teufel" gestorben sagen wir, wenn einer 
nichts hinterließ. So aber, verdeutlicht uns Marti, ist Jesus von Nazareth 
gestorben, •der nichts hinterließ / als das kleid / das er trug / ... als den 
aufstand der armen / in ewigkeit amen." 

Martis vorletzte Leichenrede setzt sich mit den Herren dieser Welt und 
ihrer Art zu rechnen auseinander. 

(Zitate) 

Die Auferstehung Christi von den 
Toten ist in der Religionsgeschichte 
analogielos, aber die apokalyptische 
Weltverwandlung zu einem noch 
völlig Unvorhandenen findet außer- 
halb der Bibel nicht einmal eine An- 
deutung. 

Ernst Bloch 

Wenn aber das Wehen des heiligen 
Geistes das Volk, den großen Paria 
der Geschichte ergreift ... 

Ludwig Derleth 

La mort est necessairement une con- 
tre-revolution. 

Pariser Mauerinschrift 
Mai 1968 

(Verstext) 

das könnte manchen herren so 
passen 

wenn mit dem tode alles beglichen 
die herrschaft der herren 
die knechtschaft der knechte 
bestätigt wäre für immer 

das könnte manchen herren so 
passen 

wenn sie in ewigkeit 
herren blieben im teuren privatgrab 
und ihre knechte 
knechte in billigen reihengräbern 

aber es kommt eine auferstehung 
die anders ganz anders wird als wir 

dachten 
es kommt eine auferstehung die ist 
der aufstand gottes gegen die herren 
und gegen den herrn aller herren: 

den tod11 

Auferstehung als •Aufstand Gottes gegen die Herren" und als Ideo- 
logiekritik. Der Text erinnert an Brechts •Fragen eines lesenden Arbei- 
ters". 

" K. Marti, Leichenreden (Neuwied, Köln 1969) 62 f. 



Paul Konrad Kurz 202 

Marti arbeitet auch dokumentarisch. Sätze aus dem Referat des anglika- 
nischen Nigerianers bola ige auf der Weltkonferenz für Kirche und Gesell- 
schaft stellt er zu einem Verstext zusammen. Die Rede des schwarzen Manns 
übt Kritik an den selbstverständlichen Vorstellungen der Weißen. Die 
wohlhabenden Nationen bezeichnen zwei Drittel der Menschheit als •un- 
terentwickelt" und •dritte Welt", wobei sie die ersten beiden Welten unter 
sich aufgeteilt haben und der dritten nicht aus Nächstenliebe, sondern aus 
•Selbstinteresse" begegnen. Wiederum ist es die Auseinandersetzung des 
armen mit dem reichen Mann. 

der friede 

es kann keinen frieden geben 
in einer weit 
wo zwei drittel der menschheit 
von oben herab 
als •arme" als •unterwickelt" als •dritte weit" 
oder heute 
als •neuerwachte Völker" 
bezeichnet werden 

es kann keinen frieden geben 
in einer weit 
wo die Zukunft von 75 nationen 
durch das nackte Selbstinteresse 
europas und amerikas 
bestimmt wird 

es kann keinen frieden geben 
solange sich 
die Sowjetunion und die usa 
anmaßen 
die zukunft anderer völker 
lenken zu wollen 

es kann keinen frieden geben 
solange es in der weit 
noch eine einzige kolonie gibt 
und der neokolonialismus 
gefährlicher bleibt als sein vater 
der kolonialismus 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 203 

wir mögen zwar arm sein 
doch nehmen wir es 
nicht länger als selbstverständlich hin 
daß alle farbigen völker 
arm 
und die weißen völker 
reich sind12 

Hier wird unsere Rede aggressiv entideologisiert. Wir werden gezwun- 
gen, eine andere Sicht und Sprache anzuhören. 

Marti signalisierte bereits 1963 den christlichen und kirchlichen Sprach- 
verlust und diesen als Verlust von Wirklichkeit. •Sprache, die zur Münz- 
stätte ideologischer Parolen degradiert wird", schrieb er, •erkrankt an 
Realitätsverlust. An die Stelle von Spracherweiterung tritt Sprachsklerose. 
Die Sprache der Kirche ist für diese Sprachsklerose besonders anfällig. Die 
zum Teil unumgängliche Repetition überlieferter Sätze droht dauernd in 
eine Inflation christlich-ideologischer Parolen auszuarten, welche den Be- 
zug zum Weltprozeß, zur Wirklichkeit verloren haben ... Das Grundübel 
ist, daß die ganze Sprache bloß metaphorisch geworden ist. Diese Sprache 
vergegenwärtigt nicht die Wirklichkeit, in der wir leben; der Geist nimmt 
in ihr ein historisches Kostüm an ... Man muß der Wirklichkeit neu begeg- 
nen"13, und zwar in und durch Sprache. Sprache zeigt und hält den Kontakt 
zur Wirklichkeit. Beide, Sprache und Kontakt, sind ein produktiver Vor- 
gang, Ausdruck des Lebens selbst. 

Martis sprachliche Praxis stellt sich, im ganzen gesehen, dieser theoreti- 
schen Forderung. Seine experimentellen und dokumentarischen Texte zei- 
gen eine - nicht die einzige - Möglichkeit des Schreibens heute. Warum 
entsteht bei Silja Walter, trotz der seelenvollen Bilder und poetischen 
Worte, kaum ein Neuheitserlebnis, Anstoß, eine Verwunderung, ein Nach- 
denken, Staunen, oder wie immer man das nennt? Doch wohl deshalb, weil 
ihre Bild- und Metaphernwelt zu sehr auf eingefahrenen Gleisen fährt. 
Sie ideologisiert nicht, aber sie repetiert. Und sie kann von Gemütern, die 
sich gern durch Schönes und Gestriges trösten lassen, als zu leichte Selbst- 
bestätigung gelesen werden. Bei Marti ist das nicht möglich. Silja Walter 
hält sich mehr an die poetische Metapher als an die unpoetische Wirklich- 
keit. Ihre Metaphern sind von weit zurück und für hoch oben, eine Art 
Perlenweberei aus Andacht, der Griff in den •ewigen Vorrat christlicher 
Poesie". Aber diese Sätze greifen nicht recht in die Zeitungen, Projekte, 
Traktate, Hintertüren unseres Bewußtseins und unserer Sprache. Eine 

12 Republikanische Gedichte, a. a. 0. 34 f. 
13 K. Marti, Moderne Literatur, a. a. 0. 35 f. 



Paul Konrad Kurz 204 

konfliktlose Überzeit breitet sich aus. Das Rezitieren der •Psalmen" frühe- 
rer Zeiten kann je länger je weniger genügen, am wenigsten ihre Ent- 
Zeitlichung. 

Poesie als Sinnlichkeit und Mystik, als umfassende Revolution 
der Liebenden und Armen: Ernesto Cardenal 

Die dritte Gestalt, deren Werk hier kurz vorgestellt werden soll, kommt 
aus Südamerika. Ernesto Cardenal ist 1925 in Nicaragua geboren. Er stu- 
dierte Literatur in Mexiko und an der Columbia-Universität/USA, pro- 
movierte über Lyrik, schrieb selbst Gedichte. In den fünfziger Jahren 
kämpfte Cardenal publizistisch und politisch gegen das diktatorische So- 
moza-Regime in seiner Heimat. Er wurde verhaftet, gefoltert, konnte spä- 
ter untertauchen. 1957 kehrte er der direkten politischen Aktion und Agita- 
tion den Rücken, trat ins Trappistenkloster Gethsemany in Kentucky/USA 
ein, wurde Novize des Dichtermönchs Thomas Merton. Wegen seiner unzu- 
reichenden Gesundheit, aber wohl mehr aus innerem Drang, mußte er das 
Kloster wieder verlassen. Er lebte zwei Jahre bei Benediktinern in Mexiko, 
studierte in einem Priesterseminar in Kolumbien Theologie. 1966 kehrte 
Cardenal in seine Heimat zurück. Er gründete als Mensch, Christ, Priester 
auf einer der Inseln, die zur Gruppe Solentiname im Großen Nicaraguasee 
gehört, eine christliche Kommune. In einem wenig bebauten Gebiet unter 
analphabetischen Indios arbeitet Cardenal mit seinen Gefährten in unse- 
rem Jahrhundert wie die Benediktiner im frühen Mittelalter. Sie kultivie- 
ren das Land und unterrichten, doch ohne ein Monasterium gründen zu wol- 
len. Es ist eine neue Form christlicher Gemeinschaft. Die Arbeit geschieht 
gemeinsam mit den Indios. Offenbar wollte Cardenal ohne die Vorschrif- 
ten, Regeln und Einzäunungen bereits bestehender Institutionen neu begin- 
nen, das Wagnis des Experiments auf sich nehmen. Als Autor schrieb 
Cardenal Psalmen und Gedichte. Auch eine Anzahl seiner Betrachtungen 
und Unterweisungen über die Liebe wurden gedruckt. 

Cardenals •Psalmen" erschienen deutsch unter dem Titel •Zerschneide 
den Stacheldraht"14. Der Titel der Übersetzung macht deutlich, daß Car- 
denals Psalmen nicht nur im Spannungsverhältnis des Menschen zu Gott 
stehen. Sie beziehen das Gegenüber der Welt, die Klage und Anklage, den 
Protest gegen die Mächtigen und gegen unrechte Macht mit ein. Im Alten 
Testament ist die stets neu praktizierte soziale Ungerechtigkeit eines der 

14 Von Ernesto Cardenal sind in deutscher Übersetzung erschienen: Zerschneide den Sta- 
cheldraht. Lateinamerikanische Psalmen (1967); Das Buch der Liebe (1971); Gebet für 
Marilyn Monroe und andere Gedichte (1972); alle beim Peter Hammer Verlag in Wupper- 
tal. 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 205 

durchlaufenden prophetischen Themen. Die Psalmen stellen den kommen- 
den Friedens- und Messiaskönig vor als einen, der den Armen Gerechtig- 
keit schafft (Ps 21, 71, vgl. Ps. 9, 70). 

In der deutschen Literatur hatten wir eine starke Psalmendichtung in 
der Barockzeit. Sie wurde damals mit der gleichen Selbstverständlichkeit 
geschrieben (und mit dem gleichen Erfolg) wie heute die politischen Pro- 
testsongs der Süverkrüp, Degenhardt, Hildegard Wolgemuth, Semmer 
oder Stütz. Die deutsche Psalmendichtung verstummte in der Aufklärungs- 
literatur. Neuere, als Psalmen deklarierte lyrische Gedichte, z. B. von 
Georg Trakl, Ingeborg Bachmann oder Peter Huchel, leben mehr von lyri- 
schen Grundstimmungen als von der alttestamentlichen Direktheit und 
Verve. Cardenal schreibt seine zeitgenössischen Psalmen im engen An- 
schluß an die alttestamentlichen. Sie entsprechen in ihrer Numerierung 
und Versführung den 150 alttestamentlichen, so daß Psalm 1 in genauer 
Entsprechung beginnt: 

Selig der Mensch, der den Parolen der Partei nicht folgt 
und an ihren Versammlungen nicht teilnimmt, 
der nicht mit Gangstern an einem Tisch sitzt 
noch mit Generälen im Kriegsgericht. 
Selig der Mensch, der seinem Bruder nicht nachspioniert 
und seinen Schulkameraden nicht denunziert. 
Selig der Mensch, der nicht liest, was die Börse berichtet, 
und nicht zuhört, was der Werbefunk sagt, 
der ihren Schlagworten mißtraut. 
Er wird sein wie ein Baum, gepflanzt an einer Quelle15. 

Der letzte, Psalm 150, stimmt das Gotteslob aus der Kenntnis der heuti- 
gen Astronomie und dem Gebrauch heutiger Musikinstrumente an. •Lobet 
den Herrn / mit Blues und Jazz / und Sinfonieorchestern, / mit den Spiri- 
tuals der Neger / und der Fünften von Beethoven, / mit Gitarren und Xylo- 
phonen, / Lobt ihn / mit Plattenspielern und Tonbändern ..." 

Das ist Gotteslob heute und Gesellschaftskritik an konkreten Zuständen 
in ziemlich konkreter Sprache im Psalm. Wenn Cardenal von der •Partei" 
spricht, hat er die herrschenden südamerikanischen Staatsparteien im Sinn, 
jene, die eine schreiend ungerechte Wirtschaftsstruktur zum Vorteil weni- 
ger festhalten. Cardenal nennt die Minister, die Plantagen- und Zeitungs- 
und Aktienbesitzer einfach •sie". Sie, von denen die meisten Mitglieder 

16 Die ersten Verse von Psalm 1 lauten in der Bibel: •Selig der Mensch, der nicht dem Rat 
der Gottlosen folgt, sondern seine Freude hat am Gesetz des Herrn und sinnt über seinem 
Gesetz bei Tag und Nacht! Er ist wie ein Baum, an Wasserbächen gepflanzt..." 



Paul Konrad Kurz 206 

der •Kirche" sind und für den Erhalt der Kirche votieren, sind die wahren 
•Gottlosen". Cardenal spricht von •ihren" Radiosendungen, ihren poli- 
tischen Kampagnen, Konferenzen, Konten. Er benennt die sozialen Ver- 
hältnisse, die den Armen heute bedrängen. 

Du allein regierst ewig, 
GERECHTIGKEIT heißt deine Macht. 
Du regierst alle Völker 
und ihre Regierungen. 

Du bist ein Verteidiger der Rechtlosen, 
Du erinnerst Dich der Morde 
und vergißt die Klage der Armen nicht. 
Blick auf mich im Konzentrationslager, Herr, 
zerschneide den Stacheldraht, 
hol mich heraus aus den Toren des Todes, 
daß ich dir Psalmen singe vor Zions Toren. 
Mit ihren eigenen Waffen werden die Feinde geschlagen, 
durch ihre eigene Polizei werden sie gestellt. 

Herr, erhebe Dich, 
damit nicht Karrieremacher uns beherrschen, 
hilf, daß die Ausgebeuteten nicht länger vergessen werden 
und die Armen nicht immer vergeblich hoffen. 

Wie lange, Herr, wirst Du verborgen bleiben? 
Die Gottesleugner sagen, du existierst nicht. 
Wie lange werden Diktatoren noch herrschen? 
Wie lange noch wird man ihre Stimmen im Radio hören? 
Jeden Abend feiern sie Feste, 
wir sehen die Festbeleuchtung von weitem. 
Sie sitzen bei ihren Banketten • 
und wir sind im Kerker. 

Für sie ist Gott nur eine Vokabel, 
GERECHTIGKEIT ein Schlagwort. 
Ihre Presseerklärungen sind Betrug. 
Ihre Worte sind nur Waffen der Propaganda, 
Werkzeuge der Unterdrückung! (Aus Psalm 9) 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 207 

Die •Armen" sind das eigentliche Subjekt der alttestamentlichen Psal- 
men. Mit der konkreten Benennung der •Armen" in Südamerika in der 
zweiten 20.-Jahrhundert-Hälfte, und mit der Benennung ihrer Unter- 
drücker gewinnen Cardenals Psalmen sprachliche Realität. Religiöse 
Sprache ist hier nicht verflüchtigt durch •Innerlichkeit", nicht gefiltert durch 
frühmittelalterliche oder nachtridentinische Sakralformeln. Keine unwahre 
Sakralität. Auch betende Verse haben Wirklichkeit zu benennen. Aus der 
sprachlichen Konkretisierung des Objektes, das ist der Feind der Armen, 
ihrer Herrschaft und Machenschaft, wird zugleich das Subjekt, die Gestalt 
des Armen konkret und mit ihr der Dritte (oder Erste) in dieser Subjekt- 
Objekt-Beziehung: Gott. Gott ist konkret da, weil Welt konkret da ist. Die 
Herrschenden tun, als gäbe es keinen Gott. Sie sind sich selbst Götzen und 
Götzendiener. Sie •setzen ihr Vertrauen auf Banken". Sie wollen •das 
Leben mit einem Scheck kaufen" (Ps 48). Der Sänger der Psalmen rechnet 
mit Gott. Wird Gott eingreifen in die Geschichte des Beters, in die Ge- 
schichte des Landes? In die des Beters Cardenal hat er eingegriffen. Ob 
und wieweit diese Gebrauchsverse christlich und gesellschaftlich wirksam 
werden, Gemeindebewußtsein erwecken, wird von ihrer Verbreitung ab- 
hängen und von dem, was mit dem Wort nicht unbedingt verbunden ist, 
von der Tat. Wie schwierig die Frage nach der Wirksamkeit dieser Psal- 
men ist, ersieht man, wenn man die gleiche Frage an die alttestamentlichen 
Psalmen richtet, die ein Volks- und Gemeinde-Gesangbuch über Jahrhun- 
derte waren. Cardenals Psalmen sind Verse nicht einer utopistisch-soziali- 
stischen, sondern einer christlichen Revolution15. In ihr hat Gott einen Ort. 
Die Freiheit, Gerechtigkeit, Jesushafte Solidarität ist eine andere als in den 
kommunistischen Gewaltrevolutionen und den Anordnungen ihrer Staats- 
verwaltungen. Cardenal setzt nicht ein Moskau oder Peking gegen New 
York, sondern ein neues •Zion" gegen •Babylon". Die Stimme, die vor 
Gott und der Welt Anklage erhebt gegen das ungerechte Regime, die auf- 
schreit (biographisch, als Rolle - beides?) aus den Konzentrationslagern, 
stimmt in den gleichen Psalmen das Lob der Kreatur, der kosmischen 
Räume und der Atome, das Lob des menschlichen Lebens an. Darin unter- 
scheidet sie sich von den Autoren des Kölner •Politischen Nachtgebets". 
Cardenal betet und läßt Gott Gott sein. Er organisiert nicht politische Got- 
tesdienste wie Dorothee Solle und ihre Freunde. Er inszeniert auch nicht 
wie die Brüder Berrigan intellektuelle Underground-Aktionen, die die 
Aufmerksamkeit der Weltpresse auf sich ziehen. Cardenal lebt und arbei- 
tet und betet als Armer unter Armen. 

Der Prediger, der Liturgiker, unsere christliche Gemeinde könnte aus 
seinen Psalmen lernen. Cardenal schreibt nicht wie Kurt Marti konkreti- 
stisch. Er kommt mit der üblichen Satzform aus. Das Christliche wird nicht 



Paul Konrad Kurz 208 

auf das Politische reduziert. Aber das Politische wird auch nicht vom Christ- 
lichen ausgeschlossen: keine falsche oder feige Neutralität. Der Beter will 
sich so wenig wie der Schriftsteller aus der Gesellschaft ausnehmen. Er will 
auch Gott nicht aus der Gesellschaft und ihren Beziehungen lösen. Jesus 
war kein losgelöster Gott, vertrat kein losgelöstes Gottesbild. 

Die eben erschienene Gedichtsammlung •Gebet für Marilyn Monroe und 
andere Gedichte" (1972) ist eine erste Auswahl aus dem dichterischen 
Gesamtwerk in deutscher Sprache. Der Band enthält Gedichte von 1946 
bis 1970, frühe Gedichte, Strophen für einen hingerichteten nicaraguani- 
schen Revolutionär, geistliche Gedichte aus der Zeit in Gethsemany, Epi- 
gramme, Psalmen (in Auswahl), Gedichte, in denen Welt und Glaube, das 
sinnliche, das rationale und das mystische Auge vollkommen eins werden, 
wie im Titelgedicht •Gebet für Marilyn Monroe", lange betrachtende Ge- 
dichte über Nicaragua und die Historie der Eroberung, Huldigungen an 
das arme und elementare Leben der Indios, zuletzt das Hseitige Lang- 
gedicht mit den wunderbar meditativen Strophen zum Tod Thomas Mer- 
tons, Hopkins großem Toten- und Christus-Gedanken •The Wreck of the 
Deutschland" (fünf aus Deutschland vertriebene Nonnen ertranken) ver- 
gleichbar. Man muß die paganen, in sich und das Ego-Gefühl eingekapsel- 
ten Totengedichte Rilkes oder Heissenbüttels Montage •Gedicht von der 
Übung zu sterben" daneben halten, um frappierend das andere Verhältnis 
zum Tod, den Geist und die Freiheit des Christen Cardenal wahrzuneh- 
men. Einen vergleichbaren Autor haben wir in deutscher Sprache nicht. 
Hier begegnet der Sinn für das Elementare und Einfache dem Intellekt, 
eine überrational und intellektuell gebildete Ratio dem Glauben, Glaube 
der Sinnlichkeit, Sinnlichkeit dem transzendent anwesenden Gott, Leiden 
an dieser Welt einer wunderbaren Gelöstheit und Todesnähe. Keiner unter 
den gegenwärtigen Vers- und Textschreibern in Deutschland hat eine sol- 
che Substanz, weltliche, menschliche, geschichtliche, in einem umfassenden 
und christlichen Sinn revolutionäre Substanz. Dieser Mann hat die Ta- 
buisierungen von rechts und links, die Dogmen der Institutionen und der 
literarischen Aufseher hinter sich gelassen. Eine neue Unschuld scheint auf, 
nicht die Unschuld der Naiven oder Primitiven, sondern die Unschuld des 
erwachsenen und wissenden, des manuell und mit Vernunft tätigen Ernesto 
Cardenal. 

Der unsophistischen sinnlichen Wahrnehmung und Beschreibung ver- 
bindet sich bei Cardenal die mystische. Aus den Strophen zum Tod Mer- 
tons: 

Wir leben als warteten wir auf unendliche 
Rendezvous. Oder darauf, 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 209 

daß uns im Telefon anspricht 
das Unaussprechliche. 
Und wir sind allein 
unsterblicher Weizen, der nicht stirbt, wir sind allein. 

Die Liebe, vor allem die Liebe, ein Vorwegnehmen 
des Todes 
In den Küssen war ein Geschmack von Tod 
sein 
ist sein 
in anderem Sein 
wir sind nur wir wenn wir lieben. 
Aber wir lieben in diesem Leben nur wenige Augenblicke lang 
und nur schwach 
Wir lieben nur oder sind nur wir selbst, wenn wir nicht mehr 
im Sterben liegen 
Blöße allen Seins um Liebe zu machen 
make love not war 
die Liebe schenken will 
sie ist das Leben (161 f.) 

Auf dem wahrscheinlich kürzesten Weg zeigt uns das •Gebet für Mari- 
lyn Monroe" (102 ff.) den ganzen Cardenal: den Dichter der wachen Sinne 
und der meditativen Mystik, den geistlichen Dichter, der im Sinn der For- 
derung Hölderlins ganz weltlich ist16, den Beter, der die Gottlosigkeit der 
kapitalistischen Gesellschaft anprangert, den Seher (im wörtlichen und pro- 
phetischen Sinn), der das Mädchen, das auch seinen Traum hatte und als 
Frau nicht sie selbst werden durfte, mit den Augen Jesu anschaut, nach- 
denklich, wirklich, unsere von uns zu verantwortende Welt kritisierend. 
Man muß sich erinnern, wie die Zeitungen und die Boulevardpresse nach- 
richten- und skandal-lüstern über den Selbsttod der Monroe berichtet ha- 
ben, wie christliche Prediger diesen Star Babel-Hollywoods schuldig spra- 
chen wie nur je Pharisäer eine Sünderin. Auch dieses Mädchen hatte als 
kleine Verkäuferin ihre Sehnsucht. Sie durfte ihren ersten Traum kaufen, 
mußte ihren eigentlichen, den der Menschwerdung verkaufen. Das Du 
wurde ihr in ihrer Sex- und Verkaufswelt nicht zuteil, der Sinn des mensch- 
lichen Lebens auch nicht. 

18 Heissenbüttels •Gedicht von der Übung zu sterben" in: Textbuch 3 (Ölten, Freiburg 
1962). Hölderlin schließt seinen •Vaterländischen Gesang" ,Der Einzige' in der ersten 
Fassung: •Die Dichter müssen auch / Die geistigen weltlich sein." 



Paul Konrad Kurz 210 

GEBET FÜR MARILYN MONROE 

Herr 
nimm auf dieses Mädchen, in der ganzen Welt bekannt als 
Marilyn Monroe, 
wenn das auch nicht ihr wirklicher Name war 
(doch Du kennst ihren wirklichen Namen, den Namen des kleinen 
Waisenkindes, das mit neun Jahren vergewaltigt wurde, 
und der Verkäuferin, die mit 16 Selbstmord versuchte) 
und die nun vor Dir steht, ohne Schminke, 
ohne ihren Presseagenten, 
ohne Fotografen und ohne Autogramme zu geben, 
allein wie ein Astronaut vor der Nacht des Weltraums. 

Sie träumte als Kind, nackt in einer Kirche gewesen zu sein 
(wie Time berichtet) 
vor einer knienden Menge, die Köpfe geneigt bis zur Erde, 
und sie mußte auf Zehenspitzen gehen, um die Köpfe nicht zu zertreten. 
Du kennst unsere Träume besser als alle Psychiater. 
Kirche, Haus, Höhle bedeuten die Sicherheit des Mutterschoßes, 
aber doch auch mehr als das ... 
die Köpfe, das sind die Bewunderer, das ist klar 
(die Masse der Köpfe im Dunkel unter dem Strahl des Lichts). 
Doch der Tempel ist nicht das Studio der 20th Century Fox. 
Der Tempel - aus Marmor und Gold - ist der Tempel ihres Körpers, 
aus dem der Menschensohn, eine Peitsche in der Hand, 
die Händler der 20th Century Fox vertreibt, 
die aus Deinem Gebetshaus eine Räuberhöhle gemacht haben. 

Herr 
in dieser Welt, verpestet von Sünde und Radioaktivität, 
sprichst Du nicht eine Verkäuferin schuldig. 
Die wie alle Verkäuferinnen davon träumte, ein Filmstar zu sein. 
Und ihr Traum wurde Wirklichkeit (die Wirklichkeit in Technicolor). 

Sie hat nur nach unserem Drehbuch gespielt 
- dem unserer eigenen Leben -, und das Buch war absurd. 
Vergib ihr, Herr, und vergib auch uns 
für unsere 20th Century, 
für unsere Monster-Super-Produktion, an der wir alle gearbeitet haben. 



Marilyn Monroe und die Zweidrittelwelt 211 

Sie war hungrig nach Liebe, und wir boten ihr Beruhigungsmittel. 
Weil sie traurig war, keine Heilige zu sein, 
empfahl man ihr Psychoanalyse. 
Denke, Herr, an ihre wachsende Angst vor der Kamera 
und an den Haß auf die Schminke - sie bestand vor jeder Szene auf 
neuem Make-up -, 
und wie das Entsetzen zunahm 
und die Unpünktlichkeit in den Studios. 

Wie jede Verkäuferin 
träumte sie davon, ein Filmstar zu werden. 
Und ihr Leben war unwirklich wie ein Traum, interpretiert und 
archiviert von einem Psychiater. 

Ihre Romanzen waren Küsse mit geschlossenen Augen, 
bei denen man, wenn man die Augen aufschlug, 
ins Scheinwerferlicht starrt, 
und dann gehen die Scheinwerfer aus. 
Und man baut die beiden Wände ab (es war eine Filmszene), 
während der Regisseur mit dem Drehbuch fortgeht, 
weil die Szene nun schon gedreht ist. 
Oder wie die Reise auf einer Yacht, ein Kuß in Singapur, 
ein Ball in Rio, 
der Empfang in der Villa des Herzogs und der Herzogin von Windsor, 
gesehen vom Zimmer einer erbärmlichen Wohnung aus. 

Der Film ging zu Ende ohne den Kuß im Finale. 
Man fand sie tot in ihrem Bett, ihre Hand am Telefon. 
Und die Detektive fanden nicht heraus, wen sie anrufen wollte. 
Es war 
als habe jemand die Nummer der einzigen freundlichen Stimme gewählt 
und nur die Stimme vom Band gehört, die sagt: 
WRONG NUMBER. 
Oder als habe jemand, von Gangstern überfallen, 
die Hand nach dem unterbrochenen Telefon ausgestreckt. 

Herr 
wer immer es auch war, den sie anrufen wollte 
und den sie nicht erreichte (und vielleicht war es niemand 
oder jemand, dessen Nummer nicht im Telefonbuch von Los Angeles steht) 
antworte Du ihrem Anruf! 



Paul Konrad Kurz 919 

In seinem Nachwort zu den Gedichten Cardenals warnt Kurt Marti vor 
Begriffen wie •engagierte", •politische" oder •christliche" Dichtung, weil 
sie sich im Fall Cardenals und einmal mehr als •doktrinäre Verpowerun- 
gen" erwiesen. Es steckt jedesmal ein Stück Kumpanei und Vereinnahmung 
im Namen der je eigenen Position in solchen Etikettierungen. Cardenal ist 
in beglückender Weise anders und frei: mit seinen Sinnen, mit seinem 
Glauben, mit der uns von Jesus aufgegebenen Revolution. Er verbindet die 
Spontaneität der Blumenkinder und die Reflexion der Intellektuellen mit 
der Tätigkeit der Dichter, der Landarbeiter, der Revolutionäre, das Sin- 
gen mit dem Tun Jesu17. Walter Jens hat in seinem •Traktat vom Frieden, 
von der Gewalt und der Revolution" geschrieben: •Denkbar wäre sie 
schon, die große christliche Revolution, der Kommunismus der Liebe, der 
Erlösungsstrom, der alles hinwegfegt, mächtig wie eine Lava fließend und 
nicht zu hemmen: die Rebellion der Rebellionen, die alle anderen Verän- 
derungen weit übertrifft und zu der der Christ, der die Verheißung gehört 
hat, aufgerufen ist... aufgerufen, die Gewißheit seiner Hoffnung schon 
in der Gegenwart zu praktizieren, Liebe walten zu lassen und in der Er- 
wartung der kommenden göttlichen Veränderung sich selbst und die Ver- 
hältnisse zu ändern, in denen zu leben man ihn zwingt"18. Diese Umschrei- 
bung formuliert die Position und Aktion Cardenals ziemlich genau. Hinzu- 
fügen muß man eine geradezu mystische Bindung an Gott als Vorausset- 
zung. Diese Bindung schenkt Cardenal den Mut, der zur Demut wird, den 
Zorn, der zu Gelassenheit wird, die Spannung, die die Sinne nicht ein- 
schläfert und die Liebe aushält. 

(Ein zweiter Teil, der das Phänomen des Religiösen in der literarischen Darstel- 
lung neu zu durchdenken versucht, folgt im nächsten Heft dieser Zeitschrift.) 

17 Die •Mexikanischen Gesänge" Cardenals beginnen: •Ich bin nicht gekommen, die Welt 
in Kriege zu stürzen, ich kam, um Blumen zu pflücken. Ich, Netzahualcöyotl, ich bin der 
singende, ich bin der blumensuchende König." Netzahualcöyotl war der König der Nahua- 
Indianer. Das Gedicht steht in: Almanack für Literatur und Theologie 2 (Wuppertal 1968), 
88 ff. Es wurde in die •Marilyn-Monroe"-Sammlung nicht aufgenommen. Leider fehlt der 
Monroe-Sammlung ein editorischer Bericht über das Gesamtopus der Cardenal-Gedichte 
und ihre Auswahl und über ihre Stellung innerhalb der südamerikanischen zeitgenössi- 
schen Literatur. 
18 W. Jens, Traktat vom Frieden, von der Gewalt und der Revolution, in: Von Gandhi bis 
Camara - Beispiele gewaltfreier Politik. Hrsg. H. J. Schultz (Stuttgart 1971). Man beachte 
hier auch den christlichen Revolutionsbegriff, wie ihn Philipp und Dan Berrigan verstehen. 
Philipp B.: •Der Begriff Revolution, wie er von den Anhängern des Evangeliums und 
den Schülern Gandhis angewandt wird, bedeutet, daß die Menschen sich nicht entwickeln 
können, ohne sich vorher zu ändern, daß sie nicht menschlicher werden können, sich nicht 
der Menschheit zuzählen können, wenn sie sich nicht ändern. Und eben diese Verände- 
rung ist Revolution" (in: Daniel Berrigan, Die dunkle Nacht des Widerstands. Limburg 
1972, 198). Die Verbindung des Christlichen mit dem Sozialen zu einer •christlichen Revo- 
lution" schwebte bereits Charles Peguy (1873-1914) vor. Siehe dazu P. Gregor, Charles 
PS guy und die christliche Revolution (Einsiedeln 1969). 




