
LITERATURBERICHT 

»Je vornehmer ein Geschöpf, um so Gott-bedürftiger« 

Über das Verhältnis des Menschen zu Gott nach Henri de Lubac* 

Ideen, die irgendwann einmal geboren wurden, sickern oft erst Generationen 
später bis auf den Boden des Alltags durch. Man kennt das. Die Atheismus- 
Problematik, die vor zweihundert Jahren elitäre intellektuelle Kreise beherrschte, 
ist heute in breiten Schichten des christlichen Volkes angekommen; die Sehnsucht 
nach östlicher Spiritualität, die vor über hundert Jahren hochgeistige Kreise (Wil- 
helm von Humboldt, Schopenhauer) bewegte, wird zum Allgemeingut. Man muß 
einen langen Atem haben, man muß weit zurückgreifen können, um das zu ver- 
stehen, was sich heute ereignet. 

Kaum ein Theologe in unseren Tagen beherrscht diese Kunst, aus der Vergan- 
genheit die Gegenwart zu deuten, so sehr wie der französische Jesuit Henri de 
Lubac. An der Tradition der Bibelauslegung1 hat er es bewiesen; erst allmählich 
beginnt man seine Einsichten zu verstehen2. Die Kirche, die Atheismus-Diskus- 
sion, die Religiosität Asiens sind andere seiner Themen. 

Natürlich bringt diese Art der Gegenwartsdeutung ihre Schwierigkeiten mit 
sich; vor lauter Bäumen aus dem Wald der Überlieferung übersieht man den 
Weg zur Gegenwart. Aber man darf sich diese Schwierigkeit nicht ersparen. 
Nur in der Breite der Geschichte wird die christliche Wirklichkeit ganz und gar 
sichtbar. De Lubac möchte nämlich zu der Einsicht führen, daß die wichtigen Dinge 
des Menschen Geheimnisse sind (Le Mystere du Surnaturel, heißt Bd. II auf Fran- 
zösisch). Sie lassen sich nicht in einer zweiwertigen Logik (weiß oder schwarz; 
wahr oder falsch) auflösen. Der Mensch ist tiefer und reicher als jede noch so 
genaue Meinung über den Menschen. De Lubac spricht von •paradoxen Begrif- 
fen" - •wie alle Begriffe, die unser wirkliches Sein vor Gott betreffen" (II 10). Er 
kämpft gegen den •höchst scholastischen Systemgeist", den •Systemcharakter", 
der mit dem harten Griff der logischen Vernunft den Menschen auseinanderneh- 
men möchte wie einen Automaten. Es sei ein •pedantisches Mißverständnis", bei 
irgendeiner noch so tiefen Einzelerkenntnis anzusetzen und dann, aus der •Kohä- 
renz des gesamten Systems", alles weitere abzuleiten (I 96, 59, 44). 

* Es handelt sich zur Hauptsache um die beiden von Hans Urs von Balthasar übertrage- 
nen Bücher: Die Freiheit der Gnade, I. Bd., Das Erbe Augustins; II. Bd., Das Paradox 
des Menschen, mit einer Bibliographie (1925-1970); Einsiedeln, Johannesverlag 1971. 
237/238 S., Ln. DM/SFr. 35,-. Unsere Überschrift ist ein Satz der skotistischen Tra- 
dition (quo maior creatura, eo amplius eget Deo); I 239; II 153 (Thomas); II 210 (Ossuna). 
1 Vgl. den Buchbericht GuL 37 (1964) 387-393. 
2 G. A. Benrath, Neuere Arbeiten zur mittelalterlichen Schriftauslegung, Verkündigung 
und Forschung 1971, I 25-55. 



Literaturberidit 224 

•Über sich selbst erhoben zu werden - daraufhin ist der Mensch im tiefsten 
angelegt" (Bonaventura, II 189). 

Im Stil des überlegenen Kenners von Vergangenheit und Gegenwart und des 
engagierten Christen entwirft de Lubac das christliche Bild vom Menschen. Ein 
Versuch, dieses Bild auf abstrakte geometrische Skizzen zu vereinfachen, wäre 
nicht nur dürftig, sondern einfachhin falsch. Die Einfachheit, für die de Lubac 
plädiert, ist keine Einfachheit der Simplizität, sondern eine der liebenden Schau 
auf die Wirklichkeit. Das wird jedem Leser bald klar. Die Vergottungslehre der 
ersten Kirchenväter: •Gott ist Mensch geworden, damit der Mensch Gott werde" 
(II 185 f.); das augustinische •Schwergewicht der Liebe" (I 109, 115, 119), worin 
die menschliche Freiheit von der Übermacht göttlicher Gnade fast aufgesogen 
wird; die mittelalterlichen Kontroversen und Synthesen vom Menschen als Ver- 
nunftwesen; die harten Auseinandersetzungen um die Lehre des Baius (verurteilt 
1567) und des Jansenius (verurteilt 1654); der Streit um de Lubacs ersten Ent- 
wurf (Surnaturel [Das Übernatürliche], 1946), im Verlauf dessen sein Buch aus 
dem Verkehr gezogen und die von ihm inspirierte theologische Richtung durch die 
Enzyklika Humani Generis (1950) gemaßregelt wurde3 - all das ist keine Begleit- 
musik zum Thema: Gott und Mensch, sondern ist dieses Thema selbst in seiner 
geschichtlichen Wirklichkeit. Man darf das jahrhundertelange Nachsinnen über 
das Wesen des Menschen nicht übergehen, wenn man den Menschen von heute 
verstehen will. 

De Lubacs Ausgangspunkt scheint weltfremd zu sein: Benötigt die Theologie 
vom Menschen die Hypothese einer •natura pura", einer •reinen Natur", die Got- 
tes Gnade weder bedarf, noch in irgendeiner Form auf die Übernatur angelegt 
ist? Könnte man sich in Gedanken einen Menschen vorstellen (er hat nicht exi- 
stiert, darüber ist man sich einig), der niemals zur vollen Begegnung mit Gott, 
zur •übernatürlichen" Schau Gottes aufgerufen ist? Gottes Gnadengeschenk ist 
frei. Freies Schenken aber heißt auf der Seite des Menschen, daß dieser nicht 
einmal ein moralisches Anrecht auf Gottes Gnade hat. Wenn er irgendeine •Sehn- 
sucht" danach hätte, wäre der Schöpfer doch genötigt, sein Geschöpf zu vollenden! 
Wer also Gottes Freiheit wahren will und ihn unter keinen Zwang stellen möchte, 
dem Menschen den Weg zur vollen Seligkeit zu eröffnen, der muß annehmen, daß 
dieser Mensch von Natur aus keine Spur von Anrecht auf die göttliche Gnade hat. 
So ungefähr lautet die Theorie der •natura pura", der reinen Natur. 

Man beginnt zu ahnen, daß es nicht um theologische Spitzfindigkeiten geht; es 
geht um die Begegnung von Gott und Mensch. Gnade nämlich - oder nennen wir 
es weniger technisch: Gottes Liebeszuwendung an den Menschen ist nicht nur des- 
halb ein Geschenk der Freiheit, weil der Mensch sich die Gnade sündhaft verscherzt 

3 •Für das Ausbleiben eines echten Gesprächs über die Frage haben sicher die Zeit- 
umstände und das persönliche Schicksal des Autors große Bedeutung gehabt." K. H. Neu- 
feld, TheoPhil 44 (1959), 271-277. H. Brinktrine, Die Lehre von der Schöpfung, 1955, 
302, schreibt kategorisch: •Es ist theologisch sichere (!) Lehre, daß Gott den Menschen im 
reinen Naturzustand hätte erschaffen können .. . Gegner: Die Reformatoren, Baius und 
Jansenius ... auch die sog. nouvelle theologie, de Lubac u. a...." 



Literaturbericht 225 

hat. Gottes Gnade muß jedem nur denkbaren Geschöpf gegenüber freie Tat Got- 
tes bleiben - mag dieses Geschöpf in Unschuld oder in Sünde existieren; sonst 
wäre es keine Gnade mehr. 

Es geht nicht um das oft zitierte •übernatürliche Existential". Mit diesem Begriff 
soll festgehalten werden, daß jeder Mensch - gleichgültig ob er von Christus ge- 
hört hat oder nicht - im Banne der Gnade Christi steht; Gott hat alle Menschen 
zum Glauben berufen, und dieser Ruf ertönt nicht nur irgendwoher aus abstrak- 
ter Ferne, sondern wird im Tun und Lassen, in der sittlichen Entscheidung eines 
jeden Menschen seinsmächtig. Spätestens nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 
ist dies selbstverständlich geworden. Aber mit der Hypothese des •übernatürli- 
chen Existentials", dem seinshaften Siegel, wodurch der Mensch auf die übernatür- 
liche Berufung ausgerichtet ist, wird nach de Lubac •das Problem des Verhältnis- 
ses zwischen Natur und Übernatur nicht gelöst, sondern verschoben" (II 146; zur 
Dokumentation I 5187 161 224). 

Und seine Überlegung dazu ist recht einfach: Man hat sich eine •reine Natur" 
ohne jede Spur von •Übernatur" erdacht, um die Freiheit von Gottes Gnadenge- 
schenk verstehen zu können. Schränkt aber Gott seine Freiheit nicht ein durch den 
Entschluß, den Menschen zur Gnade zu erheben, ihn durch ein •übernatürliches 
Existential" auf sein (Gottes) Gnadengeschenk hinzuordnen? Dem ist keineswegs 
so. K. Rahner hat oft genug gezeigt, daß die freie Zuwendung Gottes zum Men- 
schen und die Begnadung des Menschen - dessen gnadenhaftes Sein und Tun - sich 
nicht wie zwei Waagebalken zueinander verhalten; steigt die eine Seite, so muß 
die andere sinken. Es ist anders: die Nähe des Menschen zu Gott legt diesem Gott 
keine Fesseln an, sondern läßt die Freiheit der göttlichen Zuwendung noch stärker 
erscheinen. Und umgekehrt: Gott ist nicht dort am freiesten (wenn man über- 
haupt so reden darf), wo der Mensch aus einem dumpfen Zustand zum Gnaden- 
licht erhoben wird; sondern dort, wo der Mensch den höchsten Gipfel der Mensch- 
lichkeit erreicht, dort begegnet ihm Gott in letzter Freiheit. 

Die innere Ausrichtung des Menschen auf Gott und Gottes freie Zuwendung 
stehen nicht im Gegensatz zueinander. Im Gegenteil, sie bedingen einander; ja 
man darf sagen: Je innerlicher der Mensch auf Gott ausgerichtet ist, desto leuch- 
tender wird Gottes Freiheit, aus der er diese Ausrichtung erfüllt. Das aber ist de 
Lubacs Grundüberlegung: Gott kann niemals einen Menschen schaffen, der nicht 
aus tiefstem Sein auf die ganze und die innigste Begegnung mit Gott ausgerich- 
tet wäre. Denn das Wesen des Geistes und auch des menschlichen Geistes besteht in 
diesem Hingerichtetsein auf die Begegnung mit Gott. •Darin überragt ein geistbe- 
gabtes Geschöpf jedes andere, daß es fähig ist, das höchste Gut, Gott selbst, schau- 
end und verkostend zu besitzen, obgleich es dazu die Hilfe göttlicher Begnadung 
benötigt" (Augustinus, I 233). Diese Fähigkeit (capax Dei heißt sie in der Tradi- 
tion; II 157) unterscheidet den Menschen vom Tier. Sie bedeutet keine Nötigung 
Gottes, sie bestätigt im Gegenteil Gottes Freiheit. 

Ist eine solche Theologie noch logisch? Entweder ist Gottes Gnade freies Ge- 
schenk - und dann gibt es keine Anlage im Menschen, die nach diesem Geschenk 
sich ausstreckt; oder der Mensch ist auf die höchste Begegnung mit Gott seinsmäßig 



Literaturbericht 226 

angelegt - und dann ist Gott nicht mehr frei in seiner Begegnung; er kann die Be- 
gnadung nicht verweigern, er ist - moralisch wenigstens - gezwungen, die Anla- 
gen seines Geschöpfes zu erfüllen. 

Genau diese Alternative leugnet de Lubac; sie verkenne die wahre Würde des 
Menschen; sie zerre sein und Gottes Geheimnis in einen Rationalismus hinein, der 
vielleicht logisch schließt, aber unwahr und unwirklich bleibe. Die Erfahrung der 
Liebe bietet das beste Gegenbeispiel: Der Mensch ist auf Liebe angelegt - und doch 
ist Liebe nur als freies Geschenk möglich; der Mensch muß Liebe erfahren - aber 
erzwungene Liebe wäre keine Liebe. Man sollte dieser Analogie nachgehen; Frei- 
heit (der geschenkten Liebe) und Notwendigkeit (Liebe geschenkt zu bekommen) 
gehören zusammen, ja sie steigern sich gegenseitig wie zwei kommunizierende 
Röhren - wie sehr die Logik sich auch sträuben mag. •Fällt doch die Unmöglichkeit 
mit der Notwendigkeit zusammen" (II 233), konnte Nikolaus von Kues über- 
scharf formulieren. Zwischen Menschen könnte man diese Erfahrung vielleicht 
durch Psychologie und Logik verdrängen. Zwischen Gott und Mensch aber wird es 
zum Grundgesetz: Gottes Gnadengeschenk ist frei, in jeder Hinsicht ungeschuldet, 
ist reines Geschenk, das Gott auch verweigern könnte (II 313); aber der Mensch 
hat ein unstillbares Verlangen nach diesem freien Geschenk. Er wäre in seinem 
innersten Wesen (nicht nur im •übernatürlichen Existential") frustriert, er wäre 
nicht mehr Mensch, wenn Gott das Geschenk seiner Begegnung verweigerte. 
Ein erzwungenes oder auch nur moralisch geschuldetes Geschenk ist ein Unsinn. 
Aber es ist •notwendig" für den Menschen, daß Gott sich •frei" schenkt. 

Das ist das Paradox des Menschen, zu dessen Beschreibung de Lubac die ganze 
christliche Tradition zur Hilfe ruft. •Es ist die Kraft der Großen, dorthin ihr Ver- 
langen zu richten, wohin der Blick nicht reichen kann" (Leo der Große, II 219). 
•Der höchste Ruhm des Menschen ist es, einem Ziel zugeneigt zu sein, das seine 
Fähigkeit übersteigt" (J. de Finance, I 238). 

Dieser •Abgrund" Mensch ist nur aus dem •Abgrund" Gott zu verstehen. • Abys- 
sus abyssum invocat", ein Abgrund ruft den anderen Abgrund - an diesem Psalm- 
zitat erkannten die Väter den Zusammenhang der Geheimnisse (Ps 41, 8; II 281). 
Wer den Menschen ohne Gott begreifen will, vergreift sich an ihm. Gott, und zwar 
Gottes freie Liebe, ist das Zentrum seines Wesens: •Nur das geistbegabte Ge- 
schöpf ist so beschaffen, daß sein Wesensgut nicht es selbst, sondern derjenige ist, 
von dem es geschaffen wurde" (Ps. Hugo, I 238). Wer wissen will, wer der Mensch 
ist, muß ihn nicht aus sich, sondern aus Gottes freier Gabe, •durch das Übernatür- 
liche, auf das (er) hin geschaffen wurde, erklären" (II 138). 

De Lubac läßt das Paradox vom Menschen stehen. •Eine endgültige vollstän- 
dige und befriedigende Lösung" wird es nicht geben; •darüber erschrecken, hieße 
kleingläubig sein" (II 224). Der Mut zu solchen über-rationalen (niemals anti- 
rationalen) Ideen aber erfließt aus der •Idee eines persönlichen, transzendenten 
Gottes"; in ihm und nur in ihm wird •der Begriff des Mysteriums... für den Ver- 
stand durchaus annehmbar" (II 230). Wenn sich bei dem Versuch, das Wesen des 
Menschen zu begreifen, Paradoxien und logische Widersprüche ergeben, dann 
muß dies nicht Anzeichen des Irrtums, sondern kann auch •Zeichen jeder Wahr- 



Literaturbericht 227 

heit (sein), die uns dem Geläufigen entfremdet." •Der Glaube umfaßt mehrere 
Wahrheiten, die sich dem Anschein nach widersprechen", schreibt de Lubac mit 
Blaise Pascal und zitiert dazu Bossuet: •Jedesmal, wenn man zwei Wahrheiten, 
die widersprüchlich scheinen, in Einklang bringen soll..., entsteht selbstverständ- 
lich eine Sprache, die uns verwirrend erscheint" (II 225-227). 

•Jeder Geist sehnt sich von Natur aus danach, Gott zu sehen" (Thomas, II 26) 

An vielen Stellen der christlichen Glaubenseinsicht tauchen ähnliche Paradoxe 
auf. Bossuet verweist auf •das Gleichsein und das Untergeordnetsein ... im 
Mysterium der Dreifaltigkeit". De Lubac fragt weiter: •Die Liebe ist freie Tat - 
und das Christentum macht daraus ein Gebot: was für Probleme erwachsen dar- 
aus" (II 227). Gottes Offenbarung besteht eben nicht aus einem System wohl- 
geordneter Sätze; sie ist lebendige Wirklichkeit, Jesus Christus! Sie ist •ein Vor- 
gegebenes, das unseren Anstrengungen, es restlos aufzuhellen, jederzeit wider- 
steht. Eine reine Verstandesphilosophie stößt sich daran." Ihr muß das Geheim- 
nis der Dreifaltigkeit wie •eine Quadratur des Kreises" vorkommen (II 230-231). 
Auch der Glaube kann die Wirklichkeit Gottes nicht auf klare Begriffe bringen. 
Aber er wendet sich in Liebe diesem •Vorgegebenen", Jesus Christus zu; und von 
hierher erwächst ihm zwar nicht die Einsicht des Verstandes, wohl aber die Ein- 
sicht der Liebe; und das ist mehr. So war die Menschwerdung Gottes, •die Ankunft 
Jesu Christi" für die Juden unerwartet und sogar gotteslästerlich; denn sie war 
der •Übergang zu einer neuen, im Vergleich zur früheren völlig transzendenten 
Ordnung". Aber zugleich erfüllte sie die Erwartung Israels und •ihren Sinn" 
(II 123). Diese Synthesen: Gleichsem - Untergeordnetsem, Unerwartet - Erfül- 
lend, Liebe - Gebot macht den überquellenden Reichtum der christlichen Wirk- 
lichkeit aus; und nur wer sich dieser Wirklichkeit, also Jesus Christus, zuwendet, 
kann den Reichtum entdecken. 

Von hier erhält auch de Lubac seinen Mut zur Synthese, die nicht abschließt, 
sondern offenläßt, die stets getroffen bleibt vom •göttlichen Stimulus (Stachel)", 
der •die trügerische Planung und unbewegliche Weisheit durcheinander"-bringt 
(II 217). Er hat es nicht notwendig, seine Auffassung vom Menschen an irgend- 
eine Modeströmung von gestern oder morgen festzuklammern; von Gott her, der 
zugleich anwesend ist, wie er gesucht werden muß, weiß de Lubac, daß auch der 
Mensch ständig über sich hinausgehen muß (Abwesenheit), um Mensch zu bleiben 
(Anwesenheit). Aus dieser Dynamik lebt der christliche Glaube, zieht alles andere 
in diese Sehnsucht hinein und öffnet das menschliche Tun auf den immer-größe- 
ren Gott. Von Anfang an hat Gott sein vornehmstes Geschöpf •offen-fragend" 
geschaffen (v. Balthasar, II 180). Mit der Hypothese der •reinen Natur" ver- 
suchte man diese Dynamik des Offenstehens und Sich-Ständig-Überschreitens auf 
Gott zu begreifen. Man wollte das •Übernatürliche" in seinem freien Geschenkt- 
sein retten, und man hat •es in Wirklichkeit aus dem lebendigen geistigen wie 
sozialen Leben verbannt" (II 11). Man schlußfolgerte recht logisch: Wenn Gottes 
Gnadengeschenk absolut frei ist, dann kann im Menschen nicht die geringste 



Literaturbericht 228 

Ausrichtung danach sein; denn mit einer solchen Sehnsucht (desiderium naturale 
in supernaturale) habe der Mensch ein irgendwie geartetes Anrecht auf Gottes 
Gnade; Gott, als sein Schöpfer aber sei nicht mehr absolut frei, sondern - wenig- 
stens moralisch - gebunden. Gnade komme völlig unerwartet, gleichsam von 
außen auf den Menschen zu. Damit aber überließ man das Feld eben dieser Natur 
denjenigen, die sich um das •Übernatürliche" nicht mehr kümmerten. Dem Chri- 
sten aber versperrte man den Weg zu einer ganzheitlichen Spiritualität, weil man 
ihm - oft ohne Worte, aber manchmal sehr ausdrücklich - verbot, in seinem natür- 
lichen Leben Ansatzpunkte für sein Leben als Christ zu suchen. Die Einheit des 
Menschen ging verloren. •Einzig den Mystikern - weil man ihre Lehre nicht mehr 
sehr ernst nimmt - wird es gestattet sein, sich daran zu erinnern" (I 243). 

Es geht um das •Verlangen nach Gottesschau". Wo de Lubac darauf zu spre- 
chen kommt, wird seine Sprache hymnisch. Es ist der Kern seines Denkens und 
auch Betens. •Solange wir leben, müssen wir immer suchen" (Hugo v. St. Viktor, 
II 221), wissend, •... daß die Seele Gottes um so mehr besitzt, je mehr sie ihn 
begehrt" (Johannes vom Kreuz, II 270). Der Grund dieser Haltung, die keine 
Haltung, sondern ein Werden ist, liegt in Gott. So schrieb Gregor von Nyssa: 
•Ihn finden heißt ihn immer suchen; suchen ist nämlich nicht das eine und finden 
das andere; sondern der Lohn des Suchens ist eben dieses Suchen" (II 269). Dies 
ist eine alte Theologie: das Gegenüber von Gott und Mensch wird durch einen 
ständigen Aufbruch des Menschen zu Gott hin umschrieben; für Hilarius, für 
Augustinus, für Bernhard, für Thomas (II 237, 269) war es ein Schlüssel zur 
Anthropologie. Bei Gregor von Nyssa aber, wie bei Dionysius Areopagita, Maxi- 
mus Confessor, Johannes Damaszenus und dem Brückenschläger zum Abendland, 
Johannes Scotus Eriugena, wird selbst die ewige Seligkeit des Menschen als unauf- 
hörliches findendes Suchen beschrieben (II 69). •Nicht löscht der glückliche Fund 
das heilige Verlangen, sondern spannt es weiter aus" (II 276: non extundit, sed 
extendit), schrieb Bernhard von Clairvaux. 

•Kühnheit und Neuheit des Christentums" (Beitrag in La Croix, 1970) 

Es sind keine versponnenen, weltfremden Gedanken eines theologischen Stuben- 
hockers, die de Lubac vorlegt. Es geht um das gelebte Christentum. Es gibt eine 
Flucht in die Vergangenheit, die mit der beschwörenden Formel des •alten Wah- 
ren" sich den Aufgaben der Gegenwart entzieht; es gibt eine Flucht in die Zu- 
kunft, die das Vergangene als Ballast für den Fortschritt wegwirft. De Lubac 
hat - gerade weil er die Vergangenheit hochschätzt - das Vertrauen, überall in 
der Gegenwart auf die Wahrheit der christlichen Botschaft zu stoßen: •Immer 
gibt es in der ursprünglichen wie in der geschichtlich sich ausfaltenden Natur einen 
Quellbestand, eine lebendige Entsprechung, eine .Potenz', woran die ungeschul- 
dete Gnade anknüpfen kann" (II 12 f.). Die Gegenwart ist nicht gottloser als 
verflossene Zeiten; sie ist ebenso auf die Offenbarung hin geöffnet wie die Ver- 
gangenheit. De Lubac gibt den Mut, überall die •Spuren der Transzendenz" zu 
suchen; von überall her - sei es vom Marxismus, sei es vom Buddhismus - führt 



Literaturberidit 229 

ein Weg zu Gott. De Lubac weiß - eben aus dieser Erfahrung zweier Jahrtau- 
sende -, daß der Glaube immer auf dem humanen Grund des Heute aufruht, daß 
der Mensch aller Zeiten •eine gewisse .positive' Öffnung auf das Übernatürliche 
hin (hat), die etwas anderes und mehr ist als ein bloßes Nichtwiderstreben" (I 257). 
Gottes Sprache muß sich in der Sprache von heute ausdrücken; das ist die immer 
wieder neue Aufgabe der Christen; sonst wären die Geheimnisse des Glaubens 
•rein künstliche Gebilde ohne jede ontologische Dichte, oder dann hätte der 
Mensch sich selbst in eine von Gott abgetrennte Welt verbannt" (II 295). 

Man kann sich diese Aufgabe allerdings zu bequem machen. Diesen Vorwurf 
richtet H. R. Schlette (Einführung in das Studium der Religionen, 1971, 193 ff.) 
gegen P. L. Bergers Bestseller, Auf den Spuren der Engel; darin sollen •Leicht- 
sinn und ein dreister Optimismus das Denken verdrängt haben ... Schlimmer 
noch als Berger empfiehlt uns (nach Schlette) der amerikanische Theologe Harvey 
Cox Jesus als Harlekin ... und das Gelächter als der Hoffnung letzte Waffe"4. 
Dessen Fest der Narren wirke •ridikül und gespenstisch". Schlette sträubt sich 
dagegen, in •Ordnung und Heiterkeit", in positiver Lebenserfahrung, in Ver- 
trauen und Sehnsucht nach Geborgenheit •einen Hinweis auf eine nicht nur ethi- 
sche, sondern metaphysische Ordnung" zu finden. Bergers fünffache •Zeichen der 
Transzendenz" betrachtet er •geradezu als zynisch - um nicht einfach zu sagen: 
als Beispiel für mangelnde Logik". Besonders stößt er sich am Versuch, ein •Argu- 
ment der Verdammnis" am Fall Eichmann in Jerusalem (Hannah Arendt) zu er- 
stellen: Kann man wirklich in der erdrückenden Erfahrung von absolutem Unrecht 
(die vergasten Kinder von Auschwitz, an denen D. Solle, umgekehrt wie Schlette, 
Transzendenz ahnt oder doch herbeiwünscht5) die Spur eines gerechten, vergelten- 
den, absoluten Richters erkennen? 

Schlettes Einwand muß gehört werden. Gottes Geheimnis ist nicht so leicht 
zu lüften, wie manche Beweisführungen es versuchen. Die Dunkelheit, das Es- 
nicht-mehr-Wissen ist ein unüberschreitbarer Zug der menschlichen Glaubens- 
erfahrung. Schlette beschreibt dies in achtunggebietender Ehrlichkeit: •Traurig- 
keit als Folge der Hellsichtigkeit, die sich nicht täuschen läßt, als Ausdruck der 
elenden Wirklichkeit und der aporetischen Rätselhaftigkeit des Ganzen, in dem 
wir uns vorfinden; sich aufbäumend in ohnmächtigem Protest gegen dieses Ganze, 
das wir weder mit Hegel noch mit Marx für vernünftig erklären können; in einem 
Protest, der nicht einmal seines Adressaten sicher ist ..." 

Ist es die ganze Wirklichkeit, die Schlette beschreibt? Haben nicht Berger und 
Cox mehr Recht, wenn sie mitten im scheinbar Banalen, im •Nur"-Menschlichen 
ansetzen, um die Augen zu öffnen für das Unsichtbare, den Grund allen Daseins? 
Das Dilemma freilich bleibt: Entweder nimmt man die Bosheit dieser Welt 
ganz ernst - ist dann der gütige Gott noch denkbar? oder man findet über- 

4 Vgl. GuL 43 (1970), 369-387. 374; 386. 
5 Das Recht ein anderer zu werden, 1971, 73: •Wenn ich von diesen dort (in Auschwitz) 
vergasten Kindern selber ausgehe und deren Schicksal zu bedenken versuche, dann würde 
ich sagen, hat die alte Metaphysik, die ja Christus sogar in die Hölle schickte, um da den 
Leuten eine Chance zu geben, eine größere Gerechtigkeit gehabt in diesem mythischen 
Bild." 



Literaturbericht 230 

all Spuren des gütigen Gottes - aber nimmt man dann die Welt noch ganz ernst? 
Hier nun hat de Lubac etwas zu sagen. Er warnt vor jedem Systematisieren. Wer 
Gottes •Gerechtigkeit" auf den Begriff bringen will, muß seine •Güte" ausmer- 
zen. Gott bleibt Geheimnis; er übersteigt alle noch so gescheiten Denkversuche. 
Aber gerade weil de Lubac die begreifende Systematik in Gottes Geheimnis hin- 
einverlegt, hat er den Mut, allen •Spuren der Transzendenz" nachzugehen; die 
Richtung dieser Spuren läßt sich nicht argumentativ erschließen; sie kann nur im 
Glauben an Gottes Offenbarung geschenkt werden. Der liebende Glaube ist hell- 
sichtiger als die Einsicht des Verstandes. 

Deshalb warnt de Lubac z. B. auch vor dem Versuch, den die Frömmigkeits- 
literatur liebt, mit •neuplatonische(n) Gleichnisbilder(n)" Gottes Wirken als 
•Strömen, Aufquellen, Ausfluß, Emanation, Ausgießung" zu begreifen. Ohne 
•sorgsame Korrektur" sind diese Vorstellungen nicht zu gebrauchen, •sofern man 
sie nicht lieber ganz vermeidet" (II 310). Sie ordnen Gott in eine menschliche 
Systematik ein; und damit wird er zu einem unpersönlichen Gut, •das sich natur- 
haft wie eine Sonne verströmt, oder wie die Sonne der Weisheit des Buddha das 
ganze dharma-dhatu erhellt" (II 309 f.). 

De Lubac schätzt die Spiritualität des Ostens. Dennoch zieht er es vor, fast 
nominalistisch-hart mit Augustinus zu sagen: •Sein Wille, seine Freiheit ist die 
Notwendigkeit der Dinge" (II 313). Hier liegt der Grundzug seines Menschen- 
bildes und desjenigen der großen christlichen Tradition: Gott hat es nicht nötig, 
mit irgendwelchen seinshaften Qualitäten den Menschen zur Gottesbegegnung 
vorzubereiten; Er trifft den Menschen - aus seiner Freiheit -, wie er will und wo 
er will und wann er will. Das ist die Gnade. Aber gerade deshalb ist dem Men- 
schen der ganze Bereich der Schöpfung freigegeben, um überall •Zeichen der 
Transzendenz" zu suchen und Brücken zu Gott zu schlagen. Es ist die höchste 
Würde des Menschen, dies zu tun; denn •je vornehmer ein Geschöpf, um so 
Gott-bedürftiger". 

Josef Sudbrack SJ 




