LITERATURBERICHT

»Je vornehmer ein Geschopf, um so Gott-bediirftiger«
Uber das Verhiltnis des Menschen zu Gott nach Henri de Lubac*

Ideen, die irgendwann einmal geboren wurden, sickern oft erst Generationen
spater bis auf den Boden des Alltags durch. Man kennt das. Die Atheismus-
Problematik, die vor zweihundert Jahren elitdre intellektuelle Kreise beherrschte,
ist heute in breiten Schichten des christlichen Volkes angekommen; die Sehnsucht
nach ostlicher Spiritualitét, die vor iiber hundert Jahren hochgeistige Kreise (Wil-
helm von Humboldt, Schopenhauer) bewegte, wird zum Allgemeingut. Man mufl
einen langen Atem haben, man mufl weit zuriickgreifen kénnen, um das zu ver-
stehen, was sich heute ereignet.

Kaum ein Theologe in unseren Tagen beherrscht diese Kunst, aus der Vergan-
genheit die Gegenwart zu deuten, so sehr wie der franzosische Jesuit Henri de
Lubac. An der Tradition der Bibelauslegung?! hat er es bewiesen; erst allméahlich
beginnt man seine Einsichten zu verstehen?. Die Kirche, die Atheismus-Diskus-
sion, die Religiositdt Asiens sind andere seiner Themen.

Natiirlich bringt diese Art der Gegenwartsdeutung ihre Schwierigkeiten mit
sich; vor lauter Bidumen aus dem Wald der Uberlieferung iibersieht man den
Weg zur Gegenwart. Aber man darf sich diese Schwierigkeit nicht ersparen.
Nur in der Breite der Geschichte wird die christliche Wirklichkeit ganz und gar
sichtbar. De Lubac mochte ndmlich zu der Einsicht fiihren, dafl die wichtigen Dinge
des Menschen Geheimnisse sind (Le Mystére du Surnaturel, heiflt Bd. I auf Fran-
z6sisch). Sie lassen sich nicht in einer zweiwertigen Logik (weifl oder schwarz;
wahr oder falsch) auflésen. Der Mensch ist tiefer und reicher als jede noch so
genaue Meinung iiber den Menschen. De Lubac spricht von ,paradoxen Begrif-
fen“ — ,wie alle Begriffe, die unser wirkliches Sein vor Gott betreffen* (1I 10). Er
kampft gegen den ,hiochst scholastischen Systemgeist®, den ,Systemcharakter®,
der mit dem harten Griff der logischen Vernunft den Menschen auseinanderneh-
men mochte wie einen Automaten. Es sei ein ,pedantisches Mifiverstindnis®, bei
irgendeiner noch so tiefen Einzelerkenntnis anzusetzen und dann, aus der ,Kohi-
renz des gesamten Systems®, alles weitere abzuleiten (1 96, 59, 44).

* Es handelt sich zur Hauptsache um die beiden von Hans Urs von Balthasar iibertrage-
nen Biicher: Die Freiheit der Gnade, 1. Bd., Das Erbe Augustins; 11.Bd., Das Paradox
des Menschen, mit ciner Bibliographie (1925-1970); Einsicdeln, Johannesverlag 1971.
287/288 S., Ln. DM/SFr. 85,~. Unsere Uberschrift ist ein Satz der skotistischen Tra-
dition (quo maior creatura, eo amplius eget Deo); I 239; II 153 (Thomas); II 210 (Ossuna).
1 Vgl. den Buchbericht GuL. 37 (1964) 387393,

2 G. A. Benrath, Neuere Arbeiten zur mittelalterlichen Schriflauslegung, Verkiindigung
und Forschung 1971, 1 25-55,



Literaturbericht 224

»Uber sich selbst erhoben zu werden — daraufhin ist der Mensch im tiefsten
angelegt® (Bonaventura, II 189).

Im Stil des iiberlegenen Kenners von Vergangenheit und Gegenwart und des
engagierten Christen entwirft de Lubac das christliche Bild vom Menschen. Ein
Versuch, dieses Bild auf abstrakte geometrische Skizzen zu vereinfachen, wire
nicht nur diirftig, sondern einfachhin falsch. Die Einfachheit, fiirr die de Lubac
pladiert, ist keine Einfachheit der Simplizitit, sondern eine der liebenden Schau
auf die Wirklichkeit. Das wird jedem Leser bald klar. Die Vergottungslehre der
ersten Kirchenviter: ,Gott ist Mensch geworden, damit der Mensch Gott werde®
(IT 185 £.); das augustinische »Schwergewicht der Liebe“ (I 109, 115, 119), worin
die menschliche Freiheit von der Ubermacht géttlicher Gnade fast aufgesogen
wird; die mittelalterlichen Kontroversen und Synthesen vom Menschen als Ver-
nunftwesen; die harten Auseinandersetzungen um die Lehre des Baius (verurteilt
1567) und des Jansenius (verurteilt 1654); der Streit um de Lubacs ersten Ent-
wurf (Surnaturel [Das Ubernatiirliche], 1946), im Verlauf dessen sein Buch aus
dem Verkehr gezogen und die von ihm inspirierte theologische Richtung durch die
Enzyklika Humani Generis (1950) gemafiregelt wurde? — all das ist keine Begleit-
musik zum Thema: Gott und Mensch, sondern ist dieses Thema selbst in seiner
geschichtlichen Wirklichkeit. Man darf das jahrhundertelange Nachsinnen iiber
das Wesen des Menschen nicht tibergehen, wenn man den Menschen von heute
verstehen will.

De Lubacs Ausgangspunkt scheint weltfremd zu sein: Benétigt die Theologie
vom Menschen die Hypothese einer ,natura pura“, einer ,reinen Natur®, die Got-
tes Gnade weder bedarf, noch in irgendeiner Form auf die Ubernatur angelegt
ist? Kénnte man sich in Gedanken einen Menschen vorstellen (er hat nicht exi-
stiert, darliber ist man sich einig), der niemals zur vollen Begegnung mit Gott,
zur ,iibernatiirlichen“ Schan Gottes aufgerufen ist? Gottes Gnadengeschenk ist
frei. Freies Schenken aber heifit auf der Seite des Menschen, dafl dieser nicht
einmal ein moralisches Anrecht auf Gottes Gnade hat. Wenn er irgendeine ,Sehn-
sucht“ danach hitte, wire der Schopfer doch gendtigt, sein Geschépf zu vollenden!
Wer also Gottes Freiheit wahren will und ihn unter keinen Zwang stellen méchte,
dem Menschen den Weg zur vollen Seligkeit zu eréffnen, der mufl annehmen, dafl
dieser Mensch von Natur aus keine Spur von Anrecht auf die géttliche Gnade hat.
So ungefdhr lautet die Theorie der ,natura pura“, der reinen Natur.

Man beginnt zu ahnen, daf es nicht um theologische Spitzfindigkeiten geht; es
geht um die Begegnung von Gott und Mensch. Gnade nimlich — oder nennen wir
es weniger technisch: Gottes Liebeszuwendung an den Menschen ist nicht nur des-
halb ein Geschenk der Freiheit, weil der Mensch sich die Gnade siindhaft verscherzt

8 ,Fir das Ausbleiben eines echten Gesprichs iiber die Frage haben sicher die Zeit-
umstinde und das personliche Schicksal des Autors grofie Bedeutung gehabt.“ K. H. Neu-
feld, TheoPhil 44 (1959), 271-277. H. Brinktrine, Die Lehre von der Schipfung, 1955,
302, schreibt kategorisch: ,Es ist theologisch sichere (1) Lehre, dafl Gott den Menschen im
reinen Naturzustand hitte erschaffen kénnen ... Gegner: Die Reformatoren, Baius und
Jansenius ... auch die sog. nouvelle théologie, de Lubac u. a....*



Literaturbericht 225

hat. Gottes Gnade muf} jedem nur denkbaren Gesch6pf gegeniiber freie Tat Got-
tes bleiben — mag dieses Gesch6pf in Unschuld oder in Sinde existieren; sonst
wire es keine Gnade mehr.

Es geht nicht um das oft zitierte ,iibernatiirliche Existential“. Mit diesem Begriff
soll festgehalten werden, dafl jeder Mensch — gleichgiiltig ob er von Christus ge-
hort hat oder nicht — im Banne der Gnade Christi steht; Gott hat alle Menschen
zum Glauben berufen, und dieser Ruf ertént nicht nur irgendwoher aus abstrak-
ter Ferne, sondern wird im Tun und Lassen, in der sittlichen Entscheidung eines
jeden Menschen seinsmichtig. Spétestens nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
ist dies selbstverstindlich geworden. Aber mit der Hypothese des ,libernatiirli-
chen Existentials“, dem seinshaften Siegel, wodurch der Mensch auf die iibernatiir-
liche Berufung ausgerichtet ist, wird nach de Lubac ,das Problem des Verhiltnis-
ses zwischen Natur und Ubernatur nicht gelést, sondern verschoben® (II 146; zur
Dokumentation I 5187 161 224).

Und seine Uberlegung dazu ist recht einfach: Man hat sich eine ,reine Natur®
ohne jede Spur von ,Ubernatur” erdacht, um die Freiheit von Gottes Gnadenge-
schenk verstehen zu kénnen. Schrankt aber Gott seine Freiheit nicht ein durch den
Entschlufl, den Menschen zur Gnade zu erheben, ihn durch ein ,iibernatiirliches
Existential“ auf sein (Gottes) Gnadengeschenk hinzuordnen? Dem ist keineswegs
so. K. Rahner hat oft genug gezeigt, dafl die freie Zuwendung Gottes zum Men-
schen und die Begnadung des Menschen — dessen gnadenhaftes Sein und Tun — sich
nicht wie zwei Waagebalken zueinander verhalten; steigt die eine Seite, so mufl
die andere sinken. Es ist anders: die Nihe des Menschen zu Gott legt diesem Gott
keine Fesseln an, sondern 1a8t die Freiheit der gottlichen Zuwendung noch starker
erscheinen. Und umgekehrt: Gott ist nicht dort am freiesten (wenn man tber-
haupt so reden darf), wo der Mensch aus einem dumpfen Zustand zum Gnaden-
licht erhoben wird; sondern dort, wo der Mensch den hochsten Gipfel der Mensch-
lichkeit erreicht, dort begegnet ihm Gott in letzter Freiheit.

Die innere Ausrichtung des Menschen auf Gott und Gottes freie Zuwendung
stehen nicht im Gegensatz zueinander. Im Gegenteil, sie bedingen einander; ja
man darf sagen: Je innerlicher der Mensch auf Gott ausgerichtet ist, desto leuch-
tender wird Gottes Freiheit, aus der er diese Ausrichtung erfillt. Das aber ist de
Lubacs Grundiiberlegung: Gott kann niemals einen Menschen schaffen, der nicht
aus tiefstem Sein auf die ganze und die innigste Begegnung mit Gott ausgerich-
tet wire. Denn das Wesen des Geistes und auch des menschlichen Geistes besteht in
diesem Hingerichtetsein auf die Begegnung mit Gott. ,Darin iiberragt ein geistbe-
gabtes Geschopf jedes andere, daf es fahig ist, das hochste Gut, Gott selbst, schau-
end und verkostend zu besitzen, obgleich es dazu die Hilfe gottlicher Begnadung
benétigt* (Augustinus, I 288). Diese Fahigkeit (capax Dei heifit sie in der Tradi-
tion; I 157) unterscheidet den Menschen vom Tier. Sie bedeutet keine Nétigung
Gottes, sie bestitigt im Gegenteil Gottes Freiheit.

Ist eine solche Theologie noch logisch? Entweder ist Gottes Gnade freies Ge-

schenk — und dann gibt es keine Anlage im Menschen, die nach diesem Geschenk
sich ansstreckt; oder der Mensch ist auf die h6chste Begegnung mit Gott seinsméfig



Literaturbericht 226

angelegt — und dann ist Gott nicht mehr frei in seiner Begegnung; er kann die Be-
gnadung nicht verweigern, er ist — moralisch wenigstens — gezwungen, die Anla-
gen seines Geschopfes zu erfilllen.

Genau diese Alternative leugnet de Lubac; sie verkenne die wahre Witrde des
Menschen; sie zerre sein und Gottes Geheimnis in einen Rationalismus hinein, der
vielleicht logisch schliet, aber unwahr und unwirklich bleibe. Die Erfahrung der
Liebe bictet das beste Gegenbeispicl: Der Mensch ist auf Liehe angelegt — und doch
ist Liebe nur als freies Geschenk méglich; der Mensch muf Liebe erfahren — aber
erzwungene Liebe wire keine Licbe. Man sollte dieser Analogie nachgehen; Frei-
heit (der geschenkten Licbe) und Notwendigkeit (Liebe geschenkt zu bekommen)
gehoren zusammen, ja sie steigern sich gegenseitig wie zwei kommunizierende
Réhren - wie sehr die Logik sich auch strauben mag. , Fillt doch die Unméglichkeit
mit der Notwendigkeit zusammen“ (II 233), konnte Nikolaus von Kues iiber-
scharf formulieren. Zwischen Menschen konnte man diese Erfahrung vielleicht
durch Psychologic und Logik verdringen. Zwischen Gott und Mensch aber wird es
zum Grundgesetz: Gottes Gnadengeschenk ist frei, in jeder Hinsicht ungeschuldet,
ist reines Geschenk, das Gott auch verweigern kénnte (II 318); aber der-Mensch
hat ein unstillbares Verlangen nach diesem freien Geschenk. Er wire in seinem
innersten Wesen (nicht nur im ,ibernatiirlichen Existential®) frustriert, er wire
nichi mehr Mensch, wenn Gott das Geschenk seiner Begegnung verweigerte.
Ein erzwungenes oder auch nur moralisch geschuldetes Geschenk ist ein Unsinn.
Aber es ist ,notwendig® fiir den Menschen, dafl Gott sich ,frei“ schenkt.

Das ist das Paradox des Menschen, zu dessen Beschreibung de Lubac die ganze
christliche Tradition zur Hilfe ruft. ,Es ist die Kraft der Grofien, dorthin ihr Ver-
langen zu richten, wohin der Blick nicht reichen kann“ (Leo der Grofe, II 219).
»Der hochste Ruhm des Menschen ist es, einem Ziel zugeneigt zu sein, das seine
Fahigkeit ibersteigt* (J. de Finance, I 238).

Dieser ,Abgrund“ Mensch ist nur aus dem »Abgrund“ Gott zu verstehen. »Abys-
sus abyssum invocat“, ein Abgrund ruft den anderen Abgrund - an diesem Psalm-
zitat erkannten die Viter den Zusammenhang der Geheimnisse (Ps 41, 8; 11 281).
Wer den Menschen ohne Gott begreifen will, vergreift sich an ihm. Gott, und zwar
Gottes freie Liebe, ist das Zentrum seines Wesens: ,Nur das geistbegabte Ge-
schopf ist so beschaffen, dafl sein Wesensgut nicht es selbst, sondern derjenige ist,
von dem es geschaffen wurde“ (Ps. Hugo, I 238). Wer wissen will, wer der Mensch
ist, muf ihn nicht aus sich, sondern aus Gottes freier Gabe, ,durch das Ubernatiir-
liche, auf das (er) hin geschaffen wurde, erkldren® (I1 138).

De Lubac 148t das Paradox vom Menschen stehen. ,Eine endgiiltige vollstin-
dige und befriedigende Lésung“ wird es nicht geben; ,dariiber erschrecken, hiefle
kleinglaubig sein® (II 224). Der Mut zu solchen iiber-rationalen (niemals anti-
rationalen) Ideen aber erfliefit aus der ,Idee eines personlichen, transzendenten
Gottes“; in ihm und nur in ihm wird ,der Begriff des Mysteriums... fiir den Ver-
stand durchaus annehmbar* (II 230). Wena sich bei dem Versuch, das Wesen des
Menschen zu begreifen, Paradoxien und logische Widerspriiche ergeben, dann
muf dies nicht Anzeichen des Irrtums, sondern kann anch »Zeichen jeder Wahr-



Literaturbericht 227

heit (sein), die uns dem Geldufigen entfremdet.” ,Der Glaube umfafit mehrere
Wabhrheiten, die sich dem Anschein nach widersprechen®, schreibt de Lubac mit
Blaise Pascal und zitiert dazu Bossuet: ,Jedesmal, wenn man zwei Wahrheiten,
die widerspriichlich scheinen, in Einklang bringen soll . . ., entsteht selbstverstédnd-
lich eine Sprache, die uns verwirrend erscheint” (11 225-227).

»Jeder Geist sehnt sich von Natur aus danach, Gott zu sehen® (Thomas, 1I 26)

An vielen Stellen der christlichen Glaubenseinsicht tauchen dhnliche Paradoxe
auf. Bossuet verweist auf ,das Gleichsein und das Untergeordnetsein ... im
Mysterium der Dreifaltigkeit“. De Lubac fragt weiter: ,Die Liebe ist freie Tat —
und das Christentum macht daraus ein Gebot: was fiir Probleme erwachsen dar-
aus“ (I1 227). Gottes Offenbarung besteht eben nicht aus einem System wohl-
geordneter Sitze; sie ist lebendige Wirklichkeit, Jesus Christus! Sie ist ,ein Vor-
gegebenes, das unseren Anstrengungen, es restlos aufzuhellen, jederzeit wider-
steht. Eine reine Verstandesphilosophie st6ft sich daran.“ 1hr mufl das Geheim-
nis der Dreifaltigkeit wie ,eine Quadratur des Kreises“ vorkommen (I 230-231).
Auch der Glaube kann die Wirklichkeit Gottes nicht auf klare Begriffe bringen.
Aber er wendet sich in Liebe diesem , Vorgegebenen®, Jesus Christus zu; und von
hierher erwichst ihm zwar nicht die Einsicht des Verstandes, wobhl aber die Ein-
sicht der Liebe; und das ist mehr. So war die Menschwerdung Gottes, ,die Ankunft
Jesu Christi“ fir die Juden unerwartet und sogar gotteslésterlich; denn sie war
der ,Ubergang zu einer neuen, im Vergleich zur fritheren véllig transzendenten
Ordnung“. Aber zugleich erfilllte sie die Erwartung Israels und ,ibren Sinn®
(IT 123). Diese Synthesen: Gleichsein — Untergeordnetsein, Unerwartet — Erfiil-
lend, Liebe — Gebot macht den iiberquellenden Reichtum der christlichen Wirk-
lichkeit aus; und nur wer sich dieser Wirklichkeit, also Jesus Christus, zuwendet,
kann den Reichtum entdecken.

Von hier erhilt auch de Lubac seinen Mut zur Synthese, die nicht abschliefit,
sondern offenlifit, die stets getroffen bleibt vom ,gottlichen Stimulus (Stachel)®,
der ,die triigerische Planung und unbewegliche Weisheit durcheinander®-bringt
(IT 217). Er hat es nicht notwendig, seine Auffassung vom Menschen an irgend-
eine Modestromung von gestern oder morgen festzuklammern; von Gott her, der
zugleich anwesend ist, wie er gesucht werden muf}, weifl de Lubac, dafl auch der
Mensch stindig iiber sich hinausgehen mufl (Abwesenheit), um Mensch zu bleiben
(Anwesenheit). Aus dieser Dynamik lebt der christliche Glaube, zieht alles andere
in diese Sehnsucht hinein und 6ffnet das menschliche Tun auf den immer-gréBe-
ren Gott. Von Anfang an hat Gott sein vornehmstes Geschopf ,offen-fragend”
geschaffen (v. Balthasar, 11 180). Mit der Hypothese der ,reinen Natur® ver-
suchte man diese Dynamik des Offenstehens und Sich-Stdndig-Uberschreitens auf
Gott zu begreifen. Man wollte das ,Ubernatiirliche“ in seinem freien Geschenkt-
sein retten, und man hat ,es in Wirklichkeit aus dem lebendigen geistigen wie
sozialen Leben verbannt® (1I 11). Man schlufifolgerte recht logisch: Wenn Gottes
Gnadengeschenk absolut frei ist, dann kann im Menschen nicht die geringste



Literaturbericht 228

Ausrichtung danach sein; denn mit einer solchen Sehnsucht (desiderium naturale
in supernaturale) habe der Mensch ein irgendwie geartetes Anrecht auf Gottes
Gnade; Gott, als sein Schopfer aber sei nicht mehr absolut frei, sondern — wenig-
stens moralisch — gebunden. Gnade komme voéllig unerwartet, gleichsam von
aufien auf den Menschen zu. Damit aber iiberlief man das Feld eben dieser Natur
denjenigen, die sich um das ,Ubernatiirliche* nicht mehr kiimmerten. Dem Chri-
sten aber versperrte man den Weg zu einer ganzheitlichen Spiritualitit, weil man
ihm — oft ohne Worte, aber manchmal sehr ausdriicklich — verbot, in seinem natiir-
lichen Leben Ansatzpunkte fiir sein Leben als Christ zu suchen. Die Einheit des
Menschen ging verloren. , Einzig den Mystikern — weil man ihre Lehre nicht mehr
sehr ernst nimmt — wird es gestattet sein, sich daran zu erinnern“ (I 243).

Es geht um das , Verlangen nach Gottesschau“. Wo de Lubac darauf zu spre-
chen kommt, wird seine Sprache hymnisch. Es ist der Kern seines Denkens und
auch Betens. ,Solange wir leben, miissen wir immer suchen“ (Hugo v. St. Viktor,
IT 221), wissend, ,... daf die Seele Gottes um so mehr besitzt, je mehr sie ihn
begehrt* (Johannes vom Kreuz, IT1 270). Der Grund dieser Haltung, die keine
Haltung, sondern ein Werden ist, liegt in Gott. So schrieb Gregor von Nyssa:
»1hn finden heif}t ihn immer suchen; suchen ist ndmlich nicht das eine und finden
das andere; sondern der Lohn des Suchens ist eben dieses Suchen® (II 269). Dies
ist eine alte Theologie: das Gegeniiber von Gott und Mensch wird durch einen
stindigen Aufbruch des Menschen zu Gott hin umschrieben; fiir Hilarius, fiir
Augustinus, fiir Bernhard, fiir Thomas (II 237, 269) war es ein Schlissel zur
Anthropologie. Bei Gregor von Nyssa aber, wie bei Dionysius Areopagita, Maxi-
mus Confessor, Johannes Damaszenus und dem Briickenschldger zum Abendland,
Johannes Scotus Eriugena, wird selbst die ewige Seligkeit des Menschen als unauf-
hérliches findendes Suchen beschrieben (II 69). ,Nicht 18scht der gliickliche Fund
das heilige Verlangen, sondern spannt es weiter aus“ (II 276: non extundit, sed
extendit), schrieb Bernhard von Clairvaux.

»Kiithnheit und Neuheit des Christentums“ (Beitrag in La Croix, 1970)

Es sind keine versponnenen, weltfremden Gedanken eines theologischen Stuben-
hockers, die de Lubac vorlegt. Es geht um das gelebte Christentum. Es gibt eine
Flucht in die Vergangenheit, die mit der beschwérenden Formel des ,alten Wah-
ren“ sich den Aufgaben der Gegenwart entzieht; es gibt eine Flucht in die Zu-
kunft, die das Vergangene als Ballast fiir den Fortschritt wegwirft. De Lubac
hat — gerade weil er die Vergangenheit hochschitzt — das Vertrauen, iiberall in
der Gegenwart auf die Wahrheit der christlichen Botschaft zu stofien: ,Immer
gibt es in der urspriinglichen wie in der geschichtlich sich ausfaltenden Natur einen
Quellbestand, eine lebendige Entsprechung, eine ,Potenz’, woran die ungeschul-
dete Gnade ankniipfen kann“ (II 12 {.). Die Gegenwart ist nicht gottloser als
verflossene Zeiten; sie ist ebenso auf die Offenbarung hin geoffnet wie die Ver-
gangenheit. De Lubac gibt den Mut, tiberall die ,Spuren der Transzendenz® zu
suchen; von iiberall her — sei es vom Marxismus, sei es vom Buddhismus — fithrt



Literaturbericht 229

ein Weg zu Gott. De Lubac weifl — eben aus dieser Erfahrung zweier Jahrtau-
sende -, dafl der Glaube immer auf dem humanen Grund des Heute aufruht, daf}
der Mensch aller Zeiten ,eine gewisse ,positive’ Uffnung auf das Ubernatiirliche
hin (hat), die etwas anderes und mehr ist als ein blofies Nichtwiderstreben® (I 257).
Gottes Sprache muf} sich in der Sprache von heute ausdriicken; das ist die immer
wieder neue Aufgabe der Christen; sonst wiren die Geheimnisse des Glaubens
»rein kinstliche Gebilde ohne jede ontologische Dichte, oder dann hitte der
Mensch sich selbst in eine von Gott abgetrennte Welt verbannt® (II 295).

Man kann sich diese Aufgabe allerdings zu bequem machen. Diesen Vorwurf
richtet H. R. Schlette (Einfiihrung in das Studium der Religionen, 1971, 193 ff.)
gegen P. L. Bergers Bestseller, Auf den Spuren der Engel; darin sollen ,Leicht-
sinn und ein dreister Optimismus das Denken verdringt haben ... Schlimmer
noch als Berger empfiehlt uns (nach Schlette) der amerikanische Theologe Harvey
Cox Jesus als Harlekin ... und das Gelédchter als der Hoffnung letzte Waffe“s.
Dessen Fest der Narren wirke ,ridikill und gespenstisch“. Schlette striubt sich
dagegen, in ,Ordnung und Heiterkeit”, in positiver Lebenserfahrung, in Ver-
trauen und Sehnsucht nach Geborgenheit ,einen Hinweis auf eine nicht nur ethi-
sche, sondern metaphysische Ordnung* zu finden. Bergers fiinffache ,Zeichen der
Transzendenz“ betrachtet er ,geradezu als zynisch — um nicht einfach zu sagen:
als Beispiel fiir mangelnde Logik“. Besonders stofit er sich am Versuch, ein ,Argu-
ment der Verdammnis“ am Fall Eichmann in Jerusalem (Hannah Arendt) zu er-
stellen: Kann man wirklich in der erdriickenden Erfahrung von absolutem Unrecht
(die vergasten Kinder von Auschwitz, an denen D. Sélle, umgekehrt wie Schiette,
Transzendenz ahnt oder doch herbeiwiinscht®) die Spur eines gerechten, vergelten-
den, absoluten Richters erkennen?

Schlettes Finwand mufl gehort werden. Gottes Geheimnis ist nicht so leicht
zu litften, wie manche Beweisfithrungen es versuchen. Die Dunkelheit, das Es-
nicht-mehr-Wissen ist ein uniiberschreitbarer Zug der menschlichen Glaubens-
erfahrung. Schlette beschreibt dies in achtunggebietender Ehrlichkeit: ,Traurig-
keit als Folge der Hellsichtigkeit, die sich nicht tiuschen 148t, als Ausdruck der
elenden Wirklichkeit und der aporetischen Ritselhaftigkeit des Ganzen, in dem
wir uns vorfinden; sich aufbdumend in ohnmichtigem Protest gegen dieses Ganze,
das wir weder mit Hegel noch mit Marx fiir verniinftig erkliren konnen; in einemn
Protest, der nicht einmal seines Adressaten sicher ist .. .“

Ist es die ganze Wirklichkeit, die Schlette beschreibt? Haben nicht Berger und
Cox mehr Recht, wenn sie mitten im scheinbar Banalen, im ,Nur“-Menschlichen
ansetzen, um die Augen zu 6ffnen fir das Unsichtbare, den Grund allen Daseins?
Das Dilemma freilich bleibt: Entweder nimmt man die Bosheit dieser Welt
ganz ernst — ist dann der giitige Gott noch denkbar? oder man findet iiber-

* Vgl. GuL 43 (1970), 369-387. 374; 386.

8 Das Recht ein anderer zu werden, 1971, 73: ,Wenn ich von diesen dort (in Auschwitz)
vergasten Kindern selber ausgehe und deren Schicksal zu bedenken versuche, dann wiirde
ich sagen, hat die alte Metaphysik, die ja Christus sogar in die Hélle schickte, um da den

Leuten eine Chance zu geben, eine groflere Gerechtigkeit gehabt in diesem mythischen
Bild.“



Literaturbericht 230

all Spuren des giitigen Gottes — aber nimmt man dann die Welt noch ganz ernst?
Hier nun hat de Lubac etwas zu sagen. Er warnt vor jedem Systematisieren. Wer
Gottes ,Gerechtigkeit® auf den Begriff bringen will, muf} seine ,Giite“ ausmer-
zen. Gott bleibt Geheimnis; er iibersteigt alle noch so gescheiten Denkversuche.
Aber gerade weil de Lubac die begreifende Systematik in Gottes Geheimnis hin-
einverlegt, hat er den Mut, allen ,Spuren der Transzendenz“ nachzugehen; die
Richtung dieser Spuren 1afit sich nicht argumentativ erschliefien; sie kann nur im
Glauben an Gottes Offenbarung geschenkt werden. Der liebende Glaube ist hell-
sichtiger als die Einsicht des Verstandes.

Deshalb warnt de Lubac z. B. auch vor dem Versuch, den die Frommigkeits-
literatur liebt, mit ,neuplatonische(n) Gleichnisbilder(n)* Gottes Wirken als
»Stromen, Aufquellen, Ausflufl, Emanation, Ausgieflung® zu begreifen. Ohne
»sorgsame Korrektur sind diese Vorstellungen nicht zu gebrauchen, ,sofern man
sie nicht lieber ganz vermeidet* (II 310). Sie ordnen Gott in eine menschliche
Systematik ein; und damit wird er zu einem unpersonlichen Gut, ,das sich natur-
haft wie eine Sonne verstromt, oder wie die Sonne der Weisheit des Buddha das
ganze dharma-dhatu erhellt“ (II 309 f.).

De Lubac schitzt die Spiritualitit des Ostens. Dennoch zieht er es vor, fast
nominalistisch-hart mit Augustinus zu sagen: ,Sein Wille, seine Freiheit ist die
Notwendigkeit der Dinge“ (II 313). Hier liegt der Grundzug seines Menschen-
bildes und desjenigen der groflen christlichen Tradition: Gott hat es nicht nétig,
mit irgendwelchen seinshaften Qualititen den Menschen zur Gottesbegegnung
vorzubereiten; Er trifft den Menschen — aus seiner Freiheit —, wie er will und wo
er will und wann er will. Das ist die Gnade. Aber gerade deshalb ist dem Men-
schen der ganze Bereich der Schépfung freigegeben, um iberall ,Zeichen der
Transzendenz zu suchen und Briicken zu Gott zu schlagen. Es ist die hochste
Wiirde des Menschen, dies zu tun; denn ,je vornehmer ein Geschépf, um so
Gott-bedurftiger”.

Josef Sudbrack S]





