BUCHBESPRECHUNGEN

Geschichte der Spiritualitit

Pieper, Josef: Uberlieferung. Begriff
und Anspruch. Miinchen, Késel 1970.
119 S., kart. DM 9,80.

Der V1. greift noch einmal eines seiner gro-
Ben Themen auf: Tradition, heilige Uber-
lieferung, die Weisheit der Alten. Es ist
ein aktuelles Thema. Der polnische Mar-
xist Kolakowski schrieb dazu: ,Falls — was
gliicklicherweise wenig wahrscheinlich ist —
der Widerstand gegen die Tradition zu
ihrer totalen Verneinung fihrt, diirfen wir
mit vollem Recht vom Ende der humanen
Welt sprechen. Ganz gleich, ob Pieper
geisteswissenschaftliche Fiden webt (Pla-
ton, Augustinus, Thomas, Pascal heiflen
einige der groflen Namen) oder tiefenpsy-
chologische (C. G. Jungs Archetypen) oder
soziologische (Entlastungsfunktion sei als
Stichwort genannt) oder linguistische oder
theologische, immer bleibt er anregend und
weiterfiihrend.

Man mag Piepers Meinung fiir konserva-
tiv halten, wenn er an den Anfang des
Lernens und des Menschwerdens ,Ver-
trauen® statt ,kritischer Priifung® setzt,
wenn er (in Auseinandersetzung mit Th. W,
Adorno) von der Uberlieferung behauptet,
»dafl keine Erfahrung und kein erschlie-
flender Gedanke“ sie einzuholen vermag;
man mag sich wundern, dafl er diese Rolle
des iiberlieferten Wortes nicht nur fiir die
Theologie bekréftigt, sondern iiberall dort
findet, wo Menschsein zur Sprache steht:
voriibergehen diirfte an dieser Weisheit nie-
mand. Und tberdies: Kann man Pieper
mittels Schlagworten einordnen? Er unter-
streicht z.B., daf} ,der moderne ,Tradi-
tionsverlust’ ... auf das Schuldkonto des
Jhistorischen Bewufitseins zu budhen sei”
(33) und darum denen angelastet werden
miisse, die durch Festhalten am Vergange-
nen, an historischem Wissen und alten For-
mulierungen die Tradition retten wollen.
In Wirklichkeit ndmlich vereitelt jemand,
der , diese Neuformulierung nicht leistet . . .
gerade das, worauf es ... mit aller Uber-

lieferung abgesehen ist: die wirkliche Teil-
nahme des Menschen am tradendum® (75).
J. Sudbrack S]

Ratzinger, Joseph: Die Einheit der
Nationen. Eine Vision der Kirchen-
viter (Bicherei der Salzburger Hoch-
schulwochen). Salzburg und Miinchen,
Anton Pustet 1971. 115 S., kart. DM
9,80.

—: Glaube und Zukunft (Kleine Schrif-
ten zur Theologie). Minchen, Kosel
1970. 131 S., kart. DM 8,50.

Zu Beginn ein Gestdndnis: Ich habe aus den
beiden schmalen Béndchen mehr iiber ,po-
litische Theologie®, Hoffnungsdenken oder
Kirche der Zukunft gelernt als aus reifie-
risch angekiindigten und grofispurig auf-
gemachten Biichern.

In der ,Einheit der Nationen® geht es um
das Verhiltnis von Christentum, Kirche
und Staat bei Origenes und Augustinus.
Christentum war fiir Origenes ,revolutio-
narer Durchbruch... Ausbruch aus dem
Gefangnis der Welt“. Die Vision der Ein-
heit, die die Viter im Christusmysterium
angekiindigt sahen und die Pfingsten ver-
heiflen wurde, war eschatologische Verhei-
Bung, aber keine gegenwdrtige staatliche
Politik. Die Pax Romana, der romische
Friede, war ein untauglicher, ja ein dédmo-
nischer Versuch, das, was Gottes ist, in die
Hand des Menschen zu geben. Aber gerade
deshalb, weil es sich gegen die romische
Gleichsetzung von Politik und Religion
zur Wehr setzte, wohnte dem Christentum
die revolutiondre Kraft inne, aus dem Ge-
fingnis der Gegenwart auszubrechen. ,Ein
so verstandenes Christentum (kann) schwer-
lich mit Konservativismus und niemals mit
Legalismus zusammengedacht werden.. .,
sondern (trdgt) cine Kraft des Revolutio-
néren in sich...“ (67).

Im Grunde zeigt sich diese Theologie
(sie ist mehr als nur Theologie) ebenso bei



Buchbesprechungen

Auvgustinus: ,Befreiung zur Wahrheit vom
Zwang der Gewohnheit*, wihrend im ré-
mischen Denken der Staat sich mit der Re-
ligion eine Stiitze fiir seinen Beharrungs-
willen geschaffen hat (75f). Augustinus
denkt aber das Verhiltnis von Staat und
Kirche weiter durch als Origenes. Mit Recht
tun die Christen Dienst im irdischen Staat;
aber die Kirche nimmt das Irdische zwar
hin, ist aber doch als Fremdlingsgemeinde
nicht in ihm zu Hause. ,Insofern bleibt auch
sein bewufit legal gewordenes Christen-
tum in einem letzten Sinne ,revolutionir®,
da es... eine Kraft ist, die alles Innerwelt-
liche relativiert...“ {106).

Der zweite Band mit fiinf Vortrigen
spricht ein breiteres Publikum an, aber
fihrt in seiner wohltuend leichten Sprache
nicht weniger tief und ist in seinem ausge-
wogenen Urteil nicht weniger aktuell.
Glauben 1i8t dem Denken aufscheinen, dafl
ein Wissen, das total und vollstindig sein
will, den Menschen versklavt: »Wie Gott
nur durch Menschen zu den Menschen
kommt, so kommen auch die Menschen nur
durch Gott zueinander®. In einer Besinnung
auf die ,Kirche von 2000“ werden die Leh-
ren aus der Geschichte gezogen. Der Grund-
zug des Christentums ist ja das Uberschrei-
ten des Jetzigen und Sichtbaren: ,Der
Mensch, der nicht nur sein Bewuftsein,
sondern sogar seine Sprache nicht mehr
iiberschreiten kann, kann im Grunde gar
nicht mehr reden®. Zu diesem Uberschrei-
ten aber befreit der Glaube an Gott in Je-
sus Christus. J. Sudbradk S)

Becker, Petrus: Das monastische Re-
formprogramm des Johannes Rode, Abt
von St. Matthias in Trier. Ein darstel-
lender Kommentar zu seinen Consuetu-
dines (Beitrige zur Geschichte des Al-
ten Moénchtums und des Benediktiner-
ordens. Heft 30). Miinster i. W., Aschen-
dorff-Verlag 1970. XX, 218 S., kart.
DM 42—

Der Autor, ein Monch der Abtei St. Mat-
thias, charakterisiert Johannes Rode als
einen Mann ,zwischen den Zeiten“: geb.
um 1385; Studium in Paris und Heidelberg
(14183 Rektor); Offizial und Dechant in
Trier, Eintritt in die Kartause St. Alban,

232

Prior; 1421 vom Bischof als Benediktiner-
abt bestimmt; Reformtitigkeit (St. Gallen,
Reichenau usw.); Konzil von Basel; gest.
am 1. 12. 1439, mitten in der Arbeit.

Das Hauptwerk Rodes ist die monchische
Reform in Trier; sie hat sich in seinen
»Consuetudines niedergeschlagen (Ausg.
P. Becker). Aufler in der Trierer Abtei St.
Maximin (!) wirkten sie aber als Lebens-
ordnung kaum iiber den Tod ihres Verfas-
sers hinaus. Doch zwei unter den drei Be-
arbeitern der Bursfelder Statuten stammen
aus dem Trierer Reformkreis; und der Er-
neuerer von Bursfeld, Johannes Dederoth,
holte sich fiir die erfolgreichste Benedikti-
nerreform des Spitmittelalters bei Joban-
nes Rode geistige und titige Hilfe.

»Zwischen den Zeiten® - nicht nur in
seinem seltsamen Lebenslanf (aber die Lauf-
bahn: Universitit — Kartause — Reform-
titigkeit war damals nicht selten), nicht nur
in seinem Weiterwirken (169-186), sondern
mehr noch in der geistigen Gestalt seines
Werkes. Nach Lebenslauf (1-32) und Uber-
prifung der Authentizitit des Schrifitums
(33-74; einige nicht unbedeutende geistliche
Schriften befinden sich darunter) untersucht
Bedker die Quellen und das ,monastische
Profil“ der Reformtatigkeit (75-168): Bene-
diktinisches Erbgut (Rode ist z.T. strenger als
diepépstliche Constitutio , Summi magistri®,
aber milder[?] als die Melker Reform; vgl.
59) und kartiusische Ziige (z. B. Betonung
des innigen ,compati“ oder die seltsame
Marienfrommigkeit: ,cum qua, in qua et
per quam datur auxilium de Spiritu Sanc-
to“; der meditative Zug stammt wohl auch
von hier); moderner ,Konziliarismus®,
Abts-Theologie (Hirt und Vater) und eine
Konzentrierung der Geliibde auf den Ge-
horsam; Kampf gegen die Adelsprivilegien
und Betonung der Bildung (,doctores“ sind
zu beweihrauchern); juristisches Denken und
personale ,Devotic Moderna“; das sind
einige der Ziige des ,Zwischen®, die Becker
herausarbeitet.

Exkurse und Register runden die Arbeit
ab; ein zuverldssiger Fithrer zu einer be-
deutenden geistlichen Gestalt des Spatmit-
telalters, einer Zeit, die wie kaum eine an-
dere den Zwischencharakter von Neubeginn
und Scheitern trigt.

J. Sudbrack S]



Buchbesprechungen

Christophe, Paul: Cassien et Césaire,
prédicateurs de la morale monastique
(Coll. ,Recherches et Synthéses®, Sec-
tion de Morale). Gembloux-Paris, Edi-
tions Duculot-Lethielleux, 1969. XI, 84
S., kart. FB 140,—.

Wihrend man heute auf der Suche nach
einer ecigenen Laien-Spiritualitit ist, sah
man bis vor kurzem hingegen nicht selten
die Monchs-Spiritualitit als das christliche
Vollkommenheitsideal schlechthin an, dem
sich auch die Laien méglichst anzugleichen
hitten. Die Anfinge dieser Auffassung
lassen sich bis weit in die Viterzeit zuriick-
verfolgen. Die vorliegende Arbeit unter-
sucht daraufhin die Moral-Lehre bei zwei
Kirchenvitern aus Siid-Gallien wihrend
der Ubergangszeit zwischen dem Nieder-
gang des Romischen Reiches und dem Auf-
stieg der Merowinger: bei Johannes Cas-
sian (ca. 360—435) und Caesarius von Arles
(470~548).

Zunichst gibt der Vf. einen Uberblick
iiber die Moral-Lehre, die Johannes Cas-
sian, der Abt von Marseille und Vermitt-
ler der orientalischen Mdnchs-Spiritualitit
zum Westen, seinen Monchen vorgelegt
hat. Es handelt sich im eigentlichen Sinn
um eine .Mdnchsmoral“: die christliche
Vollkommenheit, zu der wesentlich Welt-
flucht, Besitzverzicht, Aszese, Enthaltsam-
keit gehdren, ist nur den Monchen erreich-
bar. Doch kann auch der Laie vollkommen
werden in dem Mafle, wie er sich dem
Méoénchsideal nahert. Den Unterschied zwi-
schen Gebot und Rat sieht Cassian nicht in-
nerhalb der evangelischen Moral, sondern
zwischen den Gesetzen des AT und den Ge-
boten des NT. Der Laie mufl wenigstens
die Gesetze des AT befolgen; die Gebote
des NT befolgt in ihrer Gesamtheit nur der
Moénch. Die eigentliche Grenze znm vol-
len Christsein scheint fiir Cassian nicht bei
der Taufe, sondern bei der Monchs-Profef}
zu liegen.

Cassian hat seine Lehre direkt nur fiir
Monche gedacht, doch hat er indirekt auch
cine grofle Ausstrahlung auf die Laien
ausgeiibt, weil eine betrichtliche Anzahl
der Bischofe (d. h. der Prediger) Sid-Gal-
liens aus den Monchskreisen von Lérins
stammte, die von Cassian stark beeinflufit
waren. Der Vi. untersucht besonders die

233

Morallehre in der Predigt des Bischofs Cae-
sarius von Arles. Auch hier wird das
Méondhsideal als das eigentliche Ideal des
Evangeliums angesehen. Die Vollkommen-
heit der Laien besteht darin, den Mon-
chen moglichst dhnlich zu werden: durch
Verachtung der Welt und méglichste Ent-
haltsamkeit auch in der Ehe. Fir seine
einzelnen Moralvorschrifien beruft sich
Caesarius vor allem auf das AT. Die
Laien unterstehen nidmlich noch dem Ge-
setz des AT; deshalb ist z. B. der Zehnte
fiir sie Pflicht. Eine eigenstindige Laien-
Spiritualitat scheint Caesarius nicht zu ken-
nen.

Die vorliegende Studie kann als erste
Einfihrung in die Ménchsmoral Cassians
und Caesarius’ niitzlich sein, aber die
Kiirze der Darstellung erlaubte es leider
nicht, den Fragen mit der Griindlichkeit
nachzugehen, die ihre Bedeutung fiir die
Geschichte der Spiritualitit verdiente.

G. Switek S]

Haas, Alois M.: Nim din selbes war.
Studien zur Lehre von der Selbster-
kenntnis bei Meister Eckhart, Johan-
nes Tauler und Heinrich Seuse (Doki-
mion Bd. 3). Freiburg/Schweiz, Uni-
versititsverlag 1971. 227 S., kart. SFr.
28,—.

Imponierend ist die geistige Kultur dieser
Ziiricher Habilitationsschrift. Untersuchun-
gen iiber die drei mittelalterlichen ,deut-
schen Mystiker® werden in steter Ausein-
andersetzung mit der Fachliteratur riick-
gebunden an die abendlindische Tradition
und in moderne Fragestellungen gedffnet.
Dafl Hans Urs von Balthasar zu den meist
zitierten Autoren gehdrt, mag als Indiz fiir
die theologische Qualifikation und fiir den
Standort des Autors gelten.

Eine so breit angesetzte und engagiert
vorgetragene Arbeit bietet notwendiger-
weise Ansatzpunkte zur Diskussion (z. B.
erscheint Leclercqs ,Wissenschaft und
Gottverlangen® mal deutsch mal franzé-
sisch; dal G. Hofmanns Ubertragungen
keineswegs ,vorbildlich“ sind [so 88%1], hat
vor kurzem noch K. Weif, einer der ersten
Fachleute, gezeigt). ,Die mystische Ziel-
setzung“ bei Aussagen wie der ,vom ge-

schopflichen und ...menschlichen Nichts*



Buchbesprechungen

wird dem anderen, ,ontologischen* Den-
ken entgegengestellt. Das entspricht der
Grundtendenz, auch Meister Edkhart von
der ,Erfahrung“ her zu deuten. Zugleich
aber zeigt Haas immer wieder, dafl das
»geschopflicke Nichts* oder das , Einswer-
den mit Gott“ auf einem sehr genauen
Seinsentwurf beruht (,auch vnd vor al-
lem seinsmifig*), der am prignantesten
im Neuplatonismus vorliegt (121 auf eng-
stem Raum beide Tendenzen). Ist diese
»Mystik“ nun Metaphysik oder Erfahrung?
oder modern gesagt: ,Lehre oder Leben®?
Haas betont in den thematischen Reflexio-
nen die Erfahrung und das ,Leben®, bringt
aber zugleich tiberreiches Material fiir die
»Lehrhaftigkeit* der edkhartischen Mystik
und wehrt sich gegen jede Psychologisie-
rung.

In der Herausarbeitung der Einzelge-
stalten der drei groflen ,Mystiker” liegt
das wichtigste Ergebnis der Arbeit. Eck-

Theologische Hermeneutik

Schillebeedkx, Edward: Glaubensinter-
pretation. Beitridge zu einer hermeneu-
tischen und kritischen Theologie. Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag 1971. 174
S., DM 24,

Im Gegensatz zu manchen seiner Kollegen
ruht der holldndische Theologe nicht avs anf
seinen vor Zeiten erarbeiteten Einsichten.
Vorliegende gesammelte Aufsitze, die
einen vorgingigen Gesamtentwurf erahnen
lassen, bezeugen einen hellhdrigen Dialog
mit der Zeit. Der Ansatzpunkt zur christli-
chen Verkiindigung in der modernen Gei-
stigkeit und die Gestalt des christlichen
Glaubens, in der dieser heute vernehmbar
ist, werden gesucht. Glaube kennt ,keine
sturmfreie Zone, in welche die Kritik nicht
vordringen konnte.*

Die moderne Sprachtheorie, die sich
langst nicht mehr zufrieden gibt mit exi-
stentiellen Deklamationen, ist den Weg ge-
gangen von einem rein logischen und im-
manenten Verstindnis der Sprache diber die
Uberpriffung an empirischen Urdaten bis
zu ,pragmatischen Sinnkriterien“ (45). M.
a. W. hochtrabende , Wissenschaftlichkeit“,

234

harts Mystik (oder Metaphysik) beruht
nach H. auf der patristischen Lehre von
der ,allgemeinen menschlichen Natur®, die
von Christus angenommen wurde und in
der (als seiner eigenen) jeder Mensch Gott
findet. ,Fiir Tauler ist die reflexive (!) Er-
fahrung des eigenen Nichts ... die hichste
Potenz dessen, was als Glaubenserfahrung
bezeichnet werden kann, gleichsam deren
mystische Erfallung® (80). Seuse bringt das
»Ich“ noch mehr ein: eine ,véllig uner-
horte, fruchtbare Transparenz seines em-
pirischen Ichs auf das literarische Rollen-
ich“ (154).

Man sollte in den modernen Beitrigen
zur ,Gotteserfahrung® anf solche am Ma-
terial der Geschichte gereifte Arbeiten zo-
rickgreifen. Gerade weil gewisse Unaus-
geglichenheiten nicht verwischt sind, fihrt
sie uns tiefer in die Problematik als meta-
physische Deduktionen und empirische Sta-
tistiken. J. Sudbrack S]

geheimnisnmwitterte Beschwérungen ha-
ben sich dem menschlichen Vollzug als dem
Grundkriterium gedéffnet. Die authentische
Glaubensinterpretation muf} ebenso ans der
akademischen ,Héhen“-Luft in die ,Nie-
derungen® des Alltags hinabsteigen, um
nicht in der saverstoffarmen reinen Theo-
rie zu ersticken. Hierauf fuflen die Krite-
rien fiir das heutige Sprechen vom Glau-
ben: Das Kriterium ,der proportionalen
Norm*“; d. h. nicht mehr der unbewegliche
Satz in sich garantiert Wahrheit der Bot-
schafi, sondern das gleichbleibende Verhilt-
nis zwischen verschiedenen Aussagemdég-
lichkeiten und dem einen Auszusagenden.
Aber erst zosammen mit dem zweiten Kri-
teriom der ,christlichen Orthopraxie“ und
dem dritten ,der Bejahung einer neuen In-
terpretation durch die Gemeinde Gottes®
(68-77) erhilt das erste intellektuelle Kri-
terinm Beredhtigung.

Im Gesprach mit der Frankfurter Schule
(Horkheimer-Habermas) erarbeitet Schil-
lebeeckx die moderne Erfahrungsbasis des
Christentums. Das ,Vertranen auf den
Endsinn“ (100) oder die ,Erfahrung des
Bedrohtseins des Humanum“ (98) bilden



Buchbesprechungen

Ohren zum Vernehmen der Botschaft. Mit-
tels solcher, mehr negativer, also am Schei-
tern aufleuchtender Erfahrungen gelingen
Schillebeeckx neue Glaubensmodelle: ,Es
ist etwas im Menschen, ...was eigentlich
ein ,Zuviel' an ihm ist. Dieses Unausge-
sprochene nennt der Christ mit seinem eige-
nen Namen: den schépferischen Gott® (108).
,Das FErbsiinde-Dogma ist die inhaltliche
Umsdchreibung des anerkennenden Bekennt-
nisses und des religisen Aktes der Hin-
gabe an Gott in Jesus Christus trotz unse-
rer ethischen und religiésen Ohnmacht®
(17). Die Schwierigkeit der Problematik (die
auch auf die Sprache abfirbt) solite vor
diesem wichtigen Buch nicht abschrecken; es
weif} mehr fiber den diristlichen Vollzug als

mandche flott geschriebene Betrachtung.
' J. Sudbrack S]

de Pater, Wim A.: Theologische Sprach-
logik. Miinchen, Késel 1971. 191 S,
kart. DM 19,80.

Wer enttauscht ist von tiefsinnigen theolo-
gischen Hermeneutiken (manchmal mehr
»Tiefe* als ,Sinn“), wer vor dem esoteri-
schen Fachjargon der modernen Linguistik
einen Horror hat, wird — wenigstens das
erste, ausgezeichnet iibersetzte — Kapitel des
Ordinarius an der Universitit Leuven fir
Logik, Analytische Philosophie und Sprach-
philosophie mit Freude lesen. Die These
(nach 1. T. Ramsey) ist recht einfach: Reli-
gidses und theologisches Reden sagt Gottes
Wirklichkeit nicht direkt aus. Es benutzt
empirisch verifizierbare ,Erschliefungs“-
(disclosure)-Situationen, in denen ,Beob-
achtbares und mehr“ aufscheint; an ihnen
und in ihnen wird das Transzendieren,
»Ubersteigen® der Empirie ,evoziert“. Hu-

Gebet

Six, Jean-Francois: Beten in der Nacht
des Glaubens. Freiburg, Herder 1972.
139S., kart. DM 12,—.

Der Originaltitel ,Das Gebet und die
Hoffnung* scheint mir treffender den Geist
und die Dynamik dieses Buches wiederzu-
geben. Denn obwohl immer wieder von den
~Nachten unserer Zeit“, dem Kreuz und

235

mane und engagierte Situationen (Liebe,
Treue, Leid, Tod) sind ,Modell* und Zei-
chen fir die Wirklichkeit Gottes, die nicht
nur je-neu (wie die humanen Situationen),
sondern grundsitzlich die Empirie und die
Logik iiberschreiten. Sprachlich erweitert
ein ,Qualifikator (all-) die Modell-Situa-
tion (-michtig) zur theologischen Aussage
(all-michtig). Je mehr Modelle zusammen-
treten und je iiberzeugender sie in ihrer
»ErschlieBungs“-Kraft (Beobachtbares und
mehr) entschliisselt werden, desto stringen-
ter wird das religidse Sprechen.

Im zweiten (ungeschickter iibersetzten)
Kapitel wird diese Theorie auf das Wun-
der angewandt. Gut ist das Aufweisen der
Beziehung von Wunder und freier Perso-
nalitit Gottes. Trotz allem Bemiihen aber
scheint es mir nicht gelungen zu sein, die
beiden Sprachspiele von Religion und von
Naturwissenschaft zu vereinen. Der Vor-
wurf der zwei Wahrheiten (der theologi-
schen und der wissenschaftlichen) wird nicht
restlos {iberzeugend zuriidkgewiesen. Grund
dafir ist unter anderem, dafl nur zufillige
Wunder der Heilsgeschichte, nicht aber das
Grund-Wunder der Auferstehung analy-
siert wird.

Im letzten Kapitel wird einigermafien
verstindlich die neue Entwicklung der Lin-
guistik zur Transformationsgrammatik und
zum performativen Sprachgebrauch er-
klirt. Der kommunikative (soziale), situa-
tive (situations- und ich-gebundene) und
Objekts-Bezug der Sprache gewinnt in der
Linguistik an Bedeutung. Das ist zweifel-
los eine Chance fiir die Theologie; aber zu-
gleich eine Mahnung, aus ihrem elfenbei-
nernen Turm herauszusteigen, um praxis-
und umweltbezogen das Sprachspiel von
Gott zu wagen. J. Sudbrack S]

Leid der Menschen, ihrem Aufschrei und ih-
rer Resignation die Rede ist, strahlt es doch
eine unitberwindbare Hoffnung aus, steckt
es Lichter auf und weist es nach vorn, in
die von Gott getragene Zukunft. Es ist
eigentlich gar kein ,richtiges* Buch mit
fortschreitendem Gedankengang und iber-
sichtlichem Aufbau, sondern eine Anein-
anderreihung von Kurzmeditationen und



Buchbesprechungen

Reflexionen eines Glaubenden iiber die ver-
schiedensten Ereignisse und Erfahrungen,
wie sie der Alltag des Lebens an einen
Menschen herantrigt. Im Grunde ist es ein
stindiges Gesprich, das ein leidenschaftlich
Liebender in der Tiefe seines gliubigen
Herzens mit Gott fiihrt: ein Ringen und
Bitten, um ins Einverstindnis mit Gott und
seinen Fiigungen zu kommen und um dem
hin- und hergeworfenen Menschen unserer
Tage einen Weg zum Vater-Gott zu wei-
sen. Trotz dieses lockeren Gefiiges, das al-
ler Systematik abhold ist, schilt sich dem
Leser in unaufhérlichem Kreisen um die
gleichen Gedanken doch schon bald heraus,
was fiir den Vf. Gebet ist: nicht ein Aus-
ruhen bei Gott, kein isoliertes Stehen vor
seinem Antlitz in der Einsamkeit der Kam-
mer, sondern ein Suchen und Finden Got-
tes mitten im Trubel des Alltags, in der
groflen und kleinen Welt, ein Zugeriistet-
werden fiir die Verwirklichung der Bot-
schaft des Evangeliums, fiir die Verinde-
rung der Welt auf die ihr vom Schopfer-
und Erlésergott zugedachte Gestalt hin.
»Die Erde Gottes, das Leben der Menschen,
unsere Werkstatt, unser Biro und unsere
Freizeit, unsere Trdume, unsere Zeitung
und unsere Strafle, das ist fiir uns Christen
von heute unsere Gelegenheit, zu beten und
zu hoffen” (10). Der hier vorgestellte Beter
ist ,Mystiker und ,Revolutiondr* zu-
gleich. — Man kann dieses Buch nicht in
einem Zug lesen. Man mufl es, wie es die
Zeit erlaubt und die Situation erfordert,
hervornehmen und ein, zwei Stiicke durch-
meditieren. Dann kann es einen anstecken
und entziinden, aufrufen und trosten.

F.WulfS]

Lowe,H. — Lotz, W. — Zippert, Chr.:
Nachdenken vor Gott. Vom neu ver-
standenen Gebet (Kirche zwischen Pla-
nen und Hoffen, Eine Schriftenreihe,
hrsg. v. d. Evangelischen Michaelsbru-
derschaft, Heft 2). Kassel, Johannes
Stauda Verlag 1969. 61 S., kart. DM
5~

Was die drei Verfasser {iber das ,neu ver-
standene Gebet® zu sagen haben, ist viel-
leicht (jedenfalls fiir den katholischen Chri-
sten) nicht gar zu neu. Gerade darum sind

236

ihre besinnlichen, aus der Erfahrung des
Glaubens, des Lebens, der Seelsorge kom-
menden und immer auf das Praktische zie-
lenden Hinweise so lesenswert und hilf-
reich. Denn cine ,Méglichkeit, heute zu
beten® (1. Beitrag), findet man wohl kaum
aof dem Weg blofer Analysen und Theo-
rien. Daher spricht H. Léwe (und das weist
ihn als Kundigen aus) in diesem vielleicht
tiefsten Beitrag eher von der Unméglichkeit
— fiir den Glaubenden, fiir den Menschen
iiberhaupt —, mit dem Beten aufzuhéren. -
Auch W. Lotz hilt sich nicht lange anf bei
Krisenanalysen. Er zeigt, wie vom Null-
punkt aus ein neues Gebet aufbrechen kann,
und zwar durch Menschen, das heifit ,in
der einfachsten christlichen Bekehrung zum
Du*, die fertigbringen kann, was ,keine
Yoga-Kiinste zuwege bringen* kdénnen
(29). Ansatz beim Menschen, wie er leibt
und lebt, Bezug auf das wirkliche Leben
und das offensichtlich Selbsterprobte kenn-
zeichnen auch die Bemerkungen zum Atmen
als Bild und Hilfe nicht zur Versenkung in
andere Welten, sondern zum vélligen ,Ge-
genwirtig-werden im heutigen Tag® (37).
— Besonders interessiert von dieser Seite der
Beitrag des Altesten der oberhessischen
Michaelsbruderschaft iiber das Gebet der
Gemeinde. Aufmerksam wird auch der Ka-
tholik héren, daff das grundsitzliche Pro-
blem (Gibt es iiberhaupt gemeinsames Ge-
bet?) und seine theologische Erhellung vor
allem Bemiihen um liturgische Gestalt ran-
giert. Dazu werden eine Fiille von Anre-
gungen gegeben zur Erneuerung des Got-
tesdienstes, der Gebetssprache und des ge-
meinsamen Gebetsvollzugs in Ordnung und
Spontaneitit; in vielem wird man zustim-
men kénnen. — Alles in allem: ein Bichlein
iber das Gebet, das vielleicht nicht in die
letzten Tiefen der Theologie und auch nicht
der heutigen Problematik eindringt, in dem
aber ernst gemacht wird mit einem Nach-
denken vor Gott, das die Erfahrung (des
Glaubenden, des Betenden) voraussetzt,
nicht schafft. F. Wulf§]

Bours, Johannes: Zu Dir rufe ich. Das
tagliche Schriftgebet.

Schiirmann, Heinz: Der Geist macht
lebendig. Hilfen fir Betrachtung und
Gebet.



Buchbesprechungen

Beide Bandchen Freiburg, Herder 1971/
1972, 189 S./163 S., Sn. je DM 8,80.

An guten und sehr guten Hilfen fir das
tigliche, vor allem das verweilende und
meditierende Gebet fehlt es heute nicht.
Die vorliegenden Bindchen gehéren dazu.
Wer weiff, von wieviel zweifelhaften ,Ge-
betbiichern® sich immer noch gerade from-
me Menschen, zumal in den geistlichen Ge-
meinschaften nihren, wiinschte dieser krif-
tigeren Nahrung den Weg zu vielen.

Bours hat fiir jeden Tag des Jabres ein
kurzes Schriftwort ausgewdhlt, aus den
Psalmen und aus dem NT (mit Ausnahme
der synoptischen Evangelien). Wo der be-
treffende Text nicht schon in seiner ur-
spriinglichen Fassung personliche Anrede
an Gott oder Jesus Christus ist, wie in den
Psalmen, formt der Vf. ihn leicht um und
macht ihn so zum persénlichen Gebet. Es
ist erstaunlich, wie dadurch véllig gelaufige
Texte, die man oft gelesen und iiberlesen
hat, auf einmal eine neue, personliche Note
erhalten. Sie konfrontieren mit dem Du
Gottes (Christi), lassen u. U. stocken, ma-
chen betroffen und kénnen auf jeden Fall
nur betend gesprochen werden.

Schiirmann hat Perikopen aus dem Jo-
hannesevangelium ausgewidblt und sie
knapp, fir die Betrachtung, d.h. also auf
ihre geistliche Durchdringung und Forde-
rung hin kommentiert. Diese , Betrachtungs-
punkte sind aus Exerzitien fir Priester,
Ordensleute und Seelsorgehelferinnen her-
vorgegangen und lehnen sich in ihrer The-
matik an die 4 , Wochen® der ignatianischen
Exerzitien an, Die 4 Abschnitte des Biich-
leins mit je 3 Betrachtungen sind dber-
schrieben: 1. Krank, blind und ohne Leben.
2. ,Folge mir nach!“ 8. ,Wo ich bin, da
wird auch mein Diener sein.“ 4. ,Liebst
Du mich?“ In einer ldngeren Einleitung
fiihrt der Vf. in die klassischen Stufen der
.geistlichen Lesung® ein: 1. Lesung (lec-
tio), Betrachtung (meditatio), Zwiegesprach
(locutio [oratio]), Beschauung [Anschau-
ung], (contemplatio).

Beide Bindchen kommen darin iiberein,
dafl sie {iber alle Tagesmeinung hinaus
und unbekiimmert um neueste theologische
Fragestellungen nichts anderes suchen als
die Begegnung des Menschen mit Gott
(Christus) in seinem Wort und seinem
Geist. Und beide haben zum Ziel, daf} der

237

Mensch sich durch Gottes Wort dndere, von
ihm erfiillt werde zu einem neuen Men-
schen, der aus dem Geist lebt.

F.Wulf §]

Themen der Theologie, Stuttgart,
Kreuz-Verlag. Pappbd. je DM 14,80:
Bd. 6, Bernet, Walter: Gebet. Mit einem
Streitgesprach zwischen Ernst Lange
und dem Autor. 1970. 174 S. — Bd. 5,
Otto, Gert: Vernunft, Aspekte zeitge-
maflen Glaubens. 1970. 171 S. - Bd. 10,
Ott, Heinrich: Gott 1971. 174 S.

Solle, Dorothee: Das Recht ¢in anderer
zu werden. Theologische Texte. Berlin,
Luchterhand Verlag 1971. 148 S.

Gebet und Gebetserzichung. Hrsg. von
Friedrich W. Bargheer und Ingeborg
Robbelen. Mit Beitragen von Peter
Cornehl, Gert Otto u. a. (Piddagogische
Forschungen, 47). Heidelberg, Suelle
und Meyer 1971. 200 S., kart. DM 25,—.

Praktisch Theologisches Handbuch.
Hrsg. v. Gert Otto. Hamburg, Furche-
Verlag 1970, 532 S., Ln.

Seit einigen Jahren gibt es im evangelischen
Raum eine intensive theologische Diskussion
um das Gebet. Was in der breiten Uffent-
lichkeit sich mit Namen wie D. Sélle oder
mit Bewegungen wie dem politischen
Nachtgebet und der ,transzendentalen Me-
ditation“ verbindet, wird theologisch auf-
gearbeitet. An dieser Stelle sollen einige
wichtige Diskussionsbeitrige vorgestellt
werden.

Am extremsten hat sich der Ziiricher
Theologe W. Bernet geduflert: ,Beten heu-
te ist Anti-Beten“ kdnnte man seine Mei-
nung umschreiben. Der Ansatz zur Wirk-
lichkeitsbewiltigung heifle Erfahrung. Mo-
derne Erfahrung aber sei ohne jede Trans-
zendenz, ohne jeden Ausblick zum Absolu-
ten, ohne jede Stiitze in Kategorien wie Heil
oder Vollendung. Wenigstens bewege sich
die moderne Erfabrung auf die Transzen-
denzlosigkeit hin. ,Beten® ist nun einfach-
hin die Einiibung der Niichternheit, die sich
alle Ausgriffe auf Gott, auf Geborgenheit,
auf Hoffnung verwebrt. ,Alle Herren und
alle Absolutheitsanspriiche werden ent-



Buchbesprechungen

michtigt.“ Selbst die ,Gebets*-Sprache
muf alles Pathos, alle Lyrik und jede Dra-
matik abweisen und sich mit dem niichtern-
sten Sprechen, dem ,Erzihlen®, begniigen.

Die bestechend klaren Ausfiihrungen, die
der Mainzer Ordinarius fiir praktische
Theologie, G. Otto, an vielen Stellen ver-
offentlicht hat (hier 81-102), fiihren weiter:
»Beten ist verbindliches Nachdenken in
konkreten Situationen des Lebens, das
keine Zuflucht zu einem ,Deus ex machina‘
(einem wunderwirkenden und in die Ge-
schichte eingreifenden Gott), und sei es zu
einem christlichen, nehmen darf.“ Gottes
»~Du” ist nur eine - vielleicht notwendige —
sthetorische Figur® fir diese Verbindlich-
keit. Uber Bernet fithrt das Wort ,ver-
bindlich“ hinaus ~ ein Mafistab des Mensch-
lichen also, der nicht nur auf Empirie und
Erfahrung reduziert ist. Warum sich diese
Besinnung auf das Menschliche letztlich mit
Christentum verbindet, wurde von dem
Lehrer Ottos, von H. Braun, einfachhin da-
mit beantwortet: , Weil es so ist... Wenn
ich etwas anderes finde, wiirde ich das auch
sagen.”

Was sich bei Otto abzuschlieflen scheint,
bleibt bei anderen Autoren offen: D. Solle
steht in der Betroffenheit durch mensch-
liche Not und die Hilflosigkeit des Men-
schen vor ihr, Diese Kluft zwischen der hu-
manen Entfremdung und der Unmdéglich-
keit, sie heimzuholen, 148t sich nur im Bit-
ten aussprechen: ,Ein Beten, das nichts
mehr zu bitten hat, mag vielleicht ein reli-
gioses Ideal repriasentieren — es ist zugleich
unmenschlich, weil es nicht menschlich ist.“

Ahnlich entdeckt P. Cornehl (hier 86-110)
im Klagen des Menschen ein ,Mehr“ an Er-
fahrung und Sinnsuche, dafl jeden Versudh,
den Menschen auf weltimmanente Selbst-
besinnung einzuschrinken, von vorneherein
sprengt. Bedenklich an der alten Gebets-
theologie war, dafl sie zu genau Bescheid
wuflte und die Richtung des Betens zu ein-
deutig festlegte. Aber der Stachel der Not
im Fleisch des humanen Daseins 1488t — we-
nigstens negativ — immer von neuvem die
Sinnhaftigkeit des christlichen Betens zu Be-
wufltsein kommen.

H. Dee fibrt im Praktisch Theologischen
Handbuch (171-185) Ottos Uberlegungen
weiter. Mit ,Verantwortung® und Ver-
bindlichkeit ist ein Bezug auf den Absolu-

238

ten — oder das Absolute mitgemeint. Christ-
liches Beten aber weif}, daff dieser Bezug
nicht in eine leere Offenheit ausmiindet,
sondern in die Wirklichkeit Gottes und
seine Verheiflung in Jesus Christus. Damit
aber kann Beten niemals in reine Rezep-
tivitdt oder reine Besinnung aufgeldst wer-
den; es ist Antwort auf Gott, und impliziert
damit ebenso das antwortende Tun des
Menschen wie auch sein ,Sprechen mit . . .“.

Der Baseler systematische Theologe,
Nadhfolger K. Barths, H. Ott, setzt sich aus-
driicklich mit Sélle, Bernet und Otto aus-
einander (ebd. 118-147). Der Mensch ist —
wie in Anlehnung an M. Buber gezeigt
wird — im tiefsten Wesen ,Person“ und
angelegt auf ein Du. Wenn Religion, wenn
Christentum ihn in seiner Mitte ansprechen
sollen, kann es nur in der Buberschen Ka-
tegorie des ,Zwischen“ geschehen, also in
der Ich-Du-Spannung. Gott a-persénlich
ansetzen, wire ein schlimmer ,Anthropo-
morphismus“, nimlich ein nach oberflichli-
chem Menschenma8 ersonnener Gott. , Wer
Gott sagt, sagt Person®, schrieb vor kurzem
der evangelische Systematiker W. Pannen-
berg. Auf Grund dieser Ur-Gegebenheiten
macht sich Ott Gedanken dariiber, was denn
nun ,Bitten“ usw. heifle. Sein Grundanlie-
gen aber ist, zu zeigen, daf} die ,alte” Du-
Form des Betens zu Gott in Wirklichkeit
Jneuer” und ,moderner® sei als kurzatmige
Versuche, das Gebet auf reine Besinnung
zu reduzieren.

Dafl wir in dieser Ubersicht nur einige
Leitideen aufzeigten, diirfte nicht daran
hindern, die Aktualitit und Lebensnihe der
Diskussionen zu verstehen. Statt einer Be-
urteilung der verschiedenen Ansétze (die an
dieser Stelle nicht notwendig ist), ist noch
darauf aufmerksam zu machen, dafl sich
besonders in dem Buch {iber Gebet und Ge-
betserziehung eine Fiille von praktischen,
sprachlichen und auch liturgischen Hinwei-
sen finden. J. Sudbrack S]

Cuttat, Jacques Albert: Asiatische Gott-
heit — christlicher Gott. Die Spirituali-
tit der beiden Hemisphiren (Samm-
lung Horizonte. Neue Folge, 4). Einsie-
deln, Johannes Verlag 1971. 264 S,
kart. DM 30,-.

Das wohl seit Jahren wichtigste Buch im
Gesprach des Christentums mit der &stli-



Buchbesprechungen

chen Religiositit ~ weil niemand ernsthaft
an der Kompetenz und der Erfahrung des
Schweizer Diplomaten zweifeln kann; ~ weil
die Hochschitzung asiatischer Spiritnalitdt
aus jeder Zeile des Buches spricht; — weil
Cuttat von der indischen Geistigkeit zum
Christentum fand; — weil er, als Schiiler de
Lubacs, verschont wurde von einer schmal-
spurigen Theologie und rationalistischen
Exegese; — und weil er die Auseinanderset-
zung wagt.

Die Alternative des Titels (Gottheit —
Gott) durchzieht das ganze, reich belegte
Buch: Selbstbeherrschung —~ Hingabe; Ver-
geistigung — Erlésung; Enstase (Verinner-
lichung) ~ Ekstase (Welt- und Gott-zuge-
wandt). Diese gegensitzliche Parallelitit
wird durch die Gebiete von Kosmologie,
Theologie und Anthropologie dazugezogen.

Aber Cuttat bleibt nicht beim Gegensatz
stehen. Er anerkennt voll und ganz den
Reichtom &stlicher Religionen. Aber er
weifl, dafl dieser vom echten (und nicht vom
aszetisch oder rationalistisch verfremdeten)
Christentum eingeholt, aufgenommen und
iiberstiegen wird: ,Rekapitulation durch
Uberstieg in Christus“. Diesen Uberstieg
bringt er auf die Kurzformel: ,Einsame In-

Anthropologie

Hacker, Friedrich: Aggression. Die Bru-
talisierung der modernen Welt. Wien,
Molden 1971. 464 S., Leinen DM 26,-.

Das Buch aus der Praxis eines erfolgrei-
chen amerikanischen, aus Wien gebiirtigen
Psychiaters. Im Hintergrund steht die welt-
weite Gewaltexplosion der letzten Jahre, in
den Schulen, Universitaten, Familien, in
der Presse, in der Justiz, in der Kirche,
nicht zuletzt natiirlich: in der Innenpolitik
und in den zwischenstaatlichen Konflikten.
H. gelingt es, hinter dieser institutionell
vermittelten Aggression den gewaltanfil-
ligen Menschen aufzudedken; so kommt ein
Buch zustande, in dem der Autor danernd
den Leser ins Gesprich (nicht selten ins Ge-
richt) einbezieht, so dafl kein Leser, scien es
Eltern, Fernsehintendanten, Wirtschafts-
minner, Politiker, Richter oder —~ Kirchen-
minner, das Thema ,wissenschaftlich-sau-
ber® objektivieren (und damit sanft vom
Arbeitstisch ,verdringen) kann...

239

nerlichkeit“ in der dstlichen Hemisphare;
»wechselseitige Innerlichkeit® im Christen-
tum.

Das Budh ist nicht leicht geschrieben, hat
aber gegeniiber den beiden vorausgehenden
franzésischen Fassungen an Klarheit ge-
wonnen. Mit ihm aber sollte das gedan-
kenlose Gegeniiberstellen von objektbezo-
gener-inhaltlicher, sprich dhristlicher Medi-
tation, und objektfreier-gestaltloser, sprich
buddhistischer Meditation erledigt sein. Ein
kurzes Zitat aus der tabellarischen Gegen-
iiberstellung am Schlufl kann die wahre Ge-
gensitzlichkeit zeigen:

a) Ustliche Spiritualitit: Reine Innerlich-
keit oder Enstase... ,Unbewegliches Ru-
hen des Geistes in seiner eigenen Form®
(yoga-siitra).

b) Christliche Erfahrung: Offene Inner-
lichkeit oder Ekstase... ,Caritas ist" die
Umgestaltung des Liebenden in den Ge-
liebten, sie 1488t den Liebenden in den Ge-
liebten eintreten® (Thomas v. A.).

c) Die einholende Aufnahme: Wechsel-
seitige Innerlichkeit oder Communio...
»Liebe 1iB8t den Liebenden eintreten in den
Geliebten und umgekehrt (Thomas v. A.).

J. Sudbrack S]

Weil der Autor eben keinen rein fach-
wissenschaftlichen Monolog hilt, sondern
mit Widerspruch und Anfragen rechnet, hat
er gleich vier scharfe Gespriche iiber die
Substanz seines Buches eingebaut: mit
einem Verhaltensforscher (K. Lorenz),
einem Psychiater (K. Menninger), einem
Gesellschaftstheoretiker und -reformer (H.
Marcuse) und einem fingierten Dialogpart-
ner, der ,populire, gingige Anschanungen®
vertritt.

H. ist Empiriker, nicht Positivist, er prak-
tiziert kritische Theorie und ist kein Uto-
pist; er zieht mit Schirfe, mit Ironie und
Humor (auch selbstkritischem Humor!) ge-
gen alle vereinfachenden Erkldrungen zu
Felde und verfillt doch keinem profil-lo-
sen Eklektizismus. Wer dem pfeiferau-
chenden Wiener mit dem kriftigen Gesicht
zukért, wird selten gelangweilt; da er sich
beim Reden wiederholt, darf man sein
Buch nicht nonstop lesen.



Buchbesprechungen

Was diagnostiziert er, welche Therapie
deutet er an? ,Aggression® ist eine brauch-
bare und miflbrauchbare Anlage in jedem
Menschen; die Ahnlichkeit mit dem, was die
Theologie Begierde (Konkupiszenz) nennt,
die auch im Gerechtfertigten ,fir den
Kampf zuriikgelassen ist“ (D 792), springt
ins Auge. Hackers Hauptverdienst liegt
nun darin, einsichtig gemacht zu haben, daf}
illegitime Aggression (mit der Tendenz zur
Gewalt) vor allem in ,gebundener®, ka-
schierter Form bei den jeweils Midhtige-
ren vorzukommen pflegt, bei Eltern, Leh-
rern, bei Amtstrigern in Verwaltung, Staat,
Justiz, Militir, Massenmedien, ich fiige hin-
zu: in der Kirche; ob bewuflt oder unbe-
wuflt, in der Regel jedenfalls: mit Erfolg
rechtfertigen diese ,Stellen® ihre Macht
(das heifit fast: ihre Aggressionsberechti-
gung, das heiflit auch fast: sich selbst) durch
Ridkgriff auf hohere gemeinsame Zwedke.
Da die Unteren mindestens die Hoffnung
haben diirfen, auch einmal aggressiv wer-
den zu diirfen, gelingt die Selbstrechtferti-
gung der ,Oberen* fast immer. Selbstrecht-
fertigung im Hintergrund illegitimer Ag-
gression fihrt dann hiufig auch zur heifflen
— zumindest gedanklichen oder verbalen —
Selbstjustiz; Freunde und Feinde sind
schnell in zwei Lager aufgeteilt und los
geht die Hatz, und sei es nur gegen bése
Indianer oder bdse Verbrecher in , Akten-
zeichen XY*“ auf dem Bildschirm! Hacker
entlarvt den ,Etikettenschwindel“ der sich
selbst Rechtfertigenden und die Freund-
Feind-Polarisierung praktisch auf jeder
Seite, Der Leser ertappt sich immer wieder
bei der quilenden Frage, ob das nicht auch
fir ihn und seine Institution zutreffe. - Der
V1. ist weit davon entfernt, jede Art von
Autoritit und Institution zu disqualifizie-
ren; es kommt ihm gerade darauf an, ver-
nunftgemifle und Freiheit schiitzende Auto-
ritdit und Institution méglich zu machen.
Er verlangt freilich von ihnen, daf sie sich
zumindest der inneren Gefahr bewufi sind,
illegitim (und gewalttétig) zu werden, in-
dem sie sich (fast unbemerkt!) selbst den
Persilschein der Rechtfertigung besorgen.

Viel mehr als der Hinweis auf die Not-
wendigkeit der dauernden Selbstkritik
beim Einzelnen wie beim Kollektiv, bleibt
freilich als ,Therapie“ auch nach den 450
Seiten nicht. Aber die Art der Argumen-

240

tation: die kluge Mischung von ironischem,
moralischem Zeigefinger, wissenschaftli-
cher Analyse, kulturgeschichtlicher Illustra-
tion und mal humorigem, mal feierlichem
Selbstbekenntnis kénnte diesem Buch das
Schicksal der sechstausend anderen eng-
lischsprachigen Biicher der letzten Zeit zu
dhnlichen Fragen ersparen: gelesen und
verdringt zu werden.

F. H. Aengenheister

Oraison, Marc: Miteinandersein. Die
zwischenmenschlichen Beziehungen
(Reihe: ,Leben lernen®). Miinchen,
Pfeiffer 1971. 122 S., kart. DM 10,80.

Das Miteinanderleben und -arbeiten ist aus
mehreren Griinden (die z. T, in der Ver-
fassung vieler heutiger Menschen, z. T. in
den gegenwiirtigen gesellschaftlichen Struk-
turen und im Zusammenspiel beider lie-
gen) schwieriger geworden. Anderseits
und in Zusammenhang damit ist das Ver-
langen nach Kommunikation und Gemein-
schaft gewachsen. Hier wird ein Grundpro-
blem unserer Zeit sichtbar. Zu seiner Be-
wiltigung bieten sich zur Zeit viele Versf-
fentlichungen an. Die Erkenntnisse der
neueren Psychologie (als Ergebnis der Psy-
choanalyse) und der Kommunikationsfor-
schung sowie die Erfahrungen gruppendy-
namischer Ubungen sind dafiir eine ergie-
bige Quelle. Der V{., Priester und Thera-
peut, geht von der grundlegenden Tatsa-
che aus, dafl der Mensch sich nur im Mit-
menschen verwirklicht. Was das im einzel-
nen besagt und was man dafiir wissen musfi,
sucht er in lodkerer Folge und mehr im Plau-
derton als in lehrhafter Systematik zu ent-
falten. Er fragt zu Beginn, wer das eigent-
lich ist: ,der andere* und unter wievielen
Gesichtern dieser ,andere* ersdicint, und
weiter: wic die Entwicklung des Menschen
in der Realisierung seiner mitmenschlichen
Beziige verlduft, welchen Schwierigkeiten
sie begegnet, um schlieflich den Menschen
mit dem ,Groflen Anderen®, mit Gott, zu
konfrontieren, der alles Miteinander- und
Zueinandersein in seiner Liebe aufhebt. —
Ein Bidhlein fiir jedermann, einfach ge-
schrieben und leicht verstindlich, mit vielen
Beispielen illustriert, und eben darum fiir
cinen weiteren Leserkreis nitzlich.

F. Wulf SJ





