
BUCHBESPRECHUNGEN 

Geschichte der Spiritualität 

Pieper, Josef: Überlieferung. Begriff 
und Anspruch. München, Kösel 1970. 
119S., kart. DM9,80. 

Der Vf. greift noch einmal eines seiner gro- 
ßen Themen auf: Tradition, heilige Über- 
lieferung, die Weisheit der Alten. Es ist 
ein aktuelles Thema. Der polnische Mar- 
xist Kolakowski schrieb dazu: •Falls - was 
glücklicherweise wenig wahrscheinlich ist - 
der Widerstand gegen die Tradition zu 
ihrer totalen Verneinung führt, dürfen wir 
mit vollem Recht vom Ende der humanen 
Welt sprechen." Ganz gleich, ob Pieper 
geisteswissenschaftliche Fäden webt (Pia- 
ton, Augustinus, Thomas, Pascal heißen 
einige der großen Namen) oder tiefenpsy- 
chologische (C. G. Jungs Archetypen) oder 
soziologische (Entlastungsfunktion sei als 
Stichwort genannt) oder linguistische oder 
theologische, immer bleibt er anregend und 
weiterführend. 

Man mag Piepers Meinung für konserva- 
tiv halten, wenn er an den Anfang des 
Lernens und des Menschwerdens •Ver- 
trauen" statt •kritischer Prüfung" setzt. 
wenn er (in Auseinandersetzung mit Th. W. 
Adorno) von der Überlieferung behauptet, 
•daß keine Erfahrung und kein erschlie- 
ßender Gedanke" sie einzuholen vermag; 
man mag sich wundern, daß er diese Rolle 
des überlieferten Wortes nicht nur für die 
Theologie bekräftigt, sondern überall dort 
findet, wo Menschsein zur Sprache steht: 
vorübergehen dürfte an dieser Weisheit nie- 
mand. Und überdies: Kann man Pieper 
mittels Schlagworten einordnen? Er unter- 
streicht z. B., daß •der moderne .Tradi- 
tionsverlust' ... auf das Schuldkonto des 
,historischen Bewußtseins' zu buchen sei"' 
(33) und darum denen angelastet werden 
müsse, die durch Festhalten am Vergange- 
nen, an historischem Wissen und alten For- 
mulierungen die Tradition retten wollen. 
In Wirklichkeit nämlich vereitelt jemand, 
der •diese Neuformulierung nicht leistet... 
gerade das, worauf es ... mit aller Über- 

lieferung abgesehen ist: die wirkliche Teil- 
nahme des Menschen am tradendum" (75). 

J. Sudbrack SJ 

Ratzinger, Joseph: Die Einheit der 
Nationen. Eine Vision der Kirchen- 
väter (Bücherei der Salzburger Hoch- 
schulwochen). Salzburg und München, 
Anton Pustet 1971. 115 S., kart. DM 
9,80. 
-: Glaube und Zukunft (Kleine Schrif- 
ten zur Theologie). München, Kösel 
1970. 131 S., kart. DM 8,50. 

Zu Beginn ein Geständnis: Ich habe aus den 
beiden schmalen Bändchen mehr über •po- 
litische Theologie", Hoffnungsdenken oder 
Kirche der Zukunft gelernt als aus reiße- 
risch angekündigten und großspurig auf- 
gemachten Büchern. 

In der •Einheit der Nationen" geht es um 
das Verhältnis von Christentum, Kirche 
und Staat bei Origenes und Augustinus. 
Christentum war für Origenes •revolutio- 
närer Durchbruch ... Ausbruch aus dem 
Gefängnis der Welt". Die Vision der Ein- 
heit, die die Väter im Christusmysterium 
angekündigt sahen und die Pfingsten ver- 
heißen wurde, war eschatologische Verhei- 
ßung, aber keine gegenwärtige staatliche 
Politik. Die Pax Romana, der römische 
Friede, war ein untauglicher, ja ein dämo- 
nischer Versuch, das, was Gottes ist, in die 
Hand des Menschen zu geben. Aber gerade 
deshalb, weil es sich gegen die römische 
Gleichsetzung von Politik und Religion 
zur Wehr setzte, wohnte dem Christentum 
die revolutionäre Kraft inne, aus dem Ge- 
fängnis der Gegenwart auszubrechen. •Ein 
so verstandenes Christentum (kann) schwer- 
lich mit Konservativismus und niemals mit 
Legalismus zusammengedacht werden ..., 
sondern (trägt) eine Kraft des Revolutio- 
nären in sich..." (67). 

Im Grunde zeigt sich diese Theologie 
(sie ist mehr als nur Theologie) ebenso bei 



Buchbesprechungen 232 

Augustinus: •Befreiung zur Wahrheit vom 
Zwang der Gewohnheit", während im rö- 
mischen Denken der Staat sich mit der Re- 
ligion eine Stütze für seinen Beharrungs- 
willen geschaffen hat (75 f). Augustinus 
denkt aber das Verhältnis von Staat und 
Kirche weiter durch als Origenes. Mit Recht 
tun die Christen Dienst im irdischen Staat; 
aber die Kirche nimmt das Irdische zwar 
hin, ist aber doch als Fremdlingsgemeinde 
nicht in ihm zu Hause. •Insofern bleibt auch 
sein bewußt legal gewordenes Christen- 
tum in einem letzten Sinne .revolutionär', 
da es... eine Kraft ist, die alles Innerwelt- 
liche relativiert..." (106). 

Der zweite Band mit fünf Vorträgen 
spricht ein breiteres Publikum an, aber 
führt in seiner wohltuend leichten Sprache 
nicht weniger tief und ist in seinem ausge- 
wogenen Urteil nicht weniger aktuell. 
Glauben läßt dem Denken aufscheinen, daß 
ein Wissen, das total und vollständig sein 
will, den Menschen versklavt: •Wie Gott 
nur durch Menschen zu den Menschen 
kommt, so kommen auch die Menschen nur 
durch Gott zueinander". In einer Besinnung 
auf die •Kirche von 2000" werden die Leh- 
ren aus der Geschichte gezogen. Der Grund- 
zug des Christentums ist ja das Überschrei- 
ten des Jetzigen und Sichtbaren: •Der 
Mensch, der nicht nur sein Bewußtsein, 
sondern sogar seine Sprache nicht mehr 
überschreiten kann, kann im Grunde gar 
nicht mehr reden". Zu diesem Überschrei- 
ten aber befreit der Glaube an Gott in Je- 
sus Christus. /• Sudbrack SJ 

Becker, Petrus: Das monastisdie Re- 
formprogramm des Johannes Rode, Abt 
von St. Matthias in Trier. Ein darstel- 
lender Kommentar zu seinen Consuetu- 
dines (Beiträge zur Geschichte des Al- 
ten Mönchtums und des Benediktiner- 
ordens. Heft 30). Münster i. W., Aschen- 
dorff-Verlag 1970. XX, 218 S., kart. 
DM 42,-. 

Der Autor, ein Mönch der Abtei St. Mat- 
thias, charakterisiert Johannes Rode als 
einen Mann •zwischen den Zeiten": geb. 
um 1385; Studium in Paris und Heidelberg 
(1413 Rektor); Offizial und Dechant in 
Trier, Eintritt in die Kartause St. Alban, 

Prior; 1421 vom Bischof als Benediktiner- 
abt bestimmt; Reformtätigkeit (St. Gallen, 
Reichenau usw.); Konzil von Basel; gest. 
am 1. 12. 1439, mitten in der Arbeit. 

Das Hauptwerk Rodes ist die mönchische 
Reform in Trier; sie hat sich in seinen 
•Consuetudines" niedergeschlagen (Ausg. 
P. Becker). Außer in der Trierer Abtei St. 
Maximin (!) wirkten sie aber als Lebens- 
ordnung kaum über den Tod ihres Verfas- 
sers hinaus. Doch zwei unter den drei Be- 
arbeitern der Bursfelder Statuten stammen 
aus dem Trierer Reformkreis; und der Er- 
neuerer von Bursfeld, Johannes Dederoth, 
holte sich für die erfolgreichste Benedikti- 
nerreform des Spätmittelalters bei Johan- 
nes Rode geistige und tätige Hilfe. 

•Zwischen den Zeiten" - nicht nur in 
seinem seltsamen Lebenslauf (aber die Lauf- 
bahn: Universität - Kartause - Reform- 
tätigkeit war damals nicht selten), nicht nur 
in seinem Weiterwirken (169-186), sondern 
mehr noch in der geistigen Gestalt seines 
Werkes. Nach Lebenslauf (1-32) und Über- 
prüfung der Authentizität des Schrifttums 
(33-74; einige nicht unbedeutende geistliche 
Schriften befinden sich darunter) untersucht 
Becker die Quellen und das •monastisdie 
Profil" der Reformtätigkeit (75-168): Bene- 
diktinisches Erbgut (Rode ist z.T. strenger als 
die päpstliche Constitutio•Summimagistri", 
aber milder[?] als die Melker Reform; vgl. 
59) und kartäusische Züge (z. B. Betonung 
des innigen •compati" oder die seltsame 
Marienfrömmigkeit: •cum qua, in qua et 
per quam datur auxilium de Spiritu Sanc- 
to"; der meditative Zug stammt wohl auch 
von hier); moderner •Konziliarismus", 
Abts-Theologie (Hirt und Vater) und eine 
Konzentrierung der Gelübde auf den Ge- 
horsam; Kampf gegen die Adelsprivilegien 
und Betonung der Bildung (•doctores" sind 
zu beweihräuchern); juristisches Denken und 
personale •Devotio Moderna"; das sind 
einige der Züge des •Zwischen", die Becker 
herausarbeitet. 

Exkurse und Register runden die Arbeit 
ab; ein zuverlässiger Führer zu einer be- 
deutenden geistlichen Gestalt des Spätmit- 
telalters, einer Zeit, die wie kaum eine an- 
dere den Zwischencharakter von Neubeginn 
und Scheitern trägt. 

]. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 233 

Christophe, Paul: Cassien et Cesaire, 
predicateurs de la morale monastique 
(Coll. •Recherches et Syntheses", Sec- 
tion de Morale). Gembloux-Paris, Edi- 
tions Duculot-Lethielleux, 1969. XI, 84 
S., kart. FB 140,-. 

Während man heute auf der Suche nach 
einer eigenen Laien-Spiritualität ist, sah 
man bis vor kurzem hingegen nicht selten 
die Mönchs-Spiritualität als das christliche 
Vollkommenheitsideal schlechthin an, dem 
sich auch die Laien möglichst anzugleichen 
hätten. Die Anfänge dieser Auffassung 
lassen sich bis weit in die Väterzeit zurück- 
verfolgen. Die vorliegende Arbeit unter- 
sucht daraufhin die Moral-Lehre bei zwei 
Kirchenvätern aus Süd-Gallien während 
der Übergangszeit zwischen dem Nieder- 
gang des Römischen Reiches und dem Auf- 
stieg der Merowinger: bei Johannes Cas- 
sian (ca. 360-435) und Caesarius von Arles 
(470-543). 

Zunächst gibt der Vf. einen Überblick 
über die Moral-Lehre, die Johannes Cas- 
sian, der Abt von Marseille und Vermitt- 
ler der orientalischen Mönchs-Spiritualität 
zum Westen, seinen Mönchen vorgelegt 
hat. Es handelt sich im eigentlichen Sinn 
um eine •Mönchsmoral": die christliche 
Vollkommenheit, zu der wesentlich Welt- 
flucht, Besitzverzicht, Aszese, Enthaltsam- 
keit gehören, ist nur den Mönchen erreich- 
bar. Doch kann auch der Laie vollkommen 
werden in dem Maße, wie er sich dem 
Mönchsideal nähert. Den Unterschied zwi- 
schen Gebot und Rat sieht Cassian nicht in- 
nerhalb der evangelischen Moral, sondern 
zwischen den Gesetzen des AT und den Ge- 
boten des NT. Der Laie muß wenigstens 
die Gesetze des AT befolgen; die Gebote 
des NT befolgt in ihrer Gesamtheit nur der 
Mönch. Die eigentliche Grenze zum vol- 
len Christsein scheint für Cassian nicht bei 
der Taufe, sondern bei der Mönchs-Profeß 
zu liegen. 

Cassian hat seine Lehre direkt nur für 
Mönche gedacht, doch hat er indirekt auch 
eine große Ausstrahlung auf die Laien 
ausgeübt, weil eine beträchtliche Anzahl 
der Bischöfe (d. h. der Prediger) Süd-Gal- 
liens aus den Mönchskreisen von Lerins 
stammte, die von Cassian stark beeinflußt 
waren. Der Vf. untersucht besonders die 

Morallehre in der Predigt des Bischofs Cae- 
sarius von Arles. Auch hier wird das 
Mönchsideal als das eigentliche Ideal des 
Evangeliums angesehen. Die Vollkommen- 
heit der Laien besteht darin, den Mön- 
chen möglichst ähnlich zu werden: durch 
Verachtung der Welt und möglichste Ent- 
haltsamkeit auch in der Ehe. Für seine 
einzelnen Moralvorschriften beruft sich 
Caesarius vor allem auf das AT. Die 
Laien unterstehen nämlich noch dem Ge- 
setz des AT; deshalb ist z. B. der Zehnte 
für sie Pflicht. Eine eigenständige Laien- 
Spiritualität scheint Caesarius nicht zu ken- 
nen. 

Die vorliegende Studie kann als erste 
Einführung in die Mönchsmoral Cassians 
und Caesarius' nützlich sein, aber die 
Kürze der Darstellung erlaubte es leider 
nicht, den Fragen mit der Gründlichkeit 
nachzugehen, die ihre Bedeutung für die 
Geschichte der Spiritualität verdiente. 

G. Switek SJ 

Haas, Alois M.: Nim din selbes war. 
Studien zur Lehre von der Selbster- 
kenntnis bei Meister Eckhart, Johan- 
nes Tauler und Heinrich Seuse (Doki- 
mion Bd. 3). Freiburg/Schweiz, Uni- 
versitätsverlag 1971. 227 S., kart. SFr. 
28,-. 

Imponierend ist die geistige Kultur dieser 
Züricher Habilitationsschrift. Untersuchun- 
gen über die drei mittelalterlichen •deut- 
schen Mystiker" werden in steter Ausein- 
andersetzung mit der Fachliteratur rück- 
gebunden an die abendländische Tradition 
und in moderne Fragestellungen geöffnet. 
Daß Hans Urs von Balthasar zu den meist 
zitierten Autoren gehört, mag als Indiz für 
die theologische Qualifikation und für den 
Standort des Autors gelten. 

Eine so breit angesetzte und engagiert 
vorgetragene Arbeit bietet notwendiger- 
weise Ansatzpunkte zur Diskussion (z. B. 
erscheint Leclercqs •Wissensdiaft und 
Gottverlangen" mal deutsch mal franzö- 
sisch; daß G. Hofmanns Übertragungen 
keineswegs •vorbildlich" sind [so Ü841], hat 
vor kurzem noch K. Weiß, einer der ersten 
Fachleute, gezeigt). •Die mystische Ziel- 
setzung" bei Aussagen wie der •vom ge- 
schöpflichen und ... menschlichen Nichts" 



Buchbesprechungen 234 

wird dem anderen, •ontologischen" Den- 
ken entgegengestellt. Das entspricht der 
Grundtendenz, auch Meister Eckhart von 
der •Erfahrung" her zu deuten. Zugleich 
aber zeigt Haas immer wieder, daß das 
•geschöpfliche Nichts" oder das •Einswer- 
den mit Gott" auf einem sehr genauen 
Seinsentwurf beruht (•auch und vor al- 
lem seinsmäßig"), der am prägnantesten 
im Neuplatonismus vorliegt (121 auf eng- 
stem Raum beide Tendenzen). Ist diese 
•Mystik" nun Metaphysik oder Erfahrung? 
oder modern gesagt: •Lehre oder Leben"? 
Haas betont in den thematischen Reflexio- 
nen die Erfahrung und das •Leben", bringt 
aber zugleich überreiches Material für die 
•Lehrhaftigkeit" der eckhartischen Mystik 
und wehrt sich gegen jede Psychologisie- 
rung. 

In der Herausarbeitung der Einzelge- 
stalten der drei großen •Mystiker" liegt 
das wichtigste Ergebnis der Arbeit. E<k- 

harts Mystik (oder Metaphysik) beruht 
nach H. auf der patristischen Lehre von 
der •allgemeinen menschlichen Natur", die 
von Christus angenommen wurde und in 
der (als seiner eigenen) jeder Mensch Gott 
findet. •Für Tauler ist die reflexive (!) Er- 
fahrung des eigenen Nichts ... die höchste 
Potenz dessen, was als Glaubenserfahrung 
bezeichnet werden kann, gleichsam deren 
mystische Erfüllung" (80). Seuse bringt das 
•Ich" noch mehr ein: eine •völlig uner- 
hörte, fruchtbare Transparenz seines em- 
pirischen Ichs auf das literarische Rollen- 
ich" (154). 

Man sollte in den modernen Beiträgen 
zur •Gotteserfahrung" auf solche am Ma- 
terial der Geschichte gereifte Arbeiten zu- 
rückgreifen. Gerade weil gewisse Unaus- 
geglichenheiten nicht verwischt sind, führt 
sie uns tiefer in die Problematik als meta- 
physische Deduktionen und empirische Sta- 
tistiken. /. Sudbrack SJ 

Theologische Hermeneutik 

Schillebeeckx, Edward: Glaubensinter- 
pretation. Beiträge zu einer hermeneu- 
tischen und kritischen Theologie. Mainz, 
Matthias-Grünewald-Verlag 1971. 174 
S., DM 24,-. 

Im Gegensatz zu manchen seiner Kollegen 
ruht der holländische Theologe nicht aus auf 
seinen vor Zeiten erarbeiteten Einsichten. 
Vorliegende gesammelte Aufsätze, die 
einen vorgängigen Gesamtentwurf erahnen 
lassen, bezeugen einen hellhörigen Dialog 
mit der Zeit. Der Ansatzpunkt zur christli- 
chen Verkündigung in der modernen Gei- 
stigkeit und die Gestalt des christlichen 
Glaubens, in der dieser heute vernehmbar 
ist, werden gesucht. Glaube kennt •keine 
sturmfreie Zone, in welche die Kritik nicht 
vordringen könnte." 

Die moderne Sprachtheorie, die sich 
längst nicht mehr zufrieden gibt mit exi- 
stentiellen Deklamationen, ist den Weg ge- 
gangen von einem rein logischen und im- 
manenten Verständnis der Sprache über die 
Überprüfung an empirischen Urdaten bis 
zu •pragmatischen Sinnkriterien" (45). M. 
a. W. hochtrabende •Wissenschaftlichkeit", 

geheimnisumwitterte Beschwörungen ha- 
ben sich dem menschlichen Vollzug als dem 
Grundkriterium geöffnet. Die authentische 
Glaubensinterpretation muß ebenso aus der 
akademischen •Höhen"-Luft in die •Nie- 
derungen" des Alltags hinabsteigen, um 
nicht in der sauerstoffarmen reinen Theo- 
rie zu ersticken. Hierauf fußen die Krite- 
rien für das heutige Sprechen vom Glau- 
ben: Das Kriterium •der proportionalen 
Norm"; d. h. nicht mehr der unbewegliche 
Satz in sich garantiert Wahrheit der Bot- 
schaft, sondern das gleichbleibende Verhält- 
nis zwischen verschiedenen Aussagemög- 
lichkeiten und dem einen Auszusagenden. 
Aber erst zusammen mit dem zweiten Kri- 
terium der •christlichen Orthopraxie" und 
dem dritten •der Bejahung einer neuen In- 
terpretation durch die Gemeinde Gottes" 
(63-77) erhält das erste intellektuelle Kri- 
terium Berechtigung. 

Im Gespräch mit der Frankfurter Schule 
(Horkheimer-Habermas) erarbeitet Schil- 
lebeeckx die moderne Erfahrungsbasis des 
Christentums. Das •Vertrauen auf den 
Endsinn" (100) oder die •Erfahrung des 
Bedrohtseins des Humanum"  (98)  bilden 



Buchbesprechungen 

Ohren zum Vernehmen der Botschaft. Mit- 
tels solcher, mehr negativer, also am Schei- 
tern aufleuchtender Erfahrungen gelingen 
Schillebeeckx neue Glaubensmodelle: •Es 
ist etwas im Menschen, ... was eigentlich 
ein .Zuviel' an ihm ist. Dieses Unausge- 
sprochene nennt der Christ mit seinem eige- 
nen Namen: den schöpferischen Gott" (108). 
•Das Erbsünde-Dogma ist die inhaltliche 
Umschreibung des anerkennenden Bekennt- 
nisses und des religiösen Aktes der Hin- 
gabe an Gott in Jesus Christus trotz unse- 
rer ethischen und religiösen Ohnmacht" 
(17). Die Schwierigkeit der Problematik (die 
auch auf die Sprache abfärbt) sollte vor 
diesem wichtigen Buch nicht abschrecken; es 
weiß mehr über den christlichen Vollzug als 
manche flott geschriebene Betrachtung. 

J. Sudbrack SJ 

de Pater, Wim A.: Theologische Sprach- 
logik. München, Kösel 1971. 191 S., 
kart. DM 19,80. 

Wer enttäuscht ist von tiefsinnigen theolo- 
gischen Hermeneutiken (manchmal mehr 
•Tiefe" als •Sinn"), wer vor dem esoteri- 
schen Fachjargon der modernen Linguistik 
einen Horror hat, wird - wenigstens das 
erste, ausgezeichnet übersetzte - Kapitel des 
Ordinarius an der Universität Leuven für 
Logik, Analytische Philosophie und Sprach- 
philosophie mit Freude lesen. Die These 
(nach I. T. Ramsey) ist recht einfach: Reli- 
giöses und theologisches Reden sagt Gottes 
Wirklichkeit nicht direkt aus. Es benutzt 
empirisch verifizierbare •Erschließungs"- 
(disclosure)-Situationen, in denen •Beob- 
achtbares und mehr" aufscheint; an ihnen 
und in ihnen wird das Transzendieren, 
•Übersteigen" der Empirie •evoziert". Hu- 

235 

mane und engagierte Situationen (Liebe, 
Treue, Leid, Tod) sind •Modell" und Zei- 
chen für die Wirklichkeit Gottes, die nicht 
nur je-neu (wie die humanen Situationen), 
sondern grundsätzlich die Empirie und die 
Logik überschreiten. Sprachlich erweitert 
ein •Qualifikator" (all-) die Modell-Situa- 
tion (-mächtig) zur theologischen Aussage 
(all-mächtig). Je mehr Modelle zusammen- 
treten und je überzeugender sie in ihrer 
•Erschließungs"-Kraft (Beobachtbares und 
mehr) entschlüsselt werden, desto stringen- 
ter wird das religiöse Sprechen. 

Im zweiten (ungeschickter übersetzten) 
Kapitel wird diese Theorie auf das Wun- 
der angewandt. Gut ist das Aufweisen der 
Beziehung von Wunder und freier Perso- 
nalität Gottes. Trotz allem Bemühen aber 
scheint es mir nicht gelungen zu sein, die 
beiden Sprachspiele von Religion und von 
Naturwissenschaft zu vereinen. Der Vor- 
wurf der zwei Wahrheiten (der theologi- 
schen und der wissenschaftlichen) wird nicht 
restlos überzeugend zurückgewiesen. Grund 
dafür ist unter anderem, daß nur zufällige 
Wunder der Heilsgeschichte, nicht aber das 
Grund-Wunder der Auferstehung analy- 
siert wird. 

Im letzten Kapitel wird einigermaßen 
verständlich die neue Entwicklung der Lin- 
guistik zur Transformationsgrammatik und 
zum performativen Sprachgebrauch er- 
klärt. Der kommunikative (soziale), situa- 
tive (situations- und ich-gebundene) und 
Objekts-Bezug der Sprache gewinnt in der 
Linguistik an Bedeutung. Das ist zweifel- 
los eine Chance für die Theologie; aber zu- 
gleich eine Mahnung, aus ihrem elfenbei- 
nernen Turm herauszusteigen, um praxis- 
und umweltbezogen das Sprachspiel von 
Gott zu wagen. /. Sudbrack SJ 

Gebet 
Six, Jean-Francois: Beten in der Nacht 
des Glaubens. Freiburg, Herder 1972. 
139 S., kart. DM 12,-. 

Der Originaltitel •Das Gebet und die 
Hoffnung" scheint mir treffender den Geist 
und die Dynamik dieses Buches wiederzu- 
geben. Denn obwohl immer wieder von den 
•Nächten unserer Zeit", dem Kreuz und 

Leid der Menschen, ihrem Aufschrei und ih- 
rer Resignation die Rede ist, strahlt es doch 
eine unüberwindbare Hoffnung aus, steckt 
es Lichter auf und weist es nach vorn, in 
die von Gott getragene Zukunft. Es ist 
eigentlich gar kein •richtiges" Buch mit 
fortschreitendem Gedankengang und über- 
sichtlichem Aufbau, sondern eine Anein- 
anderreihung von Kurzmeditationen und 



Buchbesprechungen 236 

Reflexionen eines Glaubenden über die ver- 
schiedensten Ereignisse und Erfahrungen, 
wie sie der Alltag des Lebens an einen 
Menschen heranträgt. Im Grunde ist es ein 
ständiges Gespräch, das ein leidenschaftlich 
Liebender in der Tiefe seines gläubigen 
Herzens mit Gott führt: ein Ringen und 
Bitten, um ins Einverständnis mit Gott und 
seinen Fügungen zu kommen und um dem 
hin- und hergeworfenen Menschen unserer 
Tage einen Weg zum Vater-Gott zu wei- 
sen. Trotz dieses lockeren Gefüges, das al- 
ler Systematik abhold ist, schält sich dem 
Leser in unaufhörlichem Kreisen um die 
gleichen Gedanken doch schon bald heraus, 
was für den Vf. Gebet ist: nicht ein Aus- 
ruhen bei Gott, kein isoliertes Stehen vor 
seinem Antlitz in der Einsamkeit der Kam- 
mer, sondern ein Suchen und Finden Got- 
tes mitten im Trubel des Alltags, in der 
großen und kleinen Welt, ein Zugerüstet- 
werden für die Verwirklichung der Bot- 
schaft des Evangeliums, für die Verände- 
rung der Welt auf die ihr vom Schöpfer- 
und Erlösergott zugedachte Gestalt hin. 
•Die Erde Gottes, das Leben der Menschen, 
unsere Werkstatt, unser Büro und unsere 
Freizeit, unsere Träume, unsere Zeitung 
und unsere Straße, das ist für uns Christen 
von heute unsere Gelegenheit, zu beten und 
zu hoffen" (10). Der hier vorgestellte Beter 
ist •Mystiker" und •Revolutionär" zu- 
gleich. - Man kann dieses Buch nicht in 
einem Zug lesen. Man muß es, wie es die 
Zeit erlaubt und die Situation erfordert, 
hervornehmen und ein, zwei Stücke durch- 
meditieren. Dann kann es einen anstecken 
und entzünden, aufrufen und trösten. 

F.Wulf SJ 

Löwe, H. - Lotz, W. - Zippert, Chr.: 
Nachdenken vor Gott. Vom neu ver- 
standenen Gebet (Kirche zwischen Pla- 
nen und Hoffen, Eine Schriftenreihe, 
hrsg. v. d. Evangelischen Michaelsbru- 
derschaft, Heft 2). Kassel, Johannes 
Stauda Verlag 1969. 61 S., kart. DM 
5-. 

Was die drei Verfasser über das •neu ver- 
standene Gebet" zu sagen haben, ist viel- 
leicht (jedenfalls für den katholischen Chri- 
sten) nicht gar zu neu. Gerade darum sind 

ihre besinnlichen, aus der Erfahrung des 
Glaubens, des Lebens, der Seelsorge kom- 
menden und immer auf das Praktische zie- 
lenden Hinweise so lesenswert und hilf- 
reich. Denn eine •Möglichkeit, heute zu 
beten" (1. Beitrag), findet man wohl kaum 
auf dem Weg bloßer Analysen und Theo- 
rien. Daher spricht H. Löwe (und das weist 
ihn als Kundigen aus) in diesem vielleicht 
tiefsten Beitrag eher von der Unmöglichkeit 
- für den Glaubenden, für den Menschen 
überhaupt -, mit dem Beten aufzuhören. - 
Auch W. Lotz hält sich nicht lange auf bei 
Krisenanalysen. Er zeigt, wie vom Null- 
punkt aus ein neues Gebet aufbrechen kann, 
und zwar durch Menschen, das heißt •in 
der einfachsten christlichen Bekehrung zum 
Du", die fertigbringen kann, was •keine 
Yoga-Künste zuwege bringen" können 
(29). Ansatz beim Menschen, wie er leibt 
und lebt, Bezug auf das wirkliche Leben 
und das offensichtlich Selbsterprobte kenn- 
zeichnen auch die Bemerkungen zum Atmen 
als Bild und Hilfe nicht zur Versenkung in 
andere Welten, sondern zum völligen •Ge- 
genwärtig-werden im heutigen Tag" (37). 
- Besonders interessiert von dieser Seite der 
Beitrag des Ältesten der oberhessischen 
Michaelsbruderschaft über das Gebet der 
Gemeinde. Aufmerksam wird auch der Ka- 
tholik hören, daß das grundsätzliche Pro- 
blem (Gibt es überhaupt gemeinsames Ge- 
bet?) und seine theologische Erhellung vor 
allem Bemühen um liturgische Gestalt ran- 
giert. Dazu werden eine Fülle von Anre- 
gungen gegeben zur Erneuerung des Got- 
tesdienstes, der Gebetssprache und des ge- 
meinsamen Gebetsvollzugs in Ordnung und 
Spontaneität; in vielem wird man zustim- 
men können. - Alles in allem: ein Büchlein 
über das Gebet, das vielleicht nicht in die 
letzten Tiefen der Theologie und auch nicht 
der heutigen Problematik eindringt, in dem 
aber ernst gemacht wird mit einem Nach- 
denken vor Gott, das die Erfahrung (des 
Glaubenden, des Betenden) voraussetzt, 
nicht schaff t. F.Wulf SJ 

Bours, Johannes: Zu Dir rufe ich. Das 
tägliche Schriftgebet. 
Schürmann, Heinz: Der Geist macht 
lebendig. Hilfen für Betrachtung und 
Gebet. 



Buchbesprechungen 237 

Beide Bänddien Freiburg, Herder 1971/ 
1972, 189 S./163 S., Sn. je DM 8,80. 

An guten und sehr guten Hilfen für das 
tägliche, vor allem das verweilende und 
meditierende Gebet fehlt es heute nicht. 
Die vorliegenden Bändchen gehören dazu. 
Wer weiß, von wieviel zweifelhaften •Ge- 
betbüchern" sich immer noch gerade from- 
me Menschen, zumal in den geistlichen Ge- 
meinschaften nähren, wünschte dieser kräf- 
tigeren Nahrung den Weg zu vielen. 

Bours hat für jeden Tag des Jahres ein 
kurzes Schriftwort ausgewählt, aus den 
Psalmen und aus dem NT (mit Ausnahme 
der synoptischen Evangelien). Wo der be- 
treffende Text nicht schon in seiner ur- 
sprünglichen Fassung persönliche Anrede 
an Gott oder Jesus Christus ist, wie in den 
Psalmen, formt der Vf. ihn leicht um und 
macht ihn so zum persönlichen Gebet. Es 
ist erstaunlich, wie dadurch völlig geläufige 
Texte, die man oft gelesen und überlesen 
hat, auf einmal eine neue, persönliche Note 
erhalten. Sie konfrontieren mit dem Du 
Gottes (Christi), lassen u. U. stocken, ma- 
chen betroffen und können auf jeden Fall 
nur betend gesprochen werden. 

Schürmann hat Perikopen aus dem Jo- 
hannesevangelium ausgewählt und sie 
knapp, für die Betrachtung, d. h. also auf 
ihre geistliche Durchdringung und Forde- 
rung hin kommentiert. Diese •Betrachtungs- 
punkte" sind aus Exerzitien für Priester, 
Ordensleute und Seelsorgehelferinnen her- 
vorgegangen und lehnen sich in ihrer The- 
matik an die 4 •Wochen" der ignatianischen 
Exerzitien an. Die 4 Abschnitte des Büch- 
leins mit je 3 Betrachtungen sind über- 
schrieben: 1. Krank, blind und ohne Leben. 
2. •Folge mir nach!" 3. •Wo ich bin, da 
wird auch mein Diener sein." 4. •Liebst 
Du mich?" In einer längeren Einleitung 
führt der Vf. in die klassischen Stufen der 
•geistlichen Lesung" ein: 1. Lesung (lec- 
tio), Betrachtung (meditatio), Zwiegespräch 
(locutio   [oratio]),  Beschauung   [Anschau- 
ung], (contemplatio). 

Beide Bändchen kommen darin überein, 
daß sie über alle Tagesmeinung hinaus 
und unbekümmert um neueste theologische 
Fragestellungen nichts anderes suchen als 
die  Begegnung  des  Menschen  mit  Gott 
(Christus)   in  seinem  Wort  und   seinem 
Geist. Und beide haben zum Ziel, daß der 

Mensch sich durch Gottes Wort ändere, von 
ihm erfüllt werde zu einem neuen Men- 
schen, der aus dem Geist lebt. 

F. Wulf SJ 

Themen der Theologie, Stuttgart, 
Kreuz-Verlag. Pappbd. je DM 14,80: 
Bd. 6, Bernet, Walter: Gebet. Mit einem 
Streitgespräch zwischen Ernst Lange 
und dem Autor. 1970. 174 S. - Bd. 5, 
Otto, Gert: Vernunft, Aspekte zeitge- 
mäßen Glaubens. 1970. 171 S.-Bd. 10, 
Ott, Heinrich: Gott 1971. 174 S. 

Solle, Dorothee: Das Recht ein anderer 
zu werden. Theologische Texte. Berlin, 
Luchterhand Verlag 1971. 148 S. 

Gebet und Gebetserziehung. Hrsg. von 
Friedrich W. Bargheer und Ingeborg 
Röbbelen. Mit Beiträgen von Peter 
Cornehl, Gert Otto u. a. (Pädagogische 
Forschungen, 47). Heidelberg, Quelle 
und Meyer 1971. 200 S., kart. DM 25,-. 

Praktisch Theologisches Handbuch. 
Hrsg. v. Gert Otto. Hamburg, Furche- 
Verlag 1970, 532 S., Ln. 

Seit einigen Jahren gibt es im evangelischen 
Raum eine intensive theologische Diskussion 
um das Gebet. Was in der breiten Öffent- 
lichkeit sich mit Namen wie D. Solle oder 
mit Bewegungen wie dem politischen 
Nachtgebet und der •transzendentalen Me- 
ditation" verbindet, wird theologisch auf- 
gearbeitet. An dieser Stelle sollen einige 
wichtige Diskussionsbeiträge vorgestellt 
werden. 

Am extremsten hat sich der Züricher 
Theologe W. Bernet geäußert: •Beten heu- 
te ist Anti-Beten" könnte man seine Mei- 
nung umschreiben. Der Ansatz zur Wirk- 
lichkeitsbewältigung heiße Erfahrung. Mo- 
derne Erfahrung aber sei ohne jede Trans- 
zendenz, ohne jeden Ausblick zum Absolu- 
ten, ohne jede Stütze in Kategorien wie Heil 
oder Vollendung. Wenigstens bewege sich 
die moderne Erfahrung auf die Transzen- 
denzlosigkeit hin. •Beten" ist nun einfach- 
hin die Einübung der Nüchternheit, die sich 
alle Ausgriffe auf Gott, auf Geborgenheit, 
auf Hoffnung verwehrt. •Alle Herren und 
alle   Absolutheitsansprüche   werden   ent- 



Buchbesprechungen 238 

mäditigt." Selbst die •Gebets"-Sprache 
muß alles Pathos, alle Lyrik und jede Dra- 
matik abweisen und sich mit dem nüchtern- 
sten Sprechen, dem •Erzählen", begnügen. 

Die bestechend klaren Ausführungen, die 
der Mainzer Ordinarius für praktische 
Theologie, G. Otto, an vielen Stellen ver- 
öffentlicht hat (hier 81-102), führen weiter: 
•Beten ist verbindliches Nachdenken in 
konkreten Situationen des Lebens, das 
keine Zuflucht zu einem ,Deus ex machina' 
(einem wunderwirkenden und in die Ge- 
schichte eingreifenden Gott), und sei es zu 
einem christlichen, nehmen darf." Gottes 
•Du" ist nur eine - vielleicht notwendige - 
•rhetorische Figur" für diese Verbindlich- 
keit. Ober Bernet führt das Wort •ver- 
bindlich" hinaus - ein Maßstab des Mensch- 
lichen also, der nicht nur auf Empirie und 
Erfahrung reduziert ist. Warum sich diese 
Besinnung auf das Menschliche letztlich mit 
Christentum verbindet, wurde von dem 
Lehrer Ottos, von H. Braun, einfachhin da- 
mit beantwortet: •Weil es so ist... Wenn 
ich etwas anderes fände, würde ich das auch 
sagen." 

Was sich bei Otto abzuschließen scheint, 
bleibt bei anderen Autoren offen: D. Solle 
steht in der Betroffenheit durch mensch- 
liche Not und die Hilflosigkeit des Men- 
schen vor ihr. Diese Kluft zwischen der hu- 
manen Entfremdung und der Unmöglich- 
keit, sie heimzuholen, läßt sich nur im Bit- 
ten aussprechen: •Ein Beten, das nichts 
mehr zu bitten hat, mag vielleicht ein reli- 
giöses Ideal repräsentieren - es ist zugleich 
unmenschlich, weil es nicht menschlich ist." 

Ähnlich entdeckt P. Cornehl (hier 86-110) 
im Klagen des Menschen ein •Mehr" an Er- 
fahrung und Sinnsuche, daß jeden Versuch, 
den Menschen auf weltimmanente Selbst- 
besinnung einzuschränken, von vorneherein 
sprengt. Bedenklich an der alten Gebets- 
theologie war, daß sie zu genau Bescheid 
wußte und die Richtung des Betens zu ein- 
deutig festlegte. Aber der Stachel der Not 
im Fleisch des humanen Daseins läßt - we- 
nigstens negativ - immer von neuem die 
Sinnhaftigkeit des christlichen Betens zu Be- 
wußtsein kommen. 

H. Dee führt im Praktisch Theologischen 
Handbuch (171-185) Ottos Überlegungen 
weiter. Mit •Verantwortung" und Ver- 
bindlichkeit ist ein Bezug auf den Absolu- 

ten - oder das Absolute mitgemeint. Christ- 
liches Beten aber weiß, daß dieser Bezug 
nicht in eine leere Offenheit ausmündet, 
sondern in die Wirklichkeit Gottes und 
seine Verheißung in Jesus Christus. Damit 
aber kann Beten niemals in reine Rezep- 
tivität oder reine Besinnung aufgelöst wer- 
den; es ist Antwort auf Gott, und impliziert 
damit ebenso das antwortende Tun des 
Menschen wie auch sein •Sprechen mit...". 

Der Baseler systematische Theologe, 
Nachfolger K. Barths, H. Ott, setzt sich aus- 
drücklich mit Solle, Bernet und Otto aus- 
einander (ebd. 113-147). Der Mensch ist - 
wie in Anlehnung an M. Buber gezeigt 
wird - im tiefsten Wesen •Person" und 
angelegt auf ein Du. Wenn Religion, wenn 
Christentum ihn in seiner Mitte ansprechen 
sollen, kann es nur in der Buberschen Ka- 
tegorie des •Zwischen" geschehen, also in 
der Ich-Du-Spannung. Gott a-persönlich 
ansetzen, wäre ein schlimmer •Anthropo- 
morphismus", nämlich ein nach oberflächli- 
chem Menschenmaß ersonnener Gott. •Wer 
Gott sagt, sagt Person", schrieb vor kurzem 
der evangelische Systematiker W. Pannen- 
berg. Auf Grund dieser Ur-Gegebenheiten 
macht sich Ott Gedanken darüber, was denn 
nun •Bitten" usw. heiße. Sein Grundanlie- 
gen aber ist, zu zeigen, daß die •alte" Du- 
Form des Betens zu Gott in Wirklichkeit 
•neuer" und •moderner" sei als kurzatmige 
Versuche, das Gebet auf reine Besinnung 
zu reduzieren. 

Daß wir in dieser Übersicht nur einige 
Leitideen aufzeigten, dürfte nicht daran 
hindern, die Aktualität und Lebensnähe der 
Diskussionen zu verstehen. Statt einer Be- 
urteilung der verschiedenen Ansätze (die an 
dieser Stelle nicht notwendig ist), ist noch 
darauf aufmerksam zu machen, daß sich 
besonders in dem Buch über Gebet und Ge- 
betserziehung eine Fülle von praktischen, 
sprachlichen und auch liturgischen Hinwei- 
sen finden. /. Sudbrack SJ 

Cuttat, Jacques Albert: Asiatische Gott- 
heit - christlicher Gott. Die Spirituali- 
tät der beiden Hemisphären (Samm- 
lung Horizonte. Neue Folge, 4). Einsie- 
deln, Johannes Verlag 1971. 264 S., 
kart. DM 30,-. 

Das wohl seit Jahren wichtigste Buch im 
Gespräch des Christentums mit der östli- 



Buchbesprechungen 239 

chen Religiosität - weil niemand ernsthaft 
an der Kompetenz und der Erfahrung des 
Schweizer Diplomaten zweifeln kann; - weil 
die Hochschätzung asiatischer Spiritualität 
aus jeder Zeile des Buches spricht; - weil 
Cuttat von der indischen Geistigkeit zum 
Christentum fand; - weil er, als Schüler de 
Lubacs, verschont wurde von einer schmal- 
spurigen Theologie und rationalistischen 
Exegese; - und weil er die Auseinanderset- 
zung wagt. 

Die Alternative des Titels (Gottheit - 
Gott) durchzieht das ganze, reich belegte 
Buch: Selbstbeherrschung - Hingabe; Ver- 
geistigung - Erlösung; Enstase (Verinner- 
lichung) - Ekstase (Welt- und Gott-zuge- 
wandt). Diese gegensätzliche Parallelität 
wird durch die Gebiete von Kosmologie, 
Theologie und Anthropologie dazugezogen. 

Aber Cuttat bleibt nicht beim Gegensatz 
stehen. Er anerkennt voll und ganz den 
Reichtum östlicher Religionen. Aber er 
weiß, daß dieser vom echten (und nicht vom 
aszetisch oder rationalistisch verfremdeten) 
Christentum eingeholt, aufgenommen und 
überstiegen wird: •Rekapitulation durch 
Überstieg in Christus". Diesen Überstieg 
bringt er auf die Kurzformel: •Einsame In- 

nerlichkeit" in der östlichen Hemisphäre; 
•wechselseitige Innerlichkeit" im Christen- 
tum. 

Das Buch ist nicht leicht geschrieben, hat 
aber gegenüber den beiden vorausgehenden 
französischen Fassungen an Klarheit ge- 
wonnen. Mit ihm aber sollte das gedan- 
kenlose Gegenüberstellen von objektbezo- 
gener-inhaltlicher, sprich christlicher Medi- 
tation, und objektfreier-gestaltloser, sprich 
buddhistischer Meditation erledigt sein. Ein 
kurzes Zitat aus der tabellarischen Gegen- 
überstellung am Schluß kann die wahre Ge- 
gensätzlichkeit zeigen: 

a) östliche Spiritualität: Reine Innerlich- 
keit oder Enstase... •Unbewegliches Ru- 
hen des Geistes in seiner eigenen Form" 
(yoga-sütra). 

b) Christliche Erfahrung: Offene Inner- 
lichkeit oder Ekstase... •Caritas ist die 
Umgestaltung des Liebenden in den Ge- 
liebten, sie läßt den Liebenden in den Ge- 
liebten eintreten" (Thomas v. A.). 

c) Die einholende Aufnahme: Wechsel- 
seitige Innerlichkeit oder Communio ... 
•Liebe läßt den Liebenden eintreten in den 
Geliebten und umgekehrt (Thomas v. A.). 

]. Sudbrack SJ 

Anthropologie 

Hacker, Friedrich: Aggression. Die Bru- 
talisierung der modernen Welt. Wien, 
Molden 1971. 464 S., Leinen DM 26,-. 

Das Buch aus der Praxis eines erfolgrei- 
chen amerikanischen, aus Wien gebürtigen 
Psychiaters. Im Hintergrund steht die welt- 
weite Gewaltexplosion der letzten Jahre, in 
den Schulen, Universitäten, Familien, in 
der Presse, in der Justiz, in der Kirche, 
nicht zuletzt natürlich: in der Innenpolitik 
und in den zwischenstaatlichen Konflikten. 
H. gelingt es, hinter dieser institutionell 
vermittelten Aggression den gewaltanfäl- 
ligen Menschen aufzudecken; so kommt ein 
Buch zustande, in dem der Autor dauernd 
den Leser ins Gespräch (nicht selten ins Ge- 
richt) einbezieht, so daß kein Leser, seien es 
Eltern, Fernsehintendanten, Wirtschafts- 
männer, Politiker, Richter oder - Kirchen- 
männer, das Thema •wissenschaftlich-sau- 
ber" objektivieren (und damit sanft vom 
Arbeitstisch •verdrängen") kann... 

Weil der Autor eben keinen rein fach- 
wissenschaftlichen Monolog hält, sondern 
mit Widerspruch und Anfragen rechnet, hat 
er gleich vier scharfe Gespräche über die 
Substanz seines Buches eingebaut: mit 
einem Verhaltensforscher (K. Lorenz), 
einem Psychiater (K. Menninger), einem 
Gesellschaftstheoretiker und -reformer (H. 
Marcuse) und einem fingierten Dialogpart- 
ner, der •populäre, gängige Anschauungen" 
vertritt. 

H. ist Empiriker, nicht Positivist, er prak- 
tiziert kritische Theorie und ist kein Uto- 
pist; er zieht mit Schärfe, mit Ironie und 
Humor (auch selbstkritischem Humor!) ge- 
gen alle vereinfachenden Erklärungen zu 
Felde und verfällt doch keinem profil-lo- 
sen Eklektizismus. Wer dem pfeiferau- 
chenden Wiener mit dem kräftigen Gesicht 
zuhört, wird selten gelangweilt; da er sich 
beim Reden wiederholt, darf man sein 
Buch nicht nonstop lesen. 



Buchbesprechungen 240 

Was diagnostiziert er, welche Therapie 
deutet er an? •Aggression" ist eine brauch- 
bare und mißbrauchbare Anlage in jedem 
Menschen; die Ähnlichkeit mit dem, was die 
Theologie Begierde (Konkupiszenz) nennt, 
die   auch   im   Gerechtfertigten   •für   den 
Kampf zurückgelassen ist" (D 792), springt 
ins   Auge.   Hackers   Hauptverdienst   liegt 
nun darin, einsichtig gemacht zu haben, daß 
illegitime Aggression (mit der Tendenz zur 
Gewalt) vor allem in •gebundener", ka- 
schierter Form bei den jeweils Mächtige- 
ren vorzukommen pflegt, bei Eltern, Leh- 
rern, bei Amtsträgern in Verwaltung, Staat, 
Justiz, Militär, Massenmedien, ich füge hin- 
zu: in der Kirche; ob bewußt oder unbe- 
wußt, in der Regel jedenfalls: mit Erfolg 
rechtfertigen   diese   •Stellen"   ihre  Macht 
(das heißt fast: ihre Aggressionsberechti- 
gung, das heißt auch fast: sich selbst) durch 
Rückgriff auf höhere gemeinsame Zwecke. 
Da die Unteren mindestens die Hoffnung 
haben dürfen, auch einmal aggressiv wer- 
den zu dürfen, gelingt die Selbstrechtferti- 
gung der •Oberen" fast immer. Selbstrecht- 
fertigung im Hintergrund illegitimer Ag- 
gression führt dann häufig auch zur heißen 
- zumindest gedanklichen oder verbalen - 
Selbstjustiz;   Freunde   und   Feinde   sind 
schnell in zwei Lager aufgeteilt und los 
geht die Hatz, und sei es nur gegen böse 
Indianer oder böse Verbrecher in •Akten- 
zeichen XY" auf dem Bildschirm! Hacker 
entlarvt den •Etikettenschwindel" der sich 
selbst Rechtfertigenden und  die Freund- 
Feind-Polarisierung   praktisch   auf   jeder 
Seite. Der Leser ertappt sich immer wieder 
bei der quälenden Frage, ob das nicht auch 
für ihn und seine Institution zutreffe. - Der 
Vf. ist weit davon entfernt, jede Art von 
Autorität und Institution zu disqualifizie- 
ren; es kommt ihm gerade darauf an, ver- 
nunftgemäße und Freiheit schützende Auto- 
rität und Institution möglich zu machen. 
Er verlangt freilich von ihnen, daß sie sich 
zumindest der inneren Gefahr bewußt sind, 
illegitim (und gewalttätig) zu werden, in- 
dem sie sich (fast unbemerkt!) selbst den 
Persilschein der Rechtfertigung besorgen. 

Viel mehr als der Hinweis auf die Not- 
wendigkeit der dauernden Selbstkritik 
beim Einzelnen wie beim Kollektiv, bleibt 
freilich als •Therapie" auch nach den 450 
Seiten nicht. Aber die Art der Argumen- 

tation: die kluge Mischung von ironischem, 
moralischem Zeigefinger, wissenschaftli- 
cher Analyse, kulturgeschichtlicher Illustra- 
tion und mal humorigem, mal feierlichem 
Selbstbekenntnis könnte diesem Buch das 
Schicksal der sechstausend anderen eng- 
lischsprachigen Bücher der letzten Zeit zu 
ähnlichen Fragen ersparen: gelesen und 
verdrängt zu werden. 

F. H. Aengenheister 

Oraison, Marc: Miteinandersein. Die 
zwischenmenschlichen Beziehungen 
(Reihe: •Leben lernen"). München, 
Pfeiffer 1971. 122 S., kart. DM 10,80. 

Das Miteinanderleben und -arbeiten ist aus 
mehreren Gründen (die z. T. in der Ver- 
fassung vieler heutiger Menschen, z. T. in 
den gegenwärtigen gesellschaftlichen Struk- 
turen und im Zusammenspiel beider lie- 
gen) schwieriger geworden. Anderseits 
und in Zusammenhang damit ist das Ver- 
langen nach Kommunikation und Gemein- 
schaft gewachsen. Hier wird ein Grundpro- 
blem unserer Zeit sichtbar. Zu seiner Be- 
wältigung bieten sich zur Zeit viele Veröf- 
fentlichungen an. Die Erkenntnisse der 
neueren Psychologie (als Ergebnis der Psy- 
choanalyse) und der Kommunikationsfor- 
schung sowie die Erfahrungen gruppendy- 
namischer Übungen sind dafür eine ergie- 
bige Quelle. Der Vf., Priester und Thera- 
peut, geht von der grundlegenden Tatsa- 
che aus, daß der Mensch sich nur im Mit- 
menschen verwirklicht. Was das im einzel- 
nen besagt und was man dafür wissen muß, 
sucht er in lockerer Folge und mehr im Plau- 
derton als in lehrhafter Systematik zu ent- 
falten. Er fragt zu Beginn, wer das eigent- 
lich ist: •der andere" und unter wievielen 
Gesichtern dieser •andere" ersdieint, und 
weiter: wie die Entwicklung des Menschen 
in der Realisierung seiner mitmenschlichen 
Bezüge verläuft, welchen Schwierigkeiten 
sie begegnet, um schließlich den Menschen 
mit dem •Großen Anderen", mit Gott, zu 
konfrontieren, der alles Miteinander- und 
Zueinandersein in seiner Liebe aufhebt. - 
Ein Büchlein für jedermann, einfach ge- 
schrieben und leicht verständlich, mit vielen 
Beispielen illustriert, und eben darum für 
einen weiteren Leserkreis nützlich. 

F.Wulf SJ 




