
Stückwerk bleibt unser Tun 
Von der •Relativität" der Charismen 

Klaus Schatz SJ, Frankfurt a. M. 

•Die Liebe hört niemals auf. Reden aus Eingebung des Geistes, die 
werden ein Ende nehmen; Sprachengaben der Entrückung, die wer- 
den aufhören; hohe Erkenntnis wird nicht mehr gelten: denn Stück- 
werk ist unser Erkennen, und Stückwerk sind unsere Geistesreden; 
wenn aber die Vollendung kommt, so wird das Stückwerk ein Ende 
haben" (1 Kor 13, 8-10). 

Vielleicht kann uns die Erfahrung des gegenwärtigen kirchlichen Umbruchs 
zu einem neuen Verständnis der Rede von der Relativität aller •Charis- 
men" verhelfen. Es ist dies aber im Grunde die Erfahrung, die sich jeder 
Betrachtung der Kirchengeschichte oft in bedrückender Weise aufdrängt: 
die Erkenntnis der Bedingtheit, Zeit-Bedingtheit und sogar Fragwürdig- 
keit vieler, wenn nicht der meisten konkreten Ausdrucksformen und Gestal- 
ten christlichen Glaubens und christlichen Lebens. Was vielleicht einmal 
als die höchste Ausdrucksform christlicher Heiligkeit galt und gelebt wurde, 
wird oft später erheblich relativiert, ja vielleicht sogar als in dieser Form 
fragwürdig, nichtssagend oder als unvollziehbar empfunden. Wie sehr die 
besonderen •Charismen", die vielleicht zu ihrer Zeit als unübertrefflich 
beste Form christgläubigen Engagements galten, doch im Grunde •Stück- 
werk", fragmenthafter und tastender Versuch, waren und sind; wie sehr 
auch all unsere Theologie und unser Reden von Gott (einschließlich ihrem 
Niederschlag in kirchenamtlichen Dokumenten) im Grunde hilfloses Stot- 
tern, •Reden wie ein Kind" (vgl. V. 11) ist: dies zu erkennen, brauchen wir 
nicht einmal das Ende der Zeiten abzuwarten. Das offenbart auch schon - 
was freilich Paulus in der Situation des Anfangs noch nicht wissen konnte - 
die Geschichte. Die einzelnen Charismen vergehen, nicht erst am Ende der 
Zeiten, sondern schon im Wandel der Geschichte. Sie machen anderen 
Ausdrucksformen Platz. Aber sind diese nicht in ihrer Weise genauso frag- 
menthaft und geschichtlich relativ wie die früheren? 

Die Erfahrung der •Relativität" der Charismen heute: gerade derjenige, 
der sich bemüht hat, in früheren Formen christlicher Frömmigkeit und 
kirchlichen Lebens seinen Glauben und seine Liebe auszudrücken, macht 
diese Erfahrung am eigenen Leibe, und nicht nur in der Begegnung mit 
der Vergangenheit. Formen, die einmal Ausdruck gelebter Frömmigkeit 



Klaus Schatz 242 

waren, fristen oft nur noch eine Randexistenz. Was gestern in Predigt und 
Verkündigung •Rede aus Eingebung des Geistes" zu sein schien und viel- 
leicht auch war, kommt nicht mehr an. Die •Geistesgaben" von gestern ver- 
siegen oder sind schon versiegt; und daher die oft nur zu verständliche 
Angst, unsere Zeit sei überhaupt geistlich nicht mehr ansprechbar, weil be- 
stimmte Formen christlichen und kirchlichen Lebens ihre Anziehungskraft 
verloren haben. Die •hohe Erkenntnis" von gestern in Theologie, Zeit- 
analysen und praktischen Vorschlägen gilt doch oft heute schon nicht mehr 
viel, ebenso wie die damalige •geisterfüllte Rede" in Erbauungsbüchern 
und Predigten. Und auch wenn man sich nicht kurzschlüssig jedem modi- 
schen Trend in die Arme wirft, auch wenn man sich die nüchterne Einsicht 
bewahrt, daß durchaus nicht alles wirklich •fragwürdig" zu sein braucht, 
was heute allzu leichtfertig in Frage gestellt wird: die kirchenamtlich 
sanktionierten Wandlungen innerer oder äußerer Art, die stillschweigend 
oder ausdrücklich zugelassene Diskussion über einst selbstverständliche 
•Wahrheiten", all das genügt doch, um bei vielen die Frage zu wecken: 
War denn das Frühere wirklich vergeblich? Hat der Priester oder Laie, 
der sich mit seiner Kirche solidarisch fühlt, nicht oft mit der ganzen Kraft 
seiner Persönlichkeit an Positionen festgehalten - festhalten müssen -, 
mit denen wir uns heute nicht mehr identifizieren können? 

Aber täuschen wir uns nicht: was wir heute - vielleicht mit Recht - an 
neuen Akzenten christlichen Glaubensvollzuges entdecken, die Reformen, 
die wir zur Zeit im kirchlichen Leben durchführen oder anstreben, all das 
ist nicht davor geschützt, vielleicht einmal in ähnlicher Weise als einseitig 
(als •Stückwerk") betrachtet zu werden, wie für uns heute z. B. die Akzente 
•einseitig" sind, die das 19. Jahrhundert in Frömmigkeit und kirchlichem 
Selbstverständnis setzte. Vielleicht werden kommende Generationen ein- 
mal versucht sein, mit einer ähnlichen Überheblichkeit über manche augen- 
blicklichen Versuche zu urteilen, wie wir über viele vergangene kirchliche 
Lebensweisen lächeln - oder wie umgekehrt der Ultramontanismus des 
vorigen Jahrhunderts glaubte, die •katholische Aufklärung" aburteilen 
zu müssen. Alle unsere konkreten Gestalten und Ausdrucksformen des 
Glaubens und der Liebe, in Frömmigkeit und äußerer Aktivität, sind so 
gesehen ebenfalls •Stückwerk". Und wieviel auch von demjenigen im 
Leben der Kirche, was keineswegs einfach als Fehlentwicklung abzutun ist, 
enthüllt nicht im nachhinein doch seine Relativität und historische Proble- 
matik? Alles, was wir tun, entgeht nicht dem Gesetz der Zweideutigkeit 
alles Geschichtlichen. Führt das aber nicht zur lähmenden Resignation? 
Gibt es dann überhaupt noch einen konkreten Trend, auf den wir uns ganz 
einlassen können? Was bleibt bei alldem als bleibend Gültiges, das niemals 
•überholt" wird? 



Stückwerk bleibt unser Tun 243 

Unser Text gibt uns darauf die einfache Antwort: Die Charismen ver- 
gehen; die Liebe aber hört niemals auf! Eine Auskunft, die auf den ersten 
Blick vielleicht allzu knapp und banal erscheinen mag. Versuchen wir sie 
aber einmal auf dem Hintergrund der ganzen Ausführungen in 1 Kor 12-14 
zu verstehen und zu entfalten! Hintergrund des Textes ist das Gegen- 
einander-stehen der •Charismen" in der Gemeinde von Korinth, die Ver- 
suchung der •Charismatiker", die eigene Gabe zu verabsolutieren, als das 
schlechthin Entscheidende und Unüberbietbare anzusehen. Darum liegt 
Paulus viel daran, die einzelnen Charismen auf die Erbauung der Ge- 
meinde zu beziehen. Und nicht umsonst relativiert er am allermeisten eine 
spezifische Geistesgabe, die zwar durch ihren mirakulösen Charakter faszi- 
nierte und daher allzu leicht als die Wirkung des Geistes schlechthin 
bewundert wurde, die aber unter allen von Paulus aufgezählten Charis- 
men am meisten •zeitbedingt" war: die Glossolalie, das Reden in fremden 
Sprachen (vgl. Kap. 14). Das eine Entscheidende, worauf es in den vielen 
Charismen ankommt, ist der schlichte Dienst in dem einen Leib Christi 
(12, 12-31); es ist die •Liebe" in der Nachfolge des Gekreuzigten und Auf- 
erstandenen, der in seinem Weggeschenkt-sein für uns das wahre Leben 
hat; es ist die Liebe, die mehr ist als Selbstentfaltung und Ausdruck des 
eigenen Betätigungsdranges, die nicht an der Erfahrung der Dunkelheiten 
der Welt zerbricht und nicht durch Enttäuschungen in Verbitterung und 
Haß umschlägt (13,4-7): weil sie ihre Kraft sich von Dem schenken läßt, 
der die Finsternis und Gottesferne der Welt auf sich genommen hat, und in 
dessen Auferweckung Gott ein für allemal sein Ja zu dieser Welt gespro- 
chen hat. Die konkreten Gestalten der Geistesgaben sind dem Gesetz des 
Vergehens und des Wandels unterworfen: die spezifischen Charismatiker 
der ersten christlichen Gemeinden sind eine vorübergehende Erscheinung; 
und was spätere Zeiten an sichtbaren Ausdrucksformen des Glaubens und 
der Liebe entwickelten, ist seinerseits ebenso zeitbedingt und wandelbar. 
Das alles ist gerade für Paulus nicht das Entscheidende. Was bleibt und 
was vom Geist immer neu in der Kirche erweckt wird, ist der charismati- 
sche Einsatz aus der Kraft des Todes und der Auferstehung Christi. 

Wenn hier auf die •Liebe" als das eigentlich Gültige verwiesen wird, 
dann geschieht darum auch nicht eine Flucht aus der Problematik konkre- 
ter Entscheidungen in eine vage und allgemeine Gesinnungsethik. Hier 
geht es um mehr als um den allzu einfachen Trost: Wenn man es nur gut 
meint, dann ist es schon richtig, auch wenn es sich nachher als falsch her- 
ausstellt. Denn diese •Liebe" ist für Paulus nicht eine allgemeine wohl- 
wollende Gesinnung, sondern durchaus ein •dogmatisch" gefüllter Begriff: 
es ist die Hingabe im Dienst an den konkreten Menschen aus dem Glauben 
an den gekreuzigten und auferstandenen Herrn; es ist schließlich (vgl. 



Klaus Schatz 244 

12,12 ff.) die Solidarität in der konkreten Kirche, in welcher wir berufen 
sind, uns gegenseitig zu tragen und auch zu ertragen, weil Christus selbst 
in ihr unsere menschliche Armseligkeit annimmt und uns trotz allem nicht 
unserem Schicksal überläßt. In dieser Liebe ist das Fühlen mit der Kirche 
(Sentire cum ecclesia") im Grunde schon einbegriffen - so sehr auch viele 
Formen dieser •kirchlichen Gesinnung" zu den wechselnden •Charismen" 
gehören, die nicht für immer Geltung behalten. 

Vielleicht kann uns der Blick auf dieses eine Bleibende und Gültige im 
Wandel der einzelnen Charismen innere Distanz und Gelassenheit schen- 
ken - ohne uns in unserem Einsatz für das, was heute zu tun ist, zu lähmen. 
Gewiß, alle konkreten Werke und Ausdrucksgestalten unseres Glaubens, 
alle •Formen", in denen sich christliches und kirchliches Leben darstellt, 
sind ambivalent; sie sind nie das eigentlich Entscheidende. In diesen •Wer- 
ken" ist kein Heil (vgl. 13,1-3). Aber wo diese Formen in Glaube und 
Liebe gelebt und realisiert wurden und werden, da ist dieses Sich-einsetzen 
nicht vergeblich, auch wenn seine konkrete Gestalt einmal als überholt 
gelten wird. Wo in einer Lebensform echte Hingabe an Christus und sein 
Werk vorlag, da ist diese Weise des Engagements oder auch des Verzichts 
keine sinnlose Frustration gewesen. Dann kann man auch gelassen dem 
Wandel so mancher Dinge zustimmen, mit denen man sich einstmals 
identifiziert hat, ohne damit den Sinn seines eigenen Lebens in Frage ge- 
stellt zu sehen, und auch ohne die Angst, mit dem Sterben geschichtlicher 
Gestalten gehe das Eigentliche unter. Das Eigentliche, der geisterfüllte 
Einsatz aus der Liebe Christi, stirbt nicht. •Die Liebe hört niemals auf". 
Wir müssen uns gewiß ständig um sie bemühen; aber dieses Bemühen darf 
auch von der Zuversicht getragen sein, daß der Geist Christi sie, oft in 
neuen und überraschenden Formen, anders als wir es gewohnt sind, immer 
wieder in seiner Kirche erweckt. 

Diese Einsicht führt zur Gelassenheit. Sie befreit uns von der hektischen 
Angst und dem im Grunde ungläubigen Perfektionismus, der uns heute 
allzu leicht befällt, wenn wir krampfhaft und verbissen meinen, die Zu- 
kunft des Christentums und der Kirche hänge davon ab, daß wir genau die 
passenden und richtigen •neuen Formen" gefunden haben (sei es in der 
Liturgie, in den kirchlichen Strukturen, in Lebensstil und Berufsbild des 
Priesters, in der Arbeit der Laien, im Ordensleben oder in welchem Bereich 
auch immer). Die schlechthin unübertreffliche Lösung, die keine Kehrseite 
aufweist, gibt es auch im Leben der Kirche nicht. Das Entscheidende liegt 
anderswo. Nur das Engagement, das in dieser entscheidenden Mitte wur- 
zelt, hat bleibenden Wert, sosehr auch seine konkrete Gestalt immer disku- 
tierbar erscheinen mag. Dieses Wissen kann uns dann auch zur inneren 
Freiheit und Gelöstheit verhelfen, mit der wir immer wieder neu mit schöp- 



Geht das paulinische Christentum zu Ende? 245 

ferischer Phantasie nach den vorzüglicheren Charismen" streben (12,31), 
also nach dem, was gerade heute der Sache des Evangeliums Christi am 
meisten dient. Es schenkt uns weiter den Mut, gerade darin die eigene End- 
lichkeit und Geschichtlichkeit auch im Bereich des kirchlichen und religiösen 
Lebens zu bejahen. Nur in der Annahme der eigenen •Relativität" unserer 
Existenz und unserer Werke tun wir das bleibend Gültige. Und in dieser 
gelassenen Annahme des fragmentarischen und vorläufigen - wenn man 
will, •problematischen" - Charakters alles dessen, was wir tun, drücken 
wir die Hoffnung auf die Vollendung aus, in welcher allein •das Stückwerk 
ein Ende haben wird". 

Geht das paulinische Christentum zu Ende? 
Franz-Josef Steinmetz SJ, München 

Die folgenden Zeilen sind nicht im Sinne einer Verteidigung des Apostels 
Paulus gemeint - auch wenn sie zum Teil so aussehen mögen. Paulus 
braucht keinen Advokaten, zumal er ausdrücklich erklärt hat: •Mir ist es 
völlig gleichgültig, ob ihr oder sonst ein menschliches Gericht über mich 
urteilt. Ich urteile ja auch nicht einmal über mich selbst. Denn ich bin mir 
keiner Schuld bewußt. Doch darin besteht meine Rechtfertigung nicht! 
Der Herr ist es, der über mich urteilt" (1 Kor 4,3•5). Die wieder neu ent- 
brannte Auseinandersetzung um Qualität und Aktualität paulinischen 
Christentums legt es jedoch nahe, wenigstens einige Aspekte zu ergänzen, 
die dabei unglücklicherweise unterschlagen werden, sehr zum Schaden 
einer wirklich fruchtbaren Diskussion. 

Zweierlei bitte ich dabei durchgehend zu beachten: 1. daß immer schon 
der es schwerer hatte, der nicht über die simplere Parole verfügt. Geduld 
ist also jedenfalls vonnöten. 2. Ich schreibe nicht als Exeget für Kollegen, 
sondern als Seelsorger für Christen. Der Wert alles Geschriebenen ist 
relativ in bezug auf den Leser. 

Im Kreuzfeuer der Meinungen 

Daß Paulus immer schon heftig umstritten war, weiß jeder, der die polemi- 
schen Abschnitte in seinen Briefen nicht überhört hat. Es erging ihm nicht 




