
Geht das paulinische Christentum zu Ende? 245 

ferischer Phantasie nach den vorzüglicheren Charismen" streben (12,31), 
also nach dem, was gerade heute der Sache des Evangeliums Christi am 
meisten dient. Es schenkt uns weiter den Mut, gerade darin die eigene End- 
lichkeit und Geschichtlichkeit auch im Bereich des kirchlichen und religiösen 
Lebens zu bejahen. Nur in der Annahme der eigenen •Relativität" unserer 
Existenz und unserer Werke tun wir das bleibend Gültige. Und in dieser 
gelassenen Annahme des fragmentarischen und vorläufigen - wenn man 
will, •problematischen" - Charakters alles dessen, was wir tun, drücken 
wir die Hoffnung auf die Vollendung aus, in welcher allein •das Stückwerk 
ein Ende haben wird". 

Geht das paulinische Christentum zu Ende? 
Franz-Josef Steinmetz SJ, München 

Die folgenden Zeilen sind nicht im Sinne einer Verteidigung des Apostels 
Paulus gemeint - auch wenn sie zum Teil so aussehen mögen. Paulus 
braucht keinen Advokaten, zumal er ausdrücklich erklärt hat: •Mir ist es 
völlig gleichgültig, ob ihr oder sonst ein menschliches Gericht über mich 
urteilt. Ich urteile ja auch nicht einmal über mich selbst. Denn ich bin mir 
keiner Schuld bewußt. Doch darin besteht meine Rechtfertigung nicht! 
Der Herr ist es, der über mich urteilt" (1 Kor 4,3•5). Die wieder neu ent- 
brannte Auseinandersetzung um Qualität und Aktualität paulinischen 
Christentums legt es jedoch nahe, wenigstens einige Aspekte zu ergänzen, 
die dabei unglücklicherweise unterschlagen werden, sehr zum Schaden 
einer wirklich fruchtbaren Diskussion. 

Zweierlei bitte ich dabei durchgehend zu beachten: 1. daß immer schon 
der es schwerer hatte, der nicht über die simplere Parole verfügt. Geduld 
ist also jedenfalls vonnöten. 2. Ich schreibe nicht als Exeget für Kollegen, 
sondern als Seelsorger für Christen. Der Wert alles Geschriebenen ist 
relativ in bezug auf den Leser. 

Im Kreuzfeuer der Meinungen 

Daß Paulus immer schon heftig umstritten war, weiß jeder, der die polemi- 
schen Abschnitte in seinen Briefen nicht überhört hat. Es erging ihm nicht 



Franz-Josef Steinmetz 246 

besser als seinem Herrn und Meister Jesus von Nazaret und genau so, wie 
es dieser seinen Schülern vorhergesagt: •Sie werden euch den Gerichten 
ausliefern, und in ihren Synagogen werden sie euch auspeitschen. Und 
vor Statthalter und Könige wird man euch führen um meinetwillen, ihnen 
und den Heiden zum Zeugnis" (Mt 10,17 f.). Das wurde auch nach seinem 
Tod nicht anders und scheint heute auf eine neue Weise akut. Einige 
Beispiele können diese These hinreichend illustrieren. 

Erschütternd ist das Urteil des modernen Judentums, das sich oft genug 
- vielleicht mehr als mit Jesus - mit Paulus befaßt hat. Repräsentativ 
scheinen J. Klausner und H. J. Schoeps1. Ihre Stellungnahme ist für christ- 
liche Ohren mehr als verwunderlich. Obwohl z. B. Klausner zugibt, daß 
es •bei Paulus Gedanken und Wendungen (gibt), die so edel und erhaben 
sind, daß kein Volk sich ihnen verschließen kann", erklärt er andererseits, 
seine Lehre sei •von einem Geist der Schwärmerei durchdrungen", sie 
hebe die Willensfreiheit auf und lasse •an Stelle der Taten den blinden 
Glauben treten". Ihre Folgen sind schwerwiegend genug: •Faulheit, 
Müßiggang, Diebstahl, Raub, Trunksucht, Unzucht, Blutschande, Götzen- 
dienst, Spötterei, schamloses Reden, Schimpfen, Schmähungen und Ge- 
schäfte-Treiben mit religiösen Dingen - das sind die unmoralischen Sitten, 
die zumeist Zeichen von Fäulnis und Verfall infolge der Altersschwäche 
einer Bewegung sind, diesmal sich aber im jungen Christentum zeigten, 
das zu welken begann, ehe es noch geblüht hatte." Die Stellungnahme von 
Schoeps führt weit über Klausner hinaus und ist wesentlich differenzierter. 
Immerhin bleibt auch er noch erstaunt, •daß die kirchliche Theologie zweier 
Jahrtausende die Resonanzlosigkeit Pauli unter den Juden auf jüdische 
Verstocktheit zurückgeführt und sich fast niemals die Frage gestellt hat, 
ob es nicht auch daran liegen könne, daß der Apostel an den Juden vorbei- 
redete, weil er schon im Ansatz alles falsch verstanden hat". 

M. Buber vertrat die Meinung, daß sich im Alten Testament und bei 
Paulus zwei Weisen des Glaubensverständnisses fänden, die unvereinbar 
seien. Schon bei Paulus sei das alttestamentliche Verständnis des Glaubens 
als vertrauendes Standgewinnen in Gott zu einem dogmatischen Bekennt- 
nisglauben verkürzt worden. Aus dem •ich glaube, daß" wurde nach ihm 
ein •Was-Glaube"2. Auf einer Tagung der Katholischen Akademie in 
Bayern erklärte D. Flusser vor kurzem: •Es gibt einen Paulinismus bei 
Paulus, aber der Paulinismus Pauli ist nicht der ganze Paulus. Leider 
Gottes ist es so, daß Paulus auf seinen Paulinismus sehr stolz war. Er 

1 Die folgenden Zitate stammen aus 0. Kuss, Paulus, Regensburg 1971, 257-265; vgl. 
außerdem B. Rigaux, Paulus und seine Briefe, München 1964. 
2 M. Buber, Zwei Glaubensweisen, Zürich 1950; vgl. H. U. v. Balthasar, Zwei Glaubens- 
weisen, in: Spiritus creator, Einsiedeln 1967, 76-91. 



Geht das paulinische Christentum zu Ende? 247 

wiederholt die paulinistischen Sätze selbst oft. Der Paulinismus Pauli hat 
alle positiven und negativen Anzeichen einer Ideologie"3. 

Der protestantische Orientalist und Politiker Paul Anton de Largarde 
(t 1891) lehnte Paulus aus entgegengesetzten Gründen aufs heftigste 
ab4. Für ihn war das Judentum ein Hindernis für die Einigung der 
deutschen Nation. Der Apostel ist ein Verderber des ursprünglichen Evan- 
geliums. •Paulus hat uns das Alte Testament in die Kirche gebracht, an 
dessen Einfluß das Evangelium, soweit dies möglich, zugrunde gegangen 
ist: Paulus hat uns mit der pharisäischen Exegese beglückt, die alles aus 
allem beweist, den Inhalt, der im Text gefunden werden soll, fertig in 
der Tasche mitbringt und dann sich rühmt, nur dem Wort zu folgen". 
Paulus ist also nach ihm Jude, •der richtige Nachkomme Abrahams und 
auch nach seinem Übertritt Pharisäer vom Scheitel bis zur Sohle". Schon 
die Verschiedenheit der bisher vorgetragenen Standpunkte könnte von 
eilfertigem Urteil zurückhalten. 

Bemerkenswert ist auch die Ansicht jener Leute, die Paulus und Jesus 
im gleichen Atemzug kritisieren. Als typischen Vertreter dieser Richtung 
dürfen wir Friedrich Nietzsche zitieren5. Für ihn ist Paulus nicht bloß •der 
erste Christ, der (eigentliche) Erfinder der Christlichkeit", er ist zugleich 
eine der •ehrgeizigsten und aufdringlichsten Seelen", ein zutiefst •aber- 
gläubischer" und •verschlagener Kopf". Seine Geschichte ist die •eines 
sehr gequälten, sehr bemitleidenswerten, sehr unangenehmen und sich 
selber unangenehmen Menschen". Die Tragik seines Lebens: •Er litt an 
einer fixen Idee, oder deutlicher: an einer fixen, stets gegenwärtigen, nie 
zur Ruhe kommenden Frage: welche Bewandtnis es mit dem jüdischen 
Gesetz habe?, und zwar mit der Erfüllung dieses Gesetzes". Dieser persön- 
liche Konflikt brachte ihn auf den Gedanken, das Gesetz am Kreuz Jesu 
vernichtet zu sehen. Seine Art ist die der •heiligen Epileptiker und Ge- 
sichte-Seher", es fehlt ihm an Rechtschaffenheit und Selbstkritik. Jesus 
wird in seiner Lehre weitgehend ausgeklammert, was Nietzsche allerdings 
nicht hindert, Jesus und Paulus anderseits in einer gewissen Einheit zu 
sehen und abzulehnen: •Ich liebe es durchaus nicht an jenem Jesus von 
Nazareth oder an seinem Apostel Paulus, daß sie den kleinen Leuten so 
viel in den Kopf gesetzt haben, als ob es etwas auf sich habe mit ihren 
bescheidenen Tugenden. Man hat es zu teuer bezahlen müssen: denn sie 
haben die wertvolleren Qualitäten von Tugend und Mensch in Verruf 
gebracht, sie haben das schlechte Gewissen und das Selbstgefühl der vor- 

8 Gesetz und Gnade bei Paulus, in: Zur Debatte. Themen der Katholischen Akademie in 
Bayern 1972, Nr. 5, S. 7. 
* Belege bei 0. Kuss a. a. 0. 265-268; LThK Bd. VI, sp. 730. 
5 Belege a. a. 0. 268 f. 



Franz-Josef Steinmetz 248 

nehmen Seele gegeneinander gesetzt, sie haben die tapferen, großmütigen, 
verwegenen, exzessiven Neigungen der starken Seele irregeleitet, bis zur 
Selbstzerstörung" ... Dieses Beispiel zeigt deutlich, daß eine kritische 
Distanzierung von Paulus keineswegs größeren Respekt gegenüber Jesus 
einbringt. Im Gegenteil! 

Trotzdem gehört gerade das zum Mode-Repertoire zwar vereinzelter, 
aber lautstarker Richtungen heutiger Exegese. Besonders temperamentvoll 
gebärdete sich z. B. der Protestant E. Stauffer in •Jesus, Paulus und wir" 
(Hamburg 1961)6. Eindrucksvoll erklärt er •Jesus Christus ist für mich 
das Maß aller Dinge" und •Ich glaube nicht an irgendeine Tradition, 
sondern an Jesus Christus". Er protestiert •gegen die Monopolstellung 
des Apostels Paulus in unserer christlichen Verkündigung". Er bekämpft, 
•daß man die ganze Bibel, daß man auch die Botschaft Jesu ungeprüft mit 
dem Paulinismus gleichschaltet". Die Behandlung des Problems •Christ 
und Obrigkeit" ist für ihn ein •Musterbeispiel dafür, wie erfolgreich Pau- 
lus sich zwischen Jesus von Nazareth und die Christenheit gestellt hat". 
Bei einem Vergleich zwischen Jesus und Paulus konstatiert Stauffer vor 
allem eine Verschiedenheit, ja eine Gegensätzlichkeit in der Beurteilung 
des Menschen und seiner sittlichen Kraft. Man muß wohl annehmen, daß 
bestimmte innerprotestantische Kontroversen ihn zu dieser gefährlichen 
Alternative Jesus oder Paulus gereizt haben. 

Was aber hat F. J. Sdiierse veranlaßt, sich und uns einen •Abschied vom 
paulinischen Christentum?" herbeizuwünschen?7 Nun, zunächst stellt er 
fest: •Wenn es also schon unter Experten so schwierig ist, hinter den Sinn 
paulinischer Aussagen zu kommen, braucht man sich nicht zu wundern, 
daß der Apostel bei den gewöhnlichen Gläubigen auf noch mehr Unver- 
ständnis gestoßen und eigentlich nie recht volkstümlich geworden ist". 
Nicht einmal der Legende sei es gelungen, •den heiligen Paulus vom 
Odium einer elitären, asketisch leicht überspannten Christlichkeit zu be- 
freien". Er moniert •die tiefgreifenden Unterschiede zwischen Jesus und 
Paulus (die wir Christen allzuleicht harmonisieren), den tragischen Zwie- 
spalt, der die Persönlichkeit des Apostels bis zum heutigen Tag so faszi- 
nierend und zugleich so fragwürdig macht", er beklagt (?) anderseits •die 
Abkehr des traditionellen Christentums von Positionen, für die Paulus 
sich leidenschaftlich einsetzte". Er fragt: •Müssen wir heutigen Christen 
wirklich noch so denken, reden, empfinden und schreiben, wie Paulus es 
getan hat? Wieweit ist denn die literarische und theologische Form, die 
Paulus dem Evangelium Jesu gegeben hat, für spätere Zeiten verbind- 

6 Belege a. a. O. 448 f. 
7 In: Stimmen der Zeit, 97 (1972) 351-354. 



Geht das paulinische Christentum zu Ende? 249 

lieh? ... Was hat der christliche Glaube, der Glaube, zu dem sich eine 
nüchtern technisch denkende Welt bekennen soll, mit all den komplizierten 
Vorstellungen paulinischer Theologie zu schaffen?" - Es wäre töricht, jede 
Berechtigung dieser Fragen bestreiten zu wollen. Verwunderlich ist nur 
die Zuversicht, mit der Schierse in diesem Zusammenhang einfach die 
Parole •Weg von Paulus - zurück zu Jesus" empfiehlt. •Wie aber soll 
Paulus für unsere Zeit neu ausgelegt werden, wenn nicht im ständigen 
und gehorsamen Blick auf den Jesus, den uns eine historisch-kritische For- 
schung neu sehen gelehrt hat?" Bisher jedenfalls hat weder Schierse noch 
sonst ein ernstzunehmender Historiker ein Jesusbild vorgelegt, das etwa 
die Theologie des Paulus als verfehlt oder doch in zentralen Punkten als 
•jesuswidrig" zu beurteilen zwingt. Trotzdem wollen wir versuchen, die 
angedeuteten Probleme in etwa aufzugreifen und im Sinne des Neuen 
Testamentes zu beantworten. 

Weg von Paulus - zurück zu Jesus? 

Das ist die Parole, die heute nicht wenige Theologen bewegt8. Natürlich 
wird sie verschieden motiviert. Zwei Gründe tauchen dabei in dieser oder 
jener Form jedoch immer wieder auf. Einmal ist es die Vermutung oder 
Behauptung, das ursprüngliche Christentum sei schon bald nach seiner 
Entstehung - vor allem durch Paulus - hellenistisch verfälscht oder wenig- 
stens verändert worden. Die •schlichte" Botschaft Jesu von der Nähe des 
Reiches Gottes und seiner Güte sei spekulativ verkompliziert und mit 
allerlei mythischen und philosophischen Vorstellungen vermischt worden. 
Anderseits versteht sich das leidenschaftliche Suchen nach dem historischen 
Jesus als menschlich-wissenschaftliches Verlangen nach objektiver Wirk- 
lichkeit. Man anerkennt die Dokumente des Neuen Testamentes - ein- 
schließlich der synoptischen Evangelien - als bloße Glaubenszeugnisse und 
mißtraut ihrem objektiven Geschichtswert. Im Grunde ist es also der Streit 
um die zuverlässigere Realität, der die Menschen hinter das Neue Testa- 
ment zurückfragen läßt. 

Die These von der Hellenisierung des Christentums soll uns hier nicht 
weiter beunruhigen. Sie wird heute auch von den führenden Wissenschaft- 
lern kaum noch radikal vertreten und taucht höchstens bei Journalisten auf, 
die in den Kommoden der Historie kramen, um alte Ladenhüter dann 
einem weniger informierten Publikum als neueste Erkenntnisse der histo- 
risch-kritischen Methode vorzusetzen83. Für die Richtigkeit dieser Behaup- 

8 Vgl. G. Bornkamm, Paulus, Stuttgart - Berlin - Köln - Mainz 1969, 234 ff. 
8a Typisches Beispiel: Hugh J. Schonfield, Unerhört diese Christen. Geburt und Verwand- 
lung der Urkirche. Wien - München - Zürich 1969. 



Franz-Josef Steinmetz 250 

tung dürfen wir auf die einschlägige Literatur verweisen9. Besonders ein- 
drucksvoll scheint mir in dieser Hinsicht eine Untersuchung von E. Schwei- 
zer zu sein, der schließlich mit Recht fragt: •Wer will da Jüdisches und 
Hellenistisches noch sauber trennen?"10 Zur Zeit des Spät Judentums lebte 
Palästina schon über dreihundert Jahre in einer hellenistischen Umgebung. 
Es ist bezeichnend, daß Paulus je nach Standpunkt der Kritiker sowohl 
Judaisierung als auch Hellenisierung des Christentums vorgeworfen wird, 
wie wir schon andeuteten. Offenbar finden sich bei ihm genügend Elemente 
beider Sphären, um gerade das hervorzuheben, was man ihm vorwerfen 
möchte. Im übrigen gehören seine Briefe zu den ältesten Schriften des 
Neuen Testamentes, sie wurden also vor den synoptischen Evangelien 
schriftlich fixiert, was wiederum anderen Anlaß gab, diese als populäre 
Historisierung des ursprünglichen Kerygmas zu kritisieren. Alle diese 
Phänomene zeigen, in welche Widersprüche sich der bloße Historismus 
verwickelt. Auf einige Fragen kommen wir im letzten Teil dieses Beitrags 
noch einmal zurück. 

Das wissenschaftliche Verlangen nach objektiver Realität, das wir als 
zweites Motiv der heutigen Suche nach dem historischen Jesus heraus- 
stellten, soll uns etwas ausführlicher beschäftigen. Es entspringt ja wohl 
aus dem urmenschlichen Interesse nach möglichst gesicherten Lebensgrund- 
lagen. 

Fragen wir zunächst, was denn bei der anscheinend so verheißungsvollen 
Rückfrage hinter das Neue Testament an Wirklichkeit zutage gefördert 
wurde. Nun, es sind so •tiefsinnige" Wahrheiten wie diese: Jesus war Jude, 
höchstwahrscheinlich ein Nachkomme Davids. Er sprach ein galiläisches 
Aramäisch. Als er auftrat, hatte er Kontakt mit Johannes dem Täufer; 
seine Einstellung diesem gegenüber war positiv. Im Gegensatz zu ihm 
zog er durch das Land, vorwiegend um den See Genesareth; ein Zentrum 
seiner Tätigkeit bildete die Stadt Kapharnaum. Das auffallendste Element 
seiner Tätigkeit waren die Heilungen. Er erregte Aufsehen durch seinen 
Umgang mit Menschen, die als öffentliche Sünder galten. Seine Tätigkeit 
hatte zunächst Erfolg und weckte messianische Hoffnungen in weiten 
Kreisen der Bevölkerung. Zu einem späteren Zeitpunkt erfolgte eine 
bedeutende Verringerung seiner Anhängerschaft, so daß nur eine kleine 
Zahl sich uneingeschränkt zu ihm bekannte. Jüdische Behörden verhandel- 
ten gegen ihn unter der Anschuldigung der Gotteslästerung. Die römische 

• Vgl. P. Stodoneier, Hellenismus und Christentum, in: Sacramentum mundi II, Freiburg 
1968, sp. 665-676. E. Güttgemanns, Offene Fragen zur Formgeschichte des Evangeliums. 
München 1970, 195-223; W. G. Kümmel, Das Neue Testament im 20. Jahrhundert, Stutt- 
gart 1970, 72-84. 
10 Erniedrigung und Erhöhung bei Jesus und seinen Nachfolgern, Zürich 1955, 131. 



Geht das paulinische Christentum zu Ende? 251 

Behörde unter Pontius Pilatus verurteilte ihn aufgrund der Anschuldi- 
gung, er sei ein gefährlicher politischer Messiasprätendent. Am Nachmittag 
vor dem Passahfest wurde er an einem Ort nicht weit von der Stadtmauer 
gekreuzigt. Das Datum seines Todes ist Freitag, der vierzehnte Nisan des 
Jahres 27 oder 30. Sein Grab wurde - nach dem vorliegenden Überliefe- 
rungsmaterial - am Tage nach dem Sabbat leer vorgefunden. Die Jünger 
Jesu haben erklärt, ihn als Lebenden gesehen und gesprochen zu haben11. 

Die Realität, die unser geistiges Auge so berührt, ist folglich bloß das, 
was man mit Recht die •superficies historica" (Oberfläche der Geschichte) 
genannt hat. Auch die Worte Jesu, die man auf diese Weise erreicht, 
sind Worte eines Rabbi, der Aufsehen erregt hat. Das Problem des Glau- 
bens an die göttliche Offenbarung in Jesus wurde lediglich zurückverlagert 
und verschoben. Von stabilerer Lebensgrundlage kann keine Rede sein18. 

Erfreulicherweise haben in den letzten Jahren etliche Theologen in die- 
ser Frage eine kritischere Haltung eingenommen. Leider aber hat man 
ihnen bisher nicht genügend Gehör geschenkt. Sie sollen daher hier noch 
einmal zu Wort kommen und für sich selbst sprechen: 

Schon 1963 schrieb H. Schlier: •Natürlich sind Leben und Sterben Jesu 
samt Worten und Taten direkt oder indirekt die Quelle aller theologischen 
Reflexionen der ntl. Autoren. Und gewiß lassen sich auch entscheidende 
Züge des Jesusgeschehens historisch rekonstruieren. Aber das Bemühen 
einer Theologie des NT, der Versuch, die Glaubensverkündigung des NT 
in ihren theologischen Aussagen zu erhellen, kann von beidem absehen. 
Ja, sie muß es. Sonst entsteht der Eindruck, als gäbe es neben den einzigen 
legitimen Interpretationen des cVrju<x XQIOTOü durch die vier Evangelien 
noch eine andere, die des historischen Bildes, das sich der Historiker von 
diesem Geschehen macht. Und leicht werden dann, wie die Geschichte der 
ntl. Forschung zeigt, die Aussagen der vier Evangelien an diesem fünften 
gemessen. Es gehört zu den Unbegreiflichkeiten des theologischen Zeit- 
geistes, daß oft diejenigen, die strikt daran festhalten, der Zugang zum 
Heilsgeschehen sei durch die Kirche dem Glauben gewährt, in bezug auf 
die Urkirche eine Ausnahme machen und meinen, Jesus sei nicht durch die 
Interpretation der Evangelisten und im Sich-Einlassen auf ihr Verhältnis 
zur Jesusgeschichte zugängig, sondern durch eine historische Rekonstruk- 
tion. So groß ist das Sicherungsbedürfnis, das man durch eine .objektive' 
Rückführung auf das Verständliche, wie sie die Historie betreibt, erfüllt 
zu sehen meint. Daß in diesem Punkt die Verteidiger der Historizität der 

11 Vgl. A. Polag, Historische Bemerkungen zum Leben Jesu, in: Lebendiges Zeugnis, Ok- 
tober 1971, 33-46. 
12 Vgl. S. Kierkegaard, Kann man aus der Geschichte etwas über Christus zu wissen bekom- 
men? in: Einübung im Christentum, Düsseldorf - Köln 1962, 23 ff. 



Franz-Josef Steinmetz 252 

Darstellung des Jesusgeschehens in den Evangelien mit den Angreifern 
einig sind, mag noch hingehen. Schlecht beraten aber wäre man, wenn man 
durch das Pochen auf den historischen' Zugang zum Heilsgeschehen eine 
sehr beschränkte und vorübergehende Grundeinstellung zur Geschichte 
sanktionierte und darüber die Geschichte versäumte"13. 

Das spezifische Problem Paulus-Jesus kommentierte /. Blank 1968 fol- 
gendermaßen: •Für unsere heutige Frage nach dem historischen Jesus' 
(bietet sich) bei Paulus fast überhaupt kein Anhaltspunkt. Er hat sich dafür 
weder besonders interessiert noch nicht interessiert; jede derartige Behaup- 
tung ist ihm gegenüber wohl eine moderne Unterstellung und jeder weitere 
Streit darüber müßig. Diese Frage existierte für ihn ganz einfach nicht. 
Was Paulus angeht, so ist es ohne Sinn, zu fragen, warum er so wenig 
historisches Material' bietet. Man könnte auch den Spieß einmal umdre- 
hen und das moderne historische Bewußtsein durch Paulus fragen lassen, 
ob es sich mit seiner historischen Verbissenheit nicht auf einem Holzweg 
befindet? Wenn man auf bestimmte Fragen keine Antwort bekommt, 
dann muß die Schuld nicht unbedingt bei dem Befragten liegen; es kann 
auch daran liegen, daß nicht die richtigen Fragen gestellt werden, auf die 
man wirklich Antwort bekäme"14. Die Stellungnahme von Blank klingt 
vielleicht nicht so dogmatisch-ablehnend wie die von Schlier. Daß es sich 
aber auch bei ihm keineswegs um eine zufällig resignierte Bemerkung, 
sondern um tiefere Einsicht handelt, beweisen seine allgemeinen Aus- 
führungen zur heutigen Diskussion: •Zu beachten bleibt allerdings, daß 
der erfragte .historische Jesus', gemessen an der Absicht der Überlieferung 
und Verkündigung, insofern eine .Objektivation' und .Abstraktion' dar- 
stellt, als bei dieser methodischen Rückfrage ein der Überlieferung und 
dem Kerygma anhaftendes Moment verselbständigt und aus dem Gesamt- 
zusammenhang herausgelöst wird. Dabei spielt das .historische Bewußt- 
sein' der Moderne eine entscheidende Rolle. In diesem Zusammenhang 
wäre der Frage- und Erkenntnishorizont des historischen Bewußtseins 
selbst noch einmal kritisch in Rechnung zu stellen: historische Erkenntnis 
als .vermittelte Erfahrung des Wirklichen' (experience mediate du reel) 
ist eine Art von .Glaubenserkenntnis' (im Sinn der .fides historica') mit 
einzelnen, in ihrem Charakter bedingten, dem Grade nach .wahrschein- 
lichen' Resultaten. So darf gerade das ,Historische' nicht unbesehen verab- 
solutiert werden, wenn auch nach ihm vielleicht gefragt werden muß. Im 
besonderen Fall des historischen Jesus' kommt hinzu, daß die Überliefe- 
rung, auch die als .echt' anzusprechende - daß es sie gibt, ist nicht zu 

13 Biblische und dogmatische Theologie, in: Besinnung auf das Neue Testament, Freiburg 
1964, 28 Anmerkung 3. 
14 Paulus und Jesus, 324. 



Geht das paulinische Christentum zu Ende? 253 

bezweifeln -, darauf angelegt ist, ein historisch-objektiviertes und distan- 
ziertes Verhältnis zu Jesus aufzuheben"15. 

Den meines Wissens scharfsinnigsten - in einzelnen Punkten vielleicht 
übers Ziel hinausschießenden - Angriff gegen den exegetischen Mode- 
Trend von heute startete 1969 G. Strecker. Seine Ausrichtung kann ich 
nur unterstreichen: •Gewiß ist Glaube nicht mit auf das Subjekt be- 
schränktem Erleben zu verwechseln, sondern, wie dies für jedes Existenz- 
verständnis zutrifft, ein ,Relationsgeschehen', da er auf ein anderes ver- 
weist, das er nicht selbst ist. Aber das Transsubjektive, auf das der Glaube 
sich beruft, kann nicht als .objektive Heilstatsache', als etwas allgemein 
Erfahrbares verstanden werden, das auch dem Profanhistoriker zugäng- 
lich wäre. Vielmehr ist das, was dem Glaubenden Gewißheit gibt, nicht 
demonstrierbar, sondern unauflöslich mit dem Ereignis des Glaubens ver- 
bunden: allein im Vollzug des Glaubens ereignet sich Glaubensgewißheit. 
Und nur eine Theologie, die dem Verdacht des Illusionismus unterliegt, 
könnte die Ansicht propagieren, das dem Glauben innewohnende Risiko 
könne durch die Rückfrage auf den historischen Jesus vermieden oder auch 
nur vermindert werden, in dem Jesus als eine dem Glauben voraufgehende 
Instanz erscheint"16. 

Wir kommen zu R. Rahner. Auch von ihm gibt es ausführliche •Bemer- 
kungen zur Bedeutung der Geschichte Jesu für die Katholische Dogma- 
tik"17. Darin stellt er - abgesehen von einigen Selbstverständlichkeiten - 
zunächst einmal fest, daß •die genauere Frage, wie sich dogmatische Theo- 
logie und Fundamentaltheologie, Glaube und glaubensbegründende ge- 
schichtliche Erfahrung wirklich genau zueinander verhalten, noch gänzlich 
offen" sei. Leider fällt die Antwort Rahners in diesem Aufsatz etwas 
mager aus. Er konzentriert sich im Grunde auf das Problem •Ist Jesus 
auferstanden, in einer Weise, daß dieses Ereignis sich nicht einfach bloß 
und allein im Glaubensbewußtsein der Jünger abspielt, sondern dieses 
Bewußtsein sich auf diese Auferstehung (wie immer sie genauer zu inter- 
pretieren sein mag) als auf einen dem Glauben vorausliegenden, wenn 
auch nur in ihm erfaßbaren Grund bezieht?" - Rahner vertritt die Ansicht, 
es sei •eine von der katholischen Dogmatik noch gar nicht explizit bedachte 
und so auch nicht implizit von ihr schon eindeutig beantwortete Frage, ob 
die Dogmatik sich vom Exegeten her mit der positiven Beantwortung 

15 A. a. O. 59; Blanks Aufsatz über Jesus von Nazareth im Herder-Bildband •Der Mann 
aus Galiläa" (1971) kann ich demgegenüber nur als Abfall von ursprünglicher Problem- 
Höhe empfinden. 
16 Die historische und theologische Problematik der Jesusfrage, in: Evangelische Theolo- 
gie 29 (1969) 453-476; 468 f. 
17 In: Die Zeit Jesu (Festschrift für H. Schlier) Freiburg 1970, 273-284. 



Franz-Josef Steinmetz 254 

(dieser) Frage (über die Auferstehung Jesu) allein begnügen kann und 
die christologischen Aussagen über Jesus selber allein aus dem fundamen- 
taltheologisch begründeten Glauben an die Auferstehung entwickeln kann, 
auch wenn sie auf das geschichtliche Zeugnis des Exegeten von einem 
,messianischen' Bewußtsein des vorösterlichen Jesus als positive Aussage 
verzichtet". Rahner will damit nichts präjudizieren, aber er weiß eben, 
daß hinsichtlich des Selbstverständnisses des historisch noch greifbaren 
vorösterlichen Jesus sehr schwere Probleme gegeben sind. Folglich ist es 
nur allzu verständlich, wenn Rahner seine neueste Christologie mit den 
Sätzen beginnt: •Es ist für eine Christologie fundamentaltheologisch und 
menschlich legitim, von unserem faktisch bestehenden Verhältnis zu Jesus 
Christus auszugehen ... Dieses christliche Verhältnis zu Jesus Christus 
meint ihn in einer ursprünglichen Einheit seines ,Ansich' und seiner Be- 
deutung für uns', ohne daß diese Einheit adäquat auflösbar wäre"18. 

Daß O. Kuss in seinem Paulusbuch auf dieser Linie liegt, kann nach dem 
Gesagten kaum noch verwundern. Mit Recht erklärt er massiv: •Wer sich 
nicht in der Lage sieht, den heilschaffenden Gott am Werke zu erkennen, 
wenn Paulus das Ereignis Jesus von Nazareth in der für ihn charakteri- 
stischen Weise deutet, verläßt doch wohl den ,Boden' des Neuen Testa- 
mentes überhaupt"19. Ich darf hinzufügen: Er betreibt im Grunde Vivi- 
sektion. 

Trotzdem sei F. J. Schierse noch einmal ins Gespräch gerufen; haben 
doch seine kritischen Fragen diesen Beitrag prinzipiell veranlaßt. Von ihm 
herausgegeben, erschien neuestens ein reichhaltiges Materialbuch über 
Jesus von Nazareth. Man sollte meinen, daß die Parole •Weg von Pau- 
lus - zurück zu Jesus" darin doch irgendwie analysiert werden müßte. 
Leider Fehlanzeige - abgesehen von etlichen Bemerkungen, die die Vor- 
liebe Schierses für den historischen Jesus klar erkennen lassen20. Bezeich- 
nenderweise beruft er sich im Anschluß an W. Trilling angesichts des 
•heiligen Restes", den uns die Bibelwissenschaft übriggelassen habe, um 
den Glauben an Jesus zu begründen, auf den Apostel. •Übrigens hat auch 
schon Paulus (aus anderen Gründen) das Leben Jesu auf wenige entschei- 
dende Punkte reduziert, und niemand kann behaupten, sein Jesusglaube 
sei unvollkommen, weil er sich weder auf die Jungfrauengeburt noch auf 
die Wunder, noch auf das göttliche Selbstbewußtsein Jesu beruft"21. Man 
sieht, wie schwer es ist, konsequent zu bleiben, und wie wenig weit selbst 
gefeierte Schlagworte tragen. 

18 K. Rahner - W. Thüsing, Christologie - systematisch und exegetisch. Freiburg 1972, 18. 
19 Paulus, 450. 
*° Vgl. die Besprechung in dieser Zeitschrift, S. 314, sowie in Bibel und Kirche 1972, 46 f. 
" Jesus von Nazareth (Grünewald-Materialbücher 3). Mainz 1972, 213. 



Geht das paulinische Christentum zu Ende? 255 

Natürlich sind wir damit sozusagen vor dem Brennpunkt des Problems, 
den Gefahren einer Kerygma-Theologie oder gar gnostischer Ideologien 
stehengeblieben. Wir würden damit ein zu weites Land betreten. Lediglich 
die Frage sei noch erlaubt, was man denn mit dem oft so bedeutungsvoll 
vielsagend herangezogenen Begriff •Gnosis" eigentlich abwehren will. 
Ich verstehe darunter vor allem das, was K. Rahner Gnosis im heterodoxen 
Sinn nennt. Er definiert sie als •Erkenntnis, die nicht einer personalen, 
gnadenhaften Selbsterschließung Gottes, sondern dem zu entdeckenden 
Wesen des Menschen selbst entstammt, also letztlich gnostisches .Selbst- 
bewußtsein', nicht gehorsames Hören des anderen Gottes, Glaube ist. Ob 
diese emanzipierte Heilserkenntnis dann mehr in der Form einer esoteri- 
schen Mystik... oder in mehr rationalistischer Form auftritt... ist letztlich 
unerheblich"22. Wo diese Gefahr heute größer ist, ob bei Paulus oder bei 
den Rekonstrukteuren eines •historischen Jesus", darüber sollte man 
wenigstens weiter nachdenken. Oder ist die Entscheidung schon gefallen? 

Daß mit dem Gesagten keine Monopolstellung des Apostels Paulus 
behauptet oder verteidigt werden soll, versteht sich von selbst. Wo sie 
etwa vorherrschen sollte, müßte sie abgebaut werden, allerdings nicht 
zugunsten des •historischen Jesus (vgl. Jo 16, 7: •Ich sage euch die Wahr- 
heit: Es kommt euch zugute, daß ich euch verlasse"), sondern zugunsten 
des ganzen neutestamentlichen Kanons. Die christliche Offenbarung wurde 
in der Tat nicht bloß durch Paulus, sondern ebenso durch die Synoptiker, 
durch Johannes, durch die Deuteropaulinen, durch die Pastoralbriefe usw. 
vermittelt. Sie alle sind Offenbarungsquelle, ergänzen, korrigieren, inter- 
pretieren sich gegenseitig, sind gleichermaßen zu berücksichtigen23. Die 
Frage nach dem Kanon im Kanon sowie nach seiner verbindlichen Aus- 
legung ist berechtigt und verlangt eine mehrdimensionale Hermeneutik. 
Zunächst jedoch kommt es auf eine ehrlichere Berücksichtigung des ganzen 
Kanons in der Predigt derjenigen an, die sich Christen nennen. Die 
konkreten Kirchen haben da sicher noch manches aufzuarbeiten. Es ist gar 
nicht nötig, auf den •historischen Jesus" zu rekurrieren, um etwa Sach- 
kritik an bestehenden Institutionen üben zu können. Das •Messer" des 
Schrift-Kanons ist dafür vorläufig immer noch scharf genug. Für die 
römisch-katholische Kirche könnte das aber gerade bedeuten, daß wir allen 
Ernstes wieder mehr in die Schule des Paulus gehen; denn paulinische 
Theologie oder Exegese nahm bei uns in den vergangenen Jahrhunderten 
kaum den Raum ein, der ihr eigentlich gebührte. Für andere Kirchen mögen 

** LThKBd. IV, sp. 1020. 
83 Der Vorrang der Evangelien, der vom Zweiten Vatikanum in der Konstitution über die 
göttliche Offenbarung Nr. 18 festgestellt wird, bedeutet jedenfalls keine Abwertung pauli- 
nischen Schrifttums, wie Nr. 20 beweist. 



Franz-Josef Steinmetz 256 

die Akzente anders gesetzt werden, bei den einen mangelt es hier, bei ande- 
ren dort. Nur bei möglichst vollständiger Berücksichtigung des ganzen 
Kanons ist jedoch überhaupt eine wachsende ökumenische Annäherung der 
verschiedenen Konfessionen für die Zukunft zu erhoffen. Ein Jesus aus 
der Retorte der Historiker würde voraussichtlich nur wieder zu neuen 
theologischen Schulen und Spaltungen führen. 

Die •Fremdheit" des Paulus 

Ist die Stellung des Apostels Paulus innerhalb des neutestamentlichen 
Kanons grundsätzlich anerkannt, dann bleibt natürlich noch das Problem 
seiner - wie man zu sagen pflegt - ganz spezifischen Fremdheit. Kein erfah- 
rener Seelsorger wird leugnen, daß vieles in den paulinischen Briefen dem 
heutigen Menschen zunächst nur schwer verständlich ist. Als junger Kaplan 
war ich sogar einmal recht beeindruckt von einem Pfarrer, der jene selt- 
same Sonntagslesung aus dem Galaterbrief über die beiden Testamente 
(4, 21-31) mit der Bemerkung ausfallen ließ: •Das versteht sowieso keiner 
mehr, singen wir stattdessen lieber ein Lied!" - Heute bin ich der Ansicht, 
daß die Problematik einer legitimen und brauchbaren Umsetzung paulini- 
schen Denkens und Schreibens für unser technisches Zeitalter im allgemei- 
nen nicht größer ist als die des biblischen Denkens überhaupt. Man sollte 
sie nicht unterschätzen, aber man sollte sie nicht übertreiben24. Der Prozent- 
satz der Texte, die ohne weiteres •übersetzbar" sind, dürfte kaum geringer 
sein als der, die uns erhebliche Schwierigkeiten bereiten. Bei gutem Willen 
und einigermaßen sachkundiger Einführung scheint mir der Zugang nur 
äußerst selten absolut versperrt. Greifen wir einige Probleme heraus. 

Man klagt in unserer Zeit vor allem über die große Fremdheit der pauli- 
nischen Rechtfertigungslehre. Für die Luther-Variation derselben hat dies 
der Lutherische Weltbund 1963 in Helsinki ausdrücklich bestätigt25. Es 
fehlen heute anscheinend viele der paulinischen Voraussetzungen. Der 
moderne Mensch leidet nicht mehr in erster Linie an der Unerfüllbarkeit 
und dem Druck religiöser Gesetze, sondern unter dem Druck der Arbeit, 
der Leistungsgesellschaft, der politischen Systeme. Er sucht Freiheit und 
Befreiung wie eh und je, aber er sucht sie nicht so sehr im Glauben allein, 
den Paulus anbietet, sondern in der konkreten Veränderung der Verhält- 
nisse und in der Umwälzung von gesellschaftlichen Strukturen. Zu sagen ist 

24 Vgl. F. J. Steinmetz, Der Anspruch des biblischen Wortes, in: Verantworteter Glaube 
(hrsg. v. O. Knoch u. F. Wulf), Stuttgart - Würzburg 1971, 35-47. 
25 Vgl. Herderkorrespondenz 18 (1963/1964) 17 f. sowie die ausgezeichnete Replik von H. 
Conzelmann, Die Rechtfertigungslehre des Paulus: Theologie oder Anthropologie? in: 
Evangelische Theologie 28 (1968) 389-404. 



Geht das paulinische Christentum zu Ende? 257 

allerdings, daß schon die Rechtfertigungslehre des Paulus weit vielschich- 
tiger ist, als die eine oder andere konfessionelle Tradition wahrhaben 
möchte, und daß sie die radikale Befreiung von Macht und Gewalt durch- 
aus einkalkuliert. Freilich sieht Paulus das Heil nicht zutiefst und allein 
in der Änderung von Sozialstrukturen, sondern im Vertrauen auf Gottes 
eschatologische Umkehrung aller Werte und in seiner Liebe. Aber wer 
ist heute noch so naiv zu meinen, daß wir bei aller nötigen innerweltlichen 
Anstrengung auf diese Perspektive verzichten könnten? Man denke nur an 
das allgemeine Phänomen Angst, das unsere Gesellschaft durchzieht, und 
die allgemein anerkannte Unmöglichkeit einer definitiven Befreiung. Ent- 
weder hält sich der heutige Mensch bei seiner Arbeit an die vertraglich 
festgelegten Richtlinien und Vorschriften und geht dabei das Risiko ein, 
als zu langsam und unproduktiv •ausgebootet" zu werden, oder aber er 
erfüllt mit letzter Kraft das gewünschte Pensum, um in der Angst zu leben, 
so gerade nicht vorschriftsgemäß und sorgfältig genug gehandelt zu haben. 
Wer wird uns aus diesem Dilemma befreien? Doch offenbar nur die Er- 
kenntnis, daß der Anspruch der menschlichen Gesellschaft nicht das letzte 
sein darf, was unser Leben bestimmt. Was aber ist das anders als das 
paulinische •Abseits vom Gesetz" (Rom 3,21) und •Nicht wieder in das 
Joch der Sklaverei eingespannt" (Gal 5,1)? - Dazu wäre freilich noch 
vieles zu sagen, aber es geht ja hier nicht um ausgeführte Lösungen, son- 
dern um Hinweise. 

Was die vielschichtige Frage der Auseinandersetzung zwischen Paulus 
und dem Judentum betrifft, die mit seiner Rechtfertigungslehre zusam- 
menhängt, so sei wenigstens eine kleine Bemerkung angefügt. Jede mensch- 
liche Auseinandersetzung bewegt sich in den Grenzen einer konkreten 
Situation. Daß das Judentum als ganzes sich von Paulus nicht adäquat 
verstanden fühlt, kann so gesehen nicht verwundern. Paulus schreibt kein 
abstraktes Lehrbuch, sondern konkrete Briefe aus persönlicher Erfahrung. 
Wie wenig antisemitisch er denkt, beweist sein Römerbrief, der im Grunde 
eine einzige Apologie echt jüdischen Geistes ist. Hätte man ihn gründlicher 
studiert, wäre manch unglückliche kirchliche Kontroverse bezüglich einer 
göttlichen Verwerfung Israels zweifelsohne unterblieben. Etliche Passagen 
im Johannes- und Matthäusevangelium sind in dieser Hinsicht weit kriti- 
scher zu beurteilen. Womit jedoch auch diese Problematik auf eine all- 
gemein neutestamentliche Ebene angehoben ist. Ein spezifisch paulinisches 
Problem liegt hier kaum vor. 

Bezüglich der beiden verschiedenen Glaubensweisen, die M. Buber im 
Alten Testament und bei Paulus anzutreffen meinte, denke ich, man 
könne sich dem Urteil von W. Kasper anschließen, der seine Antwort wie 
folgt zusammenfaßt: •Wenn Paulus ... von dem Glauben an Jesus Chri- 



Franz-Josef Steinmetz 258 

stus spricht, dann meint er nicht nur einen Glauben, der sich auf Jesus 
Christus richtet, sondern den Glauben als Eingelassenwerden in Jesu 
innerste Haltung gegenüber dem Vater. Gerade in seiner diristologischen 
Verwurzelung ist das neutestamentliche Glaubensverständnis kein Zu- 
rückfall unter das Niveau des Alten Testamentes, sondern dessen radika- 
lisierende Überbietung. Glauben bedeutet auch hier ein Amen-sagen zu 
Gott mit allen Konsequenzen. Jesus ist der Glaubende schlechthin, und er 
ist zugleich derjenige, der uns zum Glauben erweckt und befreit. Die 
Nachfolge Jesu ist darum nicht äußere Nachahmung, sondern Nachfolge 
im Glauben"26. 

Die spezifische Problematik der Naherwartung des Weltendes und des 
Weltgerichtes (Wiederkunft Christi), in der Paulus offenbar gelebt hat 
(vgl. 1 Thess 4,13-18), scheint manchen ein unüberwindbares Hindernis 
für die Aktualisierung zu sein. Man muß hier jedoch unterscheiden. Die 
Parolen, die der Apostel infolge seiner Erwartung ausgibt, und die Kon- 
sequenzen, die er zieht, sind aufs Ganze gesehen weitaus akzeptabler als 
seine schnellfertigen Ausleger uns heute weismachen möchten. Das meiste 
davon ist mit ein wenig Sinn für Stets-Erwartung durchaus umzusetzen. 
Nicht die Ansicht des Paulus ist hier im Grunde unannehmbar, sondern 
der weltflüchtige Aszetismus, den fromme Prediger - vielleicht in gutge- 
meinter, aber kurzsichtiger Absicht - in ihn hineingelesen haben. Hätte 
man z. B. jenen berühmten Satz •Jeder hat seine eigene Gabe, wie sie Gott 
ihm gegeben hat, der eine so, der andere so" (1 Kor 7, 7) in der kirchlichen 
Aszetik wirklich ernstgenommen, dann wären zahlreiche unglückliche 
Ratschläge unterblieben. Wie bescheiden und umsichtig ihnen gegenüber 
wirkt die Bemerkung des Paulus: •Das ist zwar nur meine Meinung, doch 
ich glaube immerhin auch den Geist Gottes zu besitzen" (1 Kor 7,40). Um 
die Weisungen des Apostels gerecht zu würdigen, sind freilich die Regeln 
der Hermeneutik zu berücksichtigen. Wo das aber geschieht, da zeigt sich 
auch dem heutigen Leser eine pastorale Klugheit und spirituelle Weite, 
die im Grunde nur faszinieren kann und zu befreiendem Einfallsreichtum 
verhilft. 

Das gilt m. E. nicht weniger für die sogenannte patriarchalische Menta- 
lität des Apostels, die er mit vielen seiner Zeitgenossen teilt. Auch er ist 
ein Kind seiner Zeit, jedoch nicht ihr Sklave. Schon im Galaterbrief erklärt 
er ausdrücklich, daß die herkömmlichen Klassenunterschiede der alten 
Welt durch Christus aufgehoben und überwunden sind. •Da gilt nicht 
mehr: Jude oder Grieche, nicht mehr Sklave oder Freier, nicht mehr: 

26 Einführung in den Glauben, Mainz 1972, 78; vgl. W. Thüsing, Per Christum in Deum. 
Studien zum Verhältnis von Christozentrik und Theozentrik in den paulinischen Haupt- 
briefen, Münster 1969. 



Geht das paulinische Christentum zu Ende? 259 

Mann oder Frau, denn alle seid ihr Einer in Christus Jesus!" (3,28). Folg- 
lich ist die berühmt-berüchtigte Anweisung aus dem ersten Korintherbrief, 
•die Frauen sollen in den Gemeindeversammlungen schweigen. Denn es 
ist ihnen nicht gestattet, das Wort zu ergreifen. Sie sollen sich unterordnen, 
wie es ja auch das Gesetz sagt" (14,34), im Licht jener Zielvorstellung zu 
lesen und auszulegen. Sie gilt zunächst für eine ganz bestimmte historische 
Situation und richtet sich gegen Schwärmer (fehlt sogar in verschiedenen 
Handschriften), und war von Paulus niemals als allgemein verbindliches 
Gotteswort für alle Zeiten gedacht. In einem anderen Kapitel des gleichen 
Briefes wird unumstritten vorausgesetzt, daß eine Frau im Gemeinde- 
gottesdienst als Prophetin spricht (11,5). Bei aller Prägung durch seine 
geschichtliche Herkunft hat Paulus niemals einen so verschrobenen Patriar- 
chalismus vertreten, wie ihm heute einige unterschieben möchten. Seine 
Tendenz bezüglich des Verhältnisses von Mann und Frau war im Grunde 
schon die, die sich dann später in Eph 5, 21 artikuliert: •Seid euch gegen- 
seitig Untertan in der Furcht Christi". Unverständlich bleibt uns hingegen 
seine Argumentation in der Frage der Verschleierung der Frau (1 Kor 11, 
3-16). Was jedoch die Sache selbst in der damaligen Situation (natürlich 
nicht in der heutigen!) betrifft, so scheint ein Verständnis, wie es E. Käse- 
mann andeutet, nicht abwegig: •Dem Apostel geht es hier wie stets um die 
Freiheit, die sich zum Dienen gerufen weiß, und sie eben sieht er bedroht, 
wo Enthusiasmus an bestehender Ordnung rüttelt und im Namen des Gei- 
stes sein vermeintlich gutes Recht proklamiert. Der Christ wird als Christ 
durch den Dienst bestimmt. Geist hört auf, heiliger Geist zu sein, wenn die- 
ses Kriterium christlicher Existenz in der Welt verdunkelt, gefährdet oder 
gar aufgehoben wird"27. 

Problematisch bleibt nach wie vor die Ansicht des Paulus über das Ver- 
hältnis des Christen zur Obrigkeit in Rom 13. Hier ist nicht der Platz, aus- 
führlicher darauf einzugehen. Es ist sicher gefährlich und abwegig, dieses 
Kapitel ohne längeren kritischen Kommentar heute noch vorzutragen. Ob 
die Einseitigkeit dieser Schriftstelle größer als die von anderen ist, sei da- 
hingestellt. Im Grunde bedarf jede neutestamentliche Perikope der Ergän- 
zung durch andere. Nicht Paulus oder gar ein Stück von ihm darf Kanon 
christlichen Lebens werden, sondern stets nur die ganze Bibel. 

Was seine schwer verständliche Sprache und die komplizierten Vorstel- 
lungen seiner Theologie betrifft, so möchte ich noch folgendes zu bedenken 
geben. Das Motiv ist so alt, wie das Neue Testament selbst (vgl. 2 Petr 
3, 16). Paulus war einer der gebildetsten Menschen seiner Zeit. Er setzte 
schon damals einiges voraus. Es kann nicht gutgehen, wenn man ihn heute 

87 Exegetische Versuche und Besinnungen II, Göttingen 1965, 218. 



Franz-Josef Steinmetz 260 

kommentarlos und dazu noch in Form von unglücklich zerschnittenen Peri- 
kopen jedwedem Christen unterschiedslos vorsetzt. Zu fragen ist einfach, 
welche Konsequenzen man daraus zu ziehen beliebt. Will man etwa die 
leichtere Verständlichkeit zum Maßstab für die Qualität eines Autors ma- 
chen? Dann würden gewiß viele der sich heutzutage so übergescheit artiku- 
lierenden Theologen gegenüber Paulus den kürzeren ziehen; denn nicht 
wenig von dem, was da zur Beglückung der Christen literarisch zum besten 
gegeben wird, ist alles andere als leicht verständlich. Und müßte man mit 
solchem Kriterium nicht auch Jesu Worte als unnötige Belastung empfin- 
den? Freilich heißt es von ihm, daß sein Joch sanft sei und seine Last leicht 
(Mt 11, 30). Was jedoch keineswegs dazu führte, daß alle ihn verstanden, 
sondern nur die, denen es gegeben war (Mt 13, 11-17). Und selbst die tun 
sich schwer genug, so daß er fragen muß: •Dies Gleichnis versteht ihr nicht? 
Wie wollt ihr dann die übrigen Gleichnisse alle verstehen?" (Mk 4, 13). So 
leicht und selbstverständlich ist die Lehre Jesu nun auch wieder nicht zu 
begreifen. Wer anderer Ansicht ist, der mache die Probe aufs Exempel und 
mute sich und seinen Hörern einmal die sogenannte Bergpredigt zu. Er 
wird wahrscheinlich bald von seiner Naivität befreit sein. 

Geradezu lächerlich finde ich die Vorurteile gegen die polemische Art des 
Paulus. Man vermutet ein unglückliches, unausgeglichenes Naturell, man 
behauptet, er sei wohl kaum ein ausgesprochen liebenswürdiger Mensch ge- 
wesen, er habe seine Gegner oftmals einseitig und ungerecht verurteilt, er 
sei eine Herrschernatur, habe immer recht und zeige weniger Gefügigen 
leicht die rauhe Seite ... Es fehlt zweifellos nicht an Passagen in seinen 
Briefen, die derartige Empfindungen auslösen können. Man denke etwa an 
Phil 3, 2: •Nehmt euch in acht vor den Hunden, vor den bösen Arbeitern, 
vor den Leuten von der Zerschneidung!" Oder an Gal 5, 12: •Ach, mögen 
sich doch gleich entmannen lassen, die euch aufhetzen!"•Recht unsanft 
klingt auch 1 Kor 15, 36: •Du Tor! Aus dem Samen, den du ausstreust, 
wächst kein Leben, wenn das Samenkorn nicht zuvor stirbt." Die Zahl ähn- 
licher Stellen ist nicht gering. 

Über die pädagogische oder pastorale Klugheit solcher Polemik kann 
man verschiedener Meinung sein, und wie sich das alles mit dem ebenso 
paulinischen Grundsatz der Rücksichtnahme (etwa Rom 14, 13) vereinbaren 
läßt, ist nicht leicht zu sehen. Nur wäre es töricht, aus all dem den Vorwurf 
eines •unjesuanischen" Christentums ableiten zu wollen; denn eben jener 
Jesus, der einerseits die Weisung gibt: •Schon jeder, der seinem Bruder 
zürnt, sei dem Gericht verfallen usw." (Mt 5, 22), zögert keinen Augenblick, 
bestimmte jüdische Kreise (ähnlich wie Johannes der Täufer) als Schlan- 
gen und Natternbrut anzureden (Mt 23, 33) oder als übertünchte Gräber, 
die von außen schön aussehen, innen aber von Totengebeinen und allem 



Das Bewußtsein der Gegenwart Gottes 261 

möglichen Unrat starren (Mt 23, 27). Damit sei keineswegs einer unquali- 
fizierten Polemik das Wort geredet. Wohl aber möchten wir aufs neue zu 
bedenken geben, daß ein lammfrommes Christentum, das alle menschlichen 
Differenzen geräuschlos zu regeln versteht, weder dem Stil der Evangelien 
noch dem des übrigen Neuen Testamentes entspricht. 

Die Zahl der Themen, die Paulus in seinen Briefen aufgreift, ist groß. Na- 
türlich sind nicht alle von gleichermaßen greifbarer Aktualität, vieles bleibt 
uns in der Tat auf den ersten Blick fremd. Wir müssen uns über weite 
Strecken zunächst in seine Lage hineindenken. Trotzdem sind die Analo- 
gien dazu in der heutigen Zeit nicht so schwer zu finden, wie manche be- 
fürchten. (Man lese nur wieder einmal mit etwas Muße seine beiden Korin- 
therbriefe.) Das Repertoire ist beschränkt. Paulus reicht nicht für alle Le- 
benslagen, und das, was man aus ihm gemacht hat, seine •Lehre", die ver- 
schiedenen paulinischen •Theologien", sie werden heute weniger faszinie- 
ren. Jedes klassische Schauspiel bedarf der kongenialen Aufführung, um 
seine Wirkung nicht zu verfehlen. Aber es wäre eine entsetzliche Verar- 
mung, wollte man Paulus gerade heute verabschieden, in einer Zeit, die 
vielleicht mehr als andere nach einem tiefer reflektierten Christentum ver- 
langt. Seine Briefe sind ein unvergänglicher Beitrag zu menschenwürdigem 
Leben28. 

Das Bewußtsein der Gegenwart Gottes 
als Problem heutiger Spiritualität 
Erhard Kunz SJ, Frankfurt a. M. 

Ein älterer Priester, der lange Zeit als Spiritual und Beichtvater tätig war, 
äußerte vor einigen Wochen in einem Gespräch sein Bedauern darüber, daß 
in der heutigen Verkündigung und geistlichen Unterweisung kaum noch 
von der Nähe Gottes und vom Wandel in der Gegenwart Gottes gesprochen 
werde; dabei sei doch seiner Erfahrung nach das Bewußtsein der Gegen- 
wart Gottes für ein religiöses Leben von entscheidender Bedeutung. - Tat- 

28 Vgl. J. Blank, Paulus und Jesus, München 1968, 323 f. 




