Das Bewufitsein der Gegenwart Gottes 261

moglichen Unrat starren (Mt 23, 27). Damit sei keineswegs einer unquali-
fizierten Polemik das Wort geredet. Wohl aber méchten wir aufs neue zu
bedenken geben, dafl ein lammfrommes Christentum, das alle menschlichen
Differenzen gerduschlos zu regeln versteht, weder dem Stil der Evangelien
noch dem des iibrigen Neuen Testamentes entspricht.

%

Die Zahl der Themen, die Paulus in seinen Briefen aufgreift, ist grofl. Na-
tirlich sind nicht alle von gleichermafien greifbarer Aktualitit, vieles bleibt
uns in der Tat auf den ersten Blick fremd. Wir miissen uns iiber weite
Strecken zunéchst in seine Lage hineindenken. Trotzdem sind die Analo-
gien dazu in der heutigen Zeit nicht so schwer zu finden, wie manche be-
fiirchten. (Man lese nur wieder einmal mit etwas Mufle seine beiden Korin-
therbriefe.) Das Repertoire ist beschrankt. Paulus reicht nicht fiir alle Le-
benslagen, und das, was man aus ihm gemacht hat, seine ,Lehre, die ver-
schiedenen paulinischen , Theologien®, sie werden heute weniger faszinie-
ren. Jedes klassische Schauspiel bedarf der kongenialen Auffithrung, um
seine Wirkung nicht zu verfehlen. Aber es wire eine entsetzliche Verar-
mung, wollte man Paulus gerade heute verabschieden, in einer Zeit, die
vielleicht mehr als andere nach einem tiefer reflektierten Christentum ver-

langt. Seine Briefe sind ein unvergénglicher Beitrag zu menschenwiirdigem
Leben?,

Das BewuBtsein der Gegenwart Gottes
als Problem heutiger Spiritualitit
Erhard Kunz SJ, Frankfurt a. M.

Ein alterer Priester, der lange Zeit als Spiritual und Beichtvater tatig war,
auflerte vor einigen Wochen in einem Gesprach sein Bedauern dariiber, daf}
in der heutigen Verkiindigung und geistlichen Unterweisung kaum noch
von der Nihe Gottes und vom Wandel in der Gegenwart Gottes gesprochen
werde; dabei sei doch seiner Erfahrung nach das Bewufitsein der Gegen-
wart Gottes fiir ein religioses Leben von entscheidender Bedeutung. — Tat-

28 Vgl. J. Blank, Paulus und Jesus, Munchen 1968, 323 f.



Erhard Kunz 262

sdchlich kann man feststellen, dafl das selbstverstindliche Bewufltsein von
der personlichen Nidhe und Gegenwart Gottes bei vielen Christen, auch
bei Priestern und Ordensleuten, zuriicktritt. Die Verdnderung, die sich in
der neuzeitlichen Geisteshaltung vollzogen hat, wirkt sich offenbar immer
stiarker auch im Bereich der Kirche aus und fithrt dazu, dafl die Idee der
Gegenwart Gottes ihre bewufltseinsbestimmende Kraft verliert. Damit
scheint aber der traditionellen Spiritualitit die Grundlage entzogen zu
sein; denn diese baute auf der Uberzeugung auf, dafl Gott in Welt und
Kirche gegenwirtig und daher der Mensch jederzeit zu personlicher Begeg-
nung mit Gott aufgerufen sei. Das Zuriicktreten der Dimension der Ge-
genwart Gottes mufl deshalb fir die christliche Spiritualitdt erhebliche
Probleme mit sich bringen.

I. Die Bedeutung des Bewufitseins von der personlichen Néhe
und Gegenwart Gottes fiir die traditionelle Spiritualitat

Es bedarf keines langen Beweises, dafl die iiberkommene Spiritualitét, wie
sie etwa jungen Theologen in Priesterseminaren vermittelt wurde, in be-
sonderer Weise durch den Gedanken an die Gegenwart Gottes geprégt
war. Der Glaube, um dessen Entfaltung es in der Spiritualitdt geht, wurde
als Annahme und Bejahung Gottes verstanden, der sich uns in allem mit-
teilen und uns in allem nahe sein will. Das Wachsen des Glaubens zeigte
sich daran, daf} die innere Verbindung mit Gott und die Aufgeschlossen-
heit fiir den persénlichen Anruf Gottes in der jeweiligen Gegenwart immer
tiefer und umfassender wurden. ,Der Glaube zweifelt . .. nicht (an dem
gegenwartigen Liebeswillen Gottes): je treuloser die Sinne sind, je mehr
sie aufbegehren, verzweifeln und unsicher werden, desto mehr spricht der
Glaube: ,Das ist Gott! Alles geht gut!* Es gibt nichts, das der Glaube nicht
durchdringt und itberwindet. Er durchschreitet alle Finsternisse, und wie
sehr auch die Dunkelheit sich anstrenge, er durchschreitet sie, um bis zur
Wabhrheit zu gehen“!. Der Glaube bleibt also nicht an der vielgestaltigen
und wechselhaften Oberflache der Dinge und Ereignisse haften, sondern er
offnet den Blick fiir die in allem verborgene Wahrheit, fiir den gegenwiér-
tigen Gott. Er schenkt dem Menschen daher in allem einen personalen Be-
zugspunkt, der das Leben mit seinen auseinanderstrebenden Eindriicken
und Antrieben zu stabilisieren und zu vereinheitlichen vermag. Das Ziel,
das im Wachstumsprozefl des Glaubens angestrebt wird, ist die bewufite
Vertrautheit mit Gott, die ,familiaritas cum Deo, aus der zugleich die

1 J.P. Caussade, Ewigkeit im Augenblick. Von der Hingabe an die gittliche Vorsehung,
ausgewihlt und iibertragen von W. Riittenauer, eingeleitet von R. Guardini, Freiburg
1940, 34.



Das Bewufitsein der Gegenwart Gottes 263

Einfachheit des menschlichen Lebens entspringt: ,Die Vollkommenheit be-
steht nicht in der Kompliziertheit, sondern in der Einheit . . . Hat die Seele
sich vollkommen Gott iiberantwortet, so entwirrt sich der Lebensknduel.
Solange wir nach verschiedenen Richtungen hin schwanken und uns Gott
nie rickhaltlos hingeben, sondern stets Vorbehalte und Abstriche anbrin-
gen, sind wir innerlich gespalten ... Dem einfach gewordenen Menschen
wird unerschiitterliche Ausgewogenheit und Sicherheit zuteil. ,Mein Ge-
liebter ist mein und ich bin sein‘ (H1d. 2, 16). Wovor sollte er bangen, da
doch Gott ihn liebt und er ihm ganz gehort? Was sollte ihn aus der Ruhe
bringen“??

Die personliche Bindung an den gegenwirtigen Gott begriindete in der
Vergangenheit die verschiedenen spirituellen Vollziige und Ausdrucks-
formen und gab ibnen ihren inneren Sinn. Das Gebet wurde als Begeg-
nung mit Gott verstanden. In ihm trat man zu Gott hin und verbrachte seine
Zeit in der Gegenwart Gottes. Es kam in der Intention des Beters nicht so
sehr auf ein menschliches Resultat an, sondern primér darauf, ,bei Gott zu
sein® und sich ihm zu 6ffnen und zu schenken. Aus dieser Sicht erschien es
auch nicht besonders problematisch, feste, vielleicht sogar lange Gebets-
zeiten fiir alle verpflichtend aufzustellen (z. B. Breviergebet, Betrachtungs-
zeiten); denn man war iberzeugt, dafl der Mensch sich jederzeit ,,in die Ge-
genwart Gottes versetzen“ (wie der bezeichnende Ausdruck hiefl) und Gott
begegnen konne; Gott galt ja als ,nicht fern einem jeden von uns; denn in
ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir“ (Apg 17, 271.). — Auch das
spirituelle Verhdltnis zur Kirche und ihren amtlichen Vertretern war vom
Gedanken der Gegenwart Gottes bestimmt: Die Kirche wurde als der Be-
reich verstanden, durch den der gegenwartige Gott in besonderer Weise in
die Welt hinein wirken will. Gehorsam gegeniiber der hierarchischen Kir-
che war zugleich Gehorsam gegeniiber Gott. — Neben dem kirchlichen Amt
wurden vor allem die Sakramente der Kirche als besonders dichte Weise
der Prisenz Gottes erfahren. Die Verehrung des in der Eudbaristie gegen-
wirtigen Christus spielte in der traditionellen Spiritualitit zweifellos eine
wichtige Rolle. Durch sie wurde das Bewufitsein der personlichen Néhe
Gottes immer wieder lebendig gehalten.

Die Ordensgeliibde ebenso wie die Ehelosigkeit des Priesters waren
durch den Glauben an den gegenwirtigen Gott motiviert und getragen. Um
des Himmelreiches willen, das in Jesus Christus bereits in der Welt anwe-
send ist, verzichtete man auf innerweltliche Werte. Dieser Verzicht wurde
— wenigstens zum Teil — aus dem Bewuftsein der personlichen, freund-
schaftlichen Beziehung zu dem gegenwirtigen Gott heraus menschlich be-

2 ]. Leclercq, Begegnung mit Gott. Das gottliche Leben in uns, Luzern — Miinchen 1956,
246.



Erhard Kunz 264

wiltigt. Die Emotionalitit, die gewdhnlich durch ein menschliches Gegen-
iiber gebunden wird, richtete sich bei dem zélibatir lebenden Menschen in
sublimierter Weise auf den personlich nahen Gott und konnte von dorther
wirklich aufgefangen und integriert werden. Sicher nicht ohne Grund war
man bisher der Uberzeugung, dafl der freiwillige Verzicht auf die Ehe
nur aus der stindig erneuerten Vertrautheit mit Gott (familiaritas cum
Deo) heraus ohne menschliche Verkiirzungen in Treue gelebt werden
konne.

Selbstverstindlich kennt die Gberlieferte Spiritualitit auch die futurisch-
eschatologische Dimension (Gebet als Warten auf Gott; Ordensgeliibde als
Ausdruck dafiir, dafl unsere Heimat nicht hier auf Erden, sondern im Him-
mel ist; Sakramente als Unterpfand des Kommenden usw.). Aber die Di-
mension der Gegenwart war grundlegend. Die Hoffnung auf das Kommen
Gottes wurde durch den Glauben an die schon wirksame Gegenwart Gottes
getragen.

IL. Das Zuriicktreten des BewuBtseins von der personlichen Gegenwart
Gottes und die heutige Problematik der Spiritualitit

Friedrich Nietzsche hat am Ende des letzten Jahrhunderts eine Zeit vor-
ausgesagt, in der in der christlichen Welt das allgemeine Bewufltsein von
der Gegenwart eines liecbenden Gottes verschwinden werde: ,Das grofite
neuere Ereignis — dafl ,Gott tot ist’, dafl der Glaube an den dhristlichen Gott
unglaubwiirdig geworden ist — beginnt bereits seine ersten Schatten iiber
Europa zu werfen. Fiir die wenigen wenigstens, deren Augen, deren Arg-
wohn in den Augen stark und fein genug fir dieses Schauspiel ist, scheint
eben irgendeine Sonne untergegangen, irgendein altes tiefes Vertrauen in
Zweifel umgedreht“s. Nach Nietzsche ist es mit intellektueller Sauberkeit
und Wahrhaftigkeit nicht mehr vereinbar, in der Welt einen personalen
gottlichen Willen wirksam zu sehen. ,Die Natur ansehn, als ob sie ein Be-
weis fiir die Giite und Obhut eines Gottes sei, die Geschichte interpretieren
zu Ehren einer gottlichen Vernunft, als bestandiges Zeugnis einer sittlichen
Weltordnung und sittlicher SchluBabsichten; die eigenen Erlebnisse aus-
legen, wie sie fromme Menschen lange genug ausgelegt haben, wie als ob
alles Fiigung, alles Wink, alles dem Heil der Seele zuliebe ausgedacht und
geschickt sei: das ist nunmehr vorbei, das hat das Gewissen gegen sich“*.
Das von Nietzsche angekiindigte Ereignis kommt offenbar in unserer Zeit
voll zum Durchbruch: Das ,alte tiefe Vertrauen“ in den Gott, der mit seiner
Liebe den Menschen nahe ist, wird immer mehr ,in Zweifel umgedreht®.

3 F. Nietzsche, Die frohliche Wissenschafl, 5. Buch, § 348.
4 F. Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 111, § 21.



Das Bewufitsein der Gegenwart Gottes 265

Eine skeptische und agnostizistische Grundhaltung breitet sich aus. Man
traut es dem Menschen nicht mehr zu, einen wirklichen Zugang zum Ge-
heimnis der Welt und der Geschichte als ganzer zu besitzen. Entscheidun-
gen lber Gott werden als Uberforderung empfunden; sie scheinen aufler
acht zu lassen, dafl wir in der Geschichte, das heifit im Fragmentarischen
und Vorlaufigen, leben und dafl daher unser Erkennen wesentlich unvoll-
endet und unabgeschlossen, somit ergdnzungs- und korrekturbediirftig, kri-
tisierbar und hinterfragbar ist. Geférdert durch die Aporien des gesell-
schaftlichen und politischen Bemihens wachst bei vielen das Bewufitsein,
daf wir immer nur auf der Suche nach dem Ganzen und Heilen sind, ohne
dieses zu erreichen oder es auch nur benennen zu kénnen. Was wir tiber-
blicken, ist hochstens der nichste Schritt auf eine bessere, heilere Welt hin,
aber nicht das Heil und die Ganzheit selbst. Indem wir den nachsten Schritt
tun, machen wir unsere Erfahrungen und verbessern so unsere Erkenntnis.
Unser Erkennen vollzieht sich also in einer stindigen Konfrontation mit
der Praxis, in einem stindigen Experiment. Solange dieses Experiment
nicht abgeschlossen ist (und solange wir in der Geschichte sind, ist es nicht
abgeschlossen!), ist uns legitime Gewiffheit iiber das Ganze von Welt und
Geschichte nicht méglich.

Angesichts dieser unsere Geschichtlichkeit anscheinend ganz ernst neh-
menden Denk- und Lebenshaltung wirkt es unbescheiden und unkritisch-
naiv zugleich, das letzte Geheimnis als Liebe und als personliches Gegen-
tiber des Menschen zu bezeichnen. Wire es nicht redlicher und unserer
menschlichen Situation angemessener, die Frage nach dem letzten Geheim-
nis offenzulassen? Sich einzugestehen, dafl wir angesichts all der vielen
Ritsel der Welt keine Antwort auf das Letzte haben, ist das nicht befreien-
der als krampfhaft zu versuchen, eine definitive Glaubensentscheidung doch
zu rechtfertigen? Lebt nicht der Agnostizist am radikalsten auf ein Ge-
heimnis hin und nimmt er damit die Endlichkeit und folglich die Wahrheit
des Menschen in der Geschichte nicht am tiefsten ernst? Der Verzicht auf
den Glauben an die Gegenwart Gottes scheint jedenfalls der Art und
Weise, wie viele Menschen heute ihr Leben in Welt und Geschichte erfah-
ren, am chesten zu entsprechen.

Solche Fragen und Schwierigkeiten konnen einen Christen heute treffen
und ihm zusetzen, gerade dann, wenn er nicht unverantwortlich und ober-
flichlich leben will. Sie vermdgen auch bei ithm das selbstverstandliche Be-
wufitsein von der personlichen Nihe Gottes erheblich zu erschiittern. Zwar
bietet die christliche Philosophie und Theologie durchaus ernstzunehmende
und tberzeugende Antworten auf diese Fragen an. Wer aber einmal von
dem kritischen Bewufltsein ergriffen ist, das in der modernen Geistesge-
schichte metaphysischen Aussagen gegeniiber entwickelt worden ist, der



Erhard Kunz 266

wird im tiefsten auch diesen Antworten der Philosophie und Theologie ge-
geniiber eine gewisse kritische Reserve bewahren. Er wird also auch dann,
wenn er aufrichtige Griinde hat, nicht einfach zum Agnostiker zu werden,
sondern sich hoffend auf Gott auszurichten, seiner eigenen religiosen Posi-
tion gegeniiber doch leicht von einer bestimmten Skepsis erfiillt sein. Jeden-
falls wird es ihm sehr schwer fallen, dem Gegenstand des Glaubens, d. h.
dem nahen Gott, gegeniiber jene Unmittelbarkeit zu entwickeln, wie sie
einem vorkritischen Bewufitsein moglich war. Dieses hatte keine besondere
Schwierigkeit, mit Gott ,wie mit einem Freunde® zu sprechen (Ex 33, 11).
Das personliche Gebet war viel weniger problematisch. Jenes religiose Be-
wufitsein dagegen, das durch ein bestimmtes Mafl an Skepsis und Zweifel
gezeichnet ist, wird sich sehr schwer tun, mit Gott zu sprechen. Man wird
uber Gott reflektieren und vielleicht entsprechende Konsequenzen fiir sein
Leben ziehen. Aber ein personliches Gesprach mit Gott wird unterschwel-
lig leicht durch die verbleibende und nicht einfach aufzuhebende Skepsis
gestort. Gott bleibt in einer eigentiimlichen Distanz und Ferne.

Die moderne Theologie versucht, diesem religidsen BewufYtsein durch die
Betonung der Hoffnung gerecht zu werden: Gott ist Gegenstand unseres
Sehnens, Erwartens und Hoffens. Hoffnung besagt, dal wir einerseits auf
Gott ausgerichtet sind, daf} er aber andererseits noch der Ausstehende
und Abwesende ist. Der Hoffende bejaht Gott als den Kommenden und weifl
zugleich um das Wagnis seiner Bejahung, denn die endgiiltige Verifikation
Gottes ist noch nicht gegeben, sondern wird erst in der Zukunft erwartet.
Dieser Gott der Hoffnung ermoglicht und fordert unsere Aktivitit im Hin-
blick auf die erhoffte Zukunft. Wir miissen das erhoffte Reich Gottes, das
Reich der Liebe und Freiheit, aktiv mitvorbereiten. Darin besteht in der
Theologie der Hoffnung vornehmlich unser Gottesdienst. Das Gebet als
bewufites Verweilen in der personlichen Néahe Gottes scheint hier dagegen
keine Chance mehr zu haben. Jedenfalls ist in der Theologie der Hoffnung
hiervon wenig die Rede. Damit bestétigt sich noch einmal unsere These,
dafl im Bewuftsein unserer Zeit die Erfahrung der personlichen Gegenwart
Gottes stark zuriicktritts,

Die beschriebene Verdnderung der religiosen Mentalitit mufl vor allem
bei denen zu Spannungen und Erschittterungen fihren, deren Selbstver-
standnis bisher in besonderer Weise vom Bewufitsein der Nihe Gottes be-
stimmt und getragen war, also bei den Priestern und Ordensleuten. Auch
diese Krise hat schon Friedrich Nietzsche vorausgesehen. Er meinte zu

5 Zwar scheint sich hier und da ein Umschwung anzubahnen. Aber das allgemeine Be-
wufltsein unserer Zeit ist davon zweifellos (noch?) sehr wenig erfafit. Es besteht auch die
Gefahr, dafl die neuen Formen eines religiésen Enthusiasmus das Kreuz als Krisis mensch-
licher Gotteserfahrung aufler acht lassen.



Das Bewufitsein der Gegenwart Gottes 267

seiner Zeit, man solle ,die Aufklirung (also das kritische Denken) ins Volk
treiben, daf die Priester alle mit schlechtem Gewissen Priester werden®. In-
zwischen hat das Denken der Aufklirung weite Schichten des Volkes er-
reicht, und unter den Priestern verbreitet sich ein ,schlechtes Gewissen®,
d. h. Unzufriedenheit, Verwirrung, Ratlosigkeit, Resignation. Man sieht
nicht recht, wem man die Schuld an dieser Entwicklung geben soll (es wer-
den viele genannt, die ,an allem schuld” sein sollen), und man weif} nicht,
wie man dem traurigen Zustand entkommen soll. Alles das sind Anzeichen
dafiir, daf} die bisherige spirituelle Grundlage des Lebens ins Wanken ge-
raten ist. Dies 1488t sich im einzelnen an verschiedenen Bereichen aufzeigen.

Das kirchliche Leben baute bisher u. a. auf der Uberzeugung auf, dafl
Gott in der amtlich-institutionellen Kirche prasent sei und dafl man daher
in den Weisungen des Papstes und der Bischofe dem Willen Gottes be-
gegne. Zwar wird diese Uberzeugung auch heute noch aufrechterhalten,
aber fiir das konkrete Verhalten und das alltagliche Bewufitsein ist der
»,Glanz des Gottlichen® weitgehend von den Vertretern des Amtes gewi-
chen. Man erwartet, dafl sie ihre Anordnungen und Lehren von der Sache
her (also nicht mit Berufung auf Gott!) rechtfertigen. Im iibrigen weif}
man, dafl man sich iiberall ein- und eventuell auch unterordnen muf}, wenn
ein Gemeinschaftsleben moglich sein soll. Der Gehorsam hat im Alltags-
bewufitsein also weithin seine theologische Tiefe verloren. — Wie der Ge-
horsam so wird z. B. auch die Ehelosigkeit hdufig ,funktional®, d. h. durch
die grofiere Freiheit fiir den Dienst in der menschlichen Gemeinschaft, be-
griindet. Sie wird deshalb auch nur so lange fiir sinnvoll gehalten, wie man
glaubt, daf sie diese ,,Funktion“ erfiillt. Die personliche Hingabe an Gott
in der Nachfolge Christi tritt als Motiv der Ehelosigkeit im allgemeinen zu-
ruck.

Ebenso zeigt sich im Verhaltnis zum Gebet, wie sehr das Bewuf§tsein der
Abwesenheit Gottes heute auch in der Kirche wirksam ist. Zwar hilt man
Zeiten der Stille und der Besinnung (wenigstens theoretisch) durchaus fir
notwendig. Aber welche Begriindungen gibt man dafiir an? ,Damit man
wieder einmal zu sich selbst kommt! Damit man Abstand gewinnt! Um den
eigenen Leerlauf zu vermeiden!“ Die Begriindungen sind also auf uns be-
zogen. Das Gebet als zwedkfreies Verweilen bei Gott, als Lob und Anbe-
tung Gottes, ist dagegen viel weniger selbstverstindlich und bereitet vielen
erhebliche Schwierigkeit. — Damit ist dann zumindest die Gefahr gegeben,
dafl es nicht mehr zu jener ,familiaritas cum Deo® kommt, die man bisher
als unerlafilich fiir ein ,geistliches Leben“ ansah. Die Reflexion und Besin-
nung iber Gott bedeutet ja noch nicht unbedingt personale Beziehung zu
Gott und fiithrt deshalb auch nicht ohne weiteres zu jener inneren Einheit
und Einfachheit, in der die auseinanderstrebenden Dimensionen des



Erhard Kunz 268

menschlichen Lebens in einer Mitte gebunden und integriert sind. Mit dem
Zuriicktreten der Bindung an den gegenwirtigen Gott lockert sich zugleich
die Bindung an ein wirksames Integrationszentrum. So kommt es sowohl in
den einzelnen wie auch innerhalb der kirchlichen Gemeinschaften zu einem
mehr oder weniger tiefen inneren Zwiespalt. Dadurch vertieft sich das von
Nietzsche angekiindigte ,schlechte Gewissen®.

III. Auswege aus der Problematik
L. Riickkehr in die Vergangenheit?

Ein erster Versuch, mit der dargestellten Problematik fertig zu werden,
konnte darin bestehen, das frithere Bewufitsein, das unser Leben trug,
durch bloflen moralischen Appell an sich selbst und an andere wiederherzu-
stellen. Man versucht einfach, sich von den Fragen und Problemen, die zu
dem neuen Bewufltsein gefiihrt haben, nicht beeindrucken zu lassen. Man
verdridngt sie. — Zwar kann dies im Einzelfall und fiir bestimmte Zeit eine
durchaus sinnvolle Schutzmafinahme sein, denn man ist nicht fihig, zu
jeder Zeit jede Frage zu bewiltigen. Auf die Dauer und aufs Ganze gese-
hen ist die Verdringung jedoch keine Losung. Die Kirche kann sich der
Auseinandersetzung mit dem Zeitbewufltsein nicht entziehen. Die Frage
ist nur, wie sie sich mit thm auseinandersetzt.

2. Unkritische Ubernahme des heutigen Bewufltseins als Grundlage einer
neuen Spiritualitit?

Bei diesem zweiten Versuch stellt man sich den Fragen und der Denkweise
der Gegenwart und bemiiht sich, von dorther sein Leben zu konzipieren.
Man wird also die Haltung des stdndigen Suchens und Fragens nach dem
wahren Menschsein iibernehmen. Im Experiment wird man herauszufinden
suchen, wie menschliche Freiheit am besten verwirklicht wird. Als Christ
wird man sich dabei an der Gestalt Jesu orientieren. Aber von dorther wird
man nichts als definitiv festgelegt betrachten. Alles bleibt offen und dem je
neuen Experiment zuganglich. Alles institutionell Fixierte tritt znriick, da
es das unbeschwerte Gehen in die Zukunft und den freien Dienst fiir die
Menschen erschwert. Jedenfalls wird die ,institutionelle, in der Geschichte
und Gesellschaft etablierte Kirche“ nicht mehr von vornherein als Prisenz
Gottes angesehen. In dieser Bewufitseinshaltung kann es auch fiir das per-
sonliche Leben keine endgiiltigen Festlegungen mehr geben. Eine definitiv
gemeinte Bindung an eine bestimmte Lebensweise, etwa in der Form ewi-
ger Ordensgelibde oder eines unwiderruflichen Eheversprechens, wird
unvollziehbar. Einen in der Geschichte liegenden festen Bezugspunkt fiir



Das Bewuftsein der Gegenwart Gottes 269

das personliche und gemeinschaftliche Leben kann es nicht geben. Gott ist
immer nur der ,Gott vor uns®, der Veranderung und Kritik des Bestehen-
den verlangt.

Mankannnicht leugnen,daf diese Mentalitét in der Kirche von heute zum
Teil wirksam ist. Man mufl auch (gegen neue Tendenzen einseitiger Ver-
festigung) anerkennen, daf} in ihr durchaus positive, sogar biblische Motive
gegeben sind, die von der Kirche bisher zu sehr vernachlassigt wurden. Eine
unkritische Ubernahme dieser Mentalitit wiirde jedoch eine Negation des
spezifisch Christlichen bedeuten. Von Anfang an hat der christliche Glaube
als wesentliches Bekenntnis festgehalten, dafl Gott in das ,Fleisch® eines
Menschen und einer sichtbaren Gemeinschaft, also in das , Fleisch® der Ge-
schichte, eingegangen ist. Gott ist bereits mit uns, und zwar in konkreter,
geschichtlicher Gestalt! Den Gedanken der Prisenz Gottes in der Geschichte
aufgeben hiefle die Mitte des christlichen Glaubens aufgeben.

Von hier her stellt sich die Frage, ob es nicht méglich ist, sich in einer
kritischen Auseinandersetzung mit der heutigen Bewufitseinshaltung den
Gedanken der Gegenwart Gottes neu anzueignen.

3. Aneignung des Bewufitseins der Gegenwart Gottes in einem
umfassenden Erneuerungsprozefl

Wenn wir das Bewuftsein der Gegenwart Gottes zuriickgewinnen wollen,
miissen wir die Art und Weise beachten, wie Gott sich nach biblischem Ver-
stindnis als gegenwirtig offenbart. Es kénnen hier nur einige Punkte her-
ausgegriffen und auf unsere heutige Situation angewandt werden®,

Der Vorgang, in dem Gott sich dem Menschen als gegenwirtig zu er-
kennen gibt, ist auf Seiten des Menschen mehr als ein einfacher Bewuf}t-
seinszustand, in dem man um Gottes Gegenwart weifl. Er ist ein umfas-
sendes, mehrdimensionales Geschehen, in das der Mensch hineingenommen
wird und in dem dann auch ein mehr oder weniger deutliches Bewuftsein
der personlichen Nihe Gottes gewedkt wird. Man kann sich dieses Bewuf3t-
sein deshalb auch nicht dadurch aneignen, dafl man sich nach Art eines
autogenen Trainings den Gedanken, Gott sei anwesend, so lange einprégt,
bis er zu einem selbstverstandlichen Bewufitseinsinhalt geworden ist. Durch
eine solche (in der Vergangenheit ja zum Teil durchaus praktizierte)
Ubung mag man allenfalls ein schon vorhandenes Bewufitsein der Néhe
Gottes vertiefen und festigen, man kann es aber auf diese Weise nicht erst-

8 Es ist im folgenden nicht beabsichtigt, eine Theorie der Gegenwart Gottes zu entwickeln
und kritisch zu rechtfertigen. Es sollen nur einige Hinweise gegeben werden, die fiir eine
spirituelle Riickgewinnung der Dimension von Gottes Gegenwart wichtig erscheinen. - Zu
den theoretischen Voraussetzungen vgl. E. Kunz, Offenbarung Gottes in der Gesdhidhte, in:
Diakonia 3 (1972) 75-87.



Erhard Kunz 270

malig und grundlegend gewinnen. In urspriinglicher Weise kann das Be-
wufltsein der Nihe Gottes nur wachsen, wenn es in einen umfassenderen
Vorgang integriert ist.

Weldches sind nun die Dimensionen, in denen Gott sich in unserer Ge-

schichte als gegenwirtig manifestiert? Oder anders gefragt: Welches sind
die Dimensionen, die der Mensch realisieren und auf die er sich einlassen
muf}, um in der Gegenwart Gottes zu leben?
a) Die typische Situation, in der nach biblischem Bericht die Gegenwart des
wahren Gottes erkennbar wird, ist die Krise und Erschiitterung des mensch-
lichen Lebens und die Erfahrung der Abwesenheit Gottes, also die Situa-
tion, in der dem Menschen bisherige Sicherheiten fraglich werden. Der aus-
gezeichnete Ort, an dem Gott als gegenwiirtig erfahren wird, ist alttesta-
mentlich die Wiiste, neutestamentlich das Kreuz, also beide Male die Er-
fahrung von Enttiuschung, Ohnmacht und Ausweglosigkeit. Erst dann,
wenn die positiven Erfahrungen und Erwartungen durchbrochen werden
und das Negative (Bedrohung, Schuld) deutlich ins Bewufitsein tritt, ist die
Voraussetzung geschaffen, dem wahren Gott zu begegnen. Man muf sich
also auf den ,Gang des Lebens“ mit seinen entgegengesetzten Erfahrun-
gen eingelassen und dabei keinen Aspekt, weder den begliickenden noch
den enttduschenden, verdringt haben, wenn uns Gottes Nihe bewuf3t wer-
den soll.

Von hier her legt sich nahe, daf die gegenwirtige Zeit, in der wir uns der

Fraglichkeit und Begrenztheit besonders bewuft sind, nicht nur ein Hin-
dernis, sondern auch eine Hilfe zu geistlicher Erfahrung sein kann, sofern
wir nun nicht umgekehrt die vorhandenen positiven Erfahrungen und Er-
wartungen ganz aufler acht lassen. Entscheidend ist, dafl wir uns dem ,Ge-
samtcharakter des Daseins“ (Fr. Nietzsche) 6ffnen.
b) Um in der ambivalenten Situation der ,Wiiste“ oder des ,Kreuzes*
Gottes Gegenwart zu erkennen, mufl man sich zunichst einmal die eigene
Ferne vom Heil und von Gott wirklich eingestehen. Man ist nicht selbst
Gott und ist daher unfihig, sich selbst oder anderen endgiiltiges Heil zu
sichern. Wir haben von uns aus weder die Erkenntnis noch die moralische
Kraft, die Welt als ganze heil und gut zu gestalten. Wir sind héchstens auf
der Suche nach dem Heilen und Ganzen.

Hier ist das heute verbreitete Bewufitsein, das wir oben dargestellt haben
und das auch in der heutigen Kirche teilweise wirksam ist, positiv aufzu-
greifen. Wir besitzen Gott und das Heil nicht. Gott muf} auf uns zukommen,
wenn es fiir uns iberhaupt letztlich Sinn und Heil geben soll. Er ist fiir uns
Zukunft, und wir kdnnen uns angesichts des Negativen in unserer Welt nur
in einer ,Hoffnung wider alle Hoffnung* (Rém 4, 18) auf ihn ausrichten.
Das aber bedeutet zugleich, dafl wir bereit sein miissen, uns von den Ver-



Das Bewuftsein der Gegenwart Gottes 271

festigungen der Vergangenheit und der Gegenwart zu l6sen, um in Frei-
heit in der Zukunft gehen zu konnen, in der wir die Begegnung mit Gott
erwarten. Um Gottes Nahe zu erfahren, brauchen wir die Bereitschaft, uns
sowohl von den Fleischtopfen Agyptens (Vergangenheit) wie von dem zu-
vie] gesammelten Manna in der Wiiste (Gegenwart) zu trennen, um unbe-
schwert auf das ersehnte und erhoffte Land der Verheiflung zugehen zu
kénnen. Wir miissen also tatsdchlich allem Nicht-géttlichen, und das heifit
allem Geschichtlichen gegeniiber eine innere Freiheit und Indifferenz ge-
winnen.

¢) Die Ausrichtung auf die Zukunft darf jedoch kein naives Uberspringen
von Vergangenheit und Gegenwart bedeuten. Hier ist der Punkt, an dem
die Kritik an der heutigen Mentalitdt vor allem ansetzen miifite. Gerade
wenn wir der gesamten Wirklichkeit gegeniiber offen sein wollen, miissen
wir sehen, daB wir nicht die ersten sind, die auf die Zukunft Gottes zugehen
und aus der Hoffnung heraus das Reich Gottes aktiv vorbereiten. In der
Geschichte sind bereits Erfahrungen lebendig, die nicht ohne Schaden ver-
gessen werden. Es gibt bereits konkrete Bewegungen auf das erhoffte Reich
Gottes hin, deren Sendung und Impuls noch nicht zu Ende sind (z. B. die
Sendung der Kirche zum Aufbau und zur Verwirklichung einer univer-
salen Gemeinschaft, die in der Gestalt der Liebe Jesu geeint ist). Wenn es
in der Geschichte zur Erfahrung von Gottes Gegenwart kommen soll, muf§
man auf die schon in der Geschichte wirksamen konkreten Bewegungen und
Impulse eingehen. Man muf} ihre Sendung und ihren Auftrag aufgreifen
und sie an seiner Stelle im Hinblick auf die Zukunft aktiv weiterfihren.
Selbst Jesus von Nazareth, den wir als die Gegenwart Gottes in der Ge-
schichte bekennen, hat seine Sendung vom Alten Testament her erkannt
und entwidkelt. In seiner kritischen Treue zu dem in der Geschichte Gewor-
denen zeigt er uns ein wichtiges Element, ohne das Gegenwart Gottes in der
Geschichte nicht erkannt werden kann. Wir konnen daher eine Gemein-
schaft, die noch einen sinnvollen Auftrag hat, nicht deshalb fallenlassen,
weil diese Gemeinschaft ihren Auftrag nur unvollkommen erfiillt oder weil
das Institutionelle, das mit jeder Gemeinschaft gegeben ist, uns ldstig ist.

d) Die Ausrichtung auf die Zukunft Gottes und das Aufgreifen der ge-
schichtlichen Bewegungen auf diese Zukunft hin steht immer in einem Ge-
meinschaftsbezug. Natiirlich mufl der einzelne sich ausrichten und bewe-
gen, aber er darf es nicht isoliert tun, wenn es zum Bewufitsein der Nihe
Gottes kommen soll. Gerade weil es um den Gott der Liebe geht, ist eine
individualistische Erfahrung seiner Gegenwart nicht moglich. Jedes per-
sonliche geistliche Bemiihen, das selbstverstdandlich notwendig ist, mufl doch
in ein grofieres Ganzes einbezogen sein. Es gibt keine Gottbegegnung ohne
Treue zu einer Gemeinschaft.



Erhard Kunz 272

¢) Indem Menschen die bisherigen Bedingungen erfiillen (d. h. also: in Ge-
meinschaft aus der Hoffnung auf Gott heraus in Treue zur Geschichte in
ihrer konkreten Situation das Reich Gottes aktiv vorbereiten und verwirk-
lichen), ereignet sich vorldufige Gegenwart Gottes in der Geschichte. In den
Taten der Menschen, die aus der Hoffnung auf Gott heraus ihr Leben im
Dienst an den Menschen leben, kommt Gott den Menschen nahe. In ihnen
wirkt Gott, um die Welt zur Vollendung in seinem Reich zu fithren. Solche
Taten sind wirksame Zeichen der Nihe Gottes. Dieser Gedanke kann hier
nicht diskutiert werden. Es sei nur auf die alte Uberzeugung hingewiesen,
daf} in der Liebe Jesu ,bis zum Letzten“ und von dorther dann in der Liebe
der Jinger Jesu Gottes Liebe zur Welt und in der Welt erkennbar und
glaubwiirdig wird. Die Tat Jesu in der Geschichte ist das Geschehen, in dem
Gott uns nahe kommt und uns Gottes Liebe glaubhaft wird.

f) Bei Menschen, die solche Zeichen der vorliufigen Gegenwart Gottes in
der Geschichte erfahren, weicht der Zweifel und die Skepsis einem neuen
Vertrauen. Sie werden fahig, in der Erfahrung der Abwesenheit Gottes zu
vertrauen, dall Gott doch bereits in der Welt wirkt und schon dabei ist,
Schuld und Tod zu tberwinden. Es wachst in ihnen das Bewufitsein der
wirkenden Gegenwart Gottes, das sich in Dank und somit in personale An-
rede Gottes Ubersetzt. Der personale Bezug zu dem gegenwirtigen Gott
steht also am Ende eines Prozesses. Er setzt andere menschliche Vollziige
voraus, ohne die er in sich zusammenfallt oder zu einem nutzlosen Uberbau
wird.

Was folgt aus diesen kurzen Hinweisen fiir die Frage unserer Spirituali-
tat? Es kommt fiir unser geistliches Leben entscheidend auf ein neues Be-
wufitsein der Nihe Gottes an. Das war das Ergebnis des zweiten Teiles
unseres Beitrages. Wenn sich diese Ndhe aber in den angedeuteten Dimen-
sionen realisiert und mitteilt, miissen wir uns in den kirchlichen Gemein-
schaften auf diese Dimensionen einlassen. Das Problem der heutigen Spiri-
tualitdt ist daher nicht durch diese oder jene Einzelmafinahme zu losen,
sondern nur durch eine alle Bereiche umfassende Neuorientierung auf Goit
und sein Reich hin.





