
Das Bewußtsein der Gegenwart Gottes 261 

möglichen Unrat starren (Mt 23, 27). Damit sei keineswegs einer unquali- 
fizierten Polemik das Wort geredet. Wohl aber möchten wir aufs neue zu 
bedenken geben, daß ein lammfrommes Christentum, das alle menschlichen 
Differenzen geräuschlos zu regeln versteht, weder dem Stil der Evangelien 
noch dem des übrigen Neuen Testamentes entspricht. 

Die Zahl der Themen, die Paulus in seinen Briefen aufgreift, ist groß. Na- 
türlich sind nicht alle von gleichermaßen greifbarer Aktualität, vieles bleibt 
uns in der Tat auf den ersten Blick fremd. Wir müssen uns über weite 
Strecken zunächst in seine Lage hineindenken. Trotzdem sind die Analo- 
gien dazu in der heutigen Zeit nicht so schwer zu finden, wie manche be- 
fürchten. (Man lese nur wieder einmal mit etwas Muße seine beiden Korin- 
therbriefe.) Das Repertoire ist beschränkt. Paulus reicht nicht für alle Le- 
benslagen, und das, was man aus ihm gemacht hat, seine •Lehre", die ver- 
schiedenen paulinischen •Theologien", sie werden heute weniger faszinie- 
ren. Jedes klassische Schauspiel bedarf der kongenialen Aufführung, um 
seine Wirkung nicht zu verfehlen. Aber es wäre eine entsetzliche Verar- 
mung, wollte man Paulus gerade heute verabschieden, in einer Zeit, die 
vielleicht mehr als andere nach einem tiefer reflektierten Christentum ver- 
langt. Seine Briefe sind ein unvergänglicher Beitrag zu menschenwürdigem 
Leben28. 

Das Bewußtsein der Gegenwart Gottes 
als Problem heutiger Spiritualität 
Erhard Kunz SJ, Frankfurt a. M. 

Ein älterer Priester, der lange Zeit als Spiritual und Beichtvater tätig war, 
äußerte vor einigen Wochen in einem Gespräch sein Bedauern darüber, daß 
in der heutigen Verkündigung und geistlichen Unterweisung kaum noch 
von der Nähe Gottes und vom Wandel in der Gegenwart Gottes gesprochen 
werde; dabei sei doch seiner Erfahrung nach das Bewußtsein der Gegen- 
wart Gottes für ein religiöses Leben von entscheidender Bedeutung. - Tat- 

28 Vgl. J. Blank, Paulus und Jesus, München 1968, 323 f. 



Erhard Kunz 262 

sächlich kann man feststellen, daß das selbstverständliche Bewußtsein von 
der persönlichen Nähe und Gegenwart Gottes bei vielen Christen, auch 
bei Priestern und Ordensleuten, zurücktritt. Die Veränderung, die sich in 
der neuzeitlichen Geisteshaltung vollzogen hat, wirkt sich offenbar immer 
stärker auch im Bereich der Kirche aus und führt dazu, daß die Idee der 
Gegenwart Gottes ihre bewußtseinsbestimmende Kraft verliert. Damit 
scheint aber der traditionellen Spiritualität die Grundlage entzogen zu 
sein; denn diese baute auf der Überzeugung auf, daß Gott in Welt und 
Kirche gegenwärtig und daher der Mensch jederzeit zu persönlicher Begeg- 
nung mit Gott aufgerufen sei. Das Zurücktreten der Dimension der Ge- 
genwart Gottes muß deshalb für die christliche Spiritualität erhebliche 
Probleme mit sich bringen. 

I. Die Bedeutung des Bewußtseins von der persönlichen Nähe 
und Gegenwart Gottes für die traditionelle Spiritualität 

Es bedarf keines langen Beweises, daß die überkommene Spiritualität, wie 
sie etwa jungen Theologen in Priesterseminaren vermittelt wurde, in be- 
sonderer Weise durch den Gedanken an die Gegenwart Gottes geprägt 
war. Der Glaube, um dessen Entfaltung es in der Spiritualität geht, wurde 
als Annahme und Bejahung Gottes verstanden, der sich uns in allem mit- 
teilen und uns in allem nahe sein will. Das Wachsen des Glaubens zeigte 
sich daran, daß die innere Verbindung mit Gott und die Aufgeschlossen- 
heit für den persönlichen Anruf Gottes in der jeweiligen Gegenwart immer 
tiefer und umfassender wurden. •Der Glaube zweifelt... nicht (an dem 
gegenwärtigen Liebeswillen Gottes): je treuloser die Sinne sind, je mehr 
sie aufbegehren, verzweifeln und unsicher werden, desto mehr spricht der 
Glaube: ,Das ist Gott! Alles geht gut!' Es gibt nichts, das der Glaube nicht 
durchdringt und überwindet. Er durchschreitet alle Finsternisse, und wie 
sehr auch die Dunkelheit sich anstrenge, er durchschreitet sie, um bis zur 
Wahrheit zu gehen"1. Der Glaube bleibt also nicht an der vielgestaltigen 
und wechselhaften Oberfläche der Dinge und Ereignisse haften, sondern er 
öffnet den Blick für die in allem verborgene Wahrheit, für den gegenwär- 
tigen Gott. Er schenkt dem Menschen daher in allem einen personalen Be- 
zugspunkt, der das Leben mit seinen auseinanderstrebenden Eindrücken 
und Antrieben zu stabilisieren und zu vereinheitlichen vermag. Das Ziel, 
das im Wachstumsprozeß des Glaubens angestrebt wird, ist die bewußte 
Vertrautheit mit Gott, die •familiaritas cum Deo", aus der zugleich die 

1 J. P. Caussade, Ewigkeit im Augenblick. Von der Hingabe an die göttliche Vorsehung, 
ausgewählt und übertragen von W. Rüttenauer, eingeleitet von R. Guardini, Freiburg 
1940, 34. 



Das Bewußtsein der Gegenwart Gottes 263 

Einfachheit des menschlichen Lebens entspringt: •Die Vollkommenheit be- 
steht nicht in der Kompliziertheit, sondern in der Einheit... Hat die Seele 
sich vollkommen Gott überantwortet, so entwirrt sich der Lebensknäuel. 
Solange wir nach verschiedenen Richtungen hin schwanken und uns Gott 
nie rückhaltlos hingeben, sondern stets Vorbehalte und Abstriche anbrin- 
gen, sind wir innerlich gespalten ... Dem einfach gewordenen Menschen 
wird unerschütterliche Ausgewogenheit und Sicherheit zuteil. ,Mein Ge- 
liebter ist mein und ich bin sein' (Hld. 2, 16). Wovor sollte er bangen, da 
doch Gott ihn liebt und er ihm ganz gehört? Was sollte ihn aus der Ruhe 
bringen"?2 

Die persönliche Bindung an den gegenwärtigen Gott begründete in der 
Vergangenheit die verschiedenen spirituellen Vollzüge und Ausdrucks- 
formen und gab ihnen ihren inneren Sinn. Das Gebet wurde als Begeg- 
nung mit Gott verstanden. In ihm trat man zu Gott hin und verbrachte seine 
Zeit in der Gegenwart Gottes. Es kam in der Intention des Beters nicht so 
sehr auf ein menschliches Resultat an, sondern primär darauf, •bei Gott zu 
sein" und sich ihm zu öffnen und zu schenken. Aus dieser Sicht erschien es 
auch nicht besonders problematisch, feste, vielleicht sogar lange Gebets- 
zeiten für alle verpflichtend aufzustellen (z. B. Breviergebet, Betrachtungs- 
zeiten); denn man war überzeugt, daß der Mensch sich jederzeit •in die Ge- 
genwart Gottes versetzen" (wie der bezeichnende Ausdruck hieß) und Gott 
begegnen könne; Gott galt ja als •nicht fern einem jeden von uns; denn in 
ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir" (Apg 17, 27 f.). - Auch das 
spirituelle Verhältnis zur Kirche und ihren amtlichen Vertretern war vom 
Gedanken der Gegenwart Gottes bestimmt: Die Kirche wurde als der Be- 
reich verstanden, durch den der gegenwärtige Gott in besonderer Weise in 
die Welt hinein wirken will. Gehorsam gegenüber der hierarchischen Kir- 
che war zugleich Gehorsam gegenüber Gott. - Neben dem kirchlichen Amt 
wurden vor allem die Sakramente der Kirche als besonders dichte Weise 
der Präsenz Gottes erfahren. Die Verehrung des in der Eucharistie gegen- 
wärtigen Christus spielte in der traditionellen Spiritualität zweifellos eine 
wichtige Rolle. Durch sie wurde das Bewußtsein der persönlichen Nähe 
Gottes immer wieder lebendig gehalten. 

Die Ordensgelübde ebenso wie die Ehelosigkeit des Priesters waren 
durch den Glauben an den gegenwärtigen Gott motiviert und getragen. Um 
des Himmelreiches willen, das in Jesus Christus bereits in der Welt anwe- 
send ist, verzichtete man auf innerweltliche Werte. Dieser Verzicht wurde 
- wenigstens zum Teil - aus dem Bewußtsein der persönlichen, freund- 
schaftlichen Beziehung zu dem gegenwärtigen Gott heraus menschlich be- 

2 J. Leclercq, Begegnung mit Gott. Das göttlidie Leben in uns, Luzern - MünAen 1956, 
246. 



Erhard Kunz 264 

wältigt. Die Emotionalität, die gewöhnlich durch ein menschliches Gegen- 
über gebunden wird, richtete sich bei dem zölibatär lebenden Menschen in 
sublimierter Weise auf den persönlich nahen Gott und konnte von dorther 
wirklich aufgefangen und integriert werden. Sicher nicht ohne Grund war 
man bisher der Überzeugung, daß der freiwillige Verzicht auf die Ehe 
nur aus der ständig erneuerten Vertrautheit mit Gott (familiaritas cum 
Deo) heraus ohne menschliche Verkürzungen in Treue gelebt werden 
könne. 

Selbstverständlich kennt die überlieferte Spiritualität auch die futurisch- 
eschatologische Dimension (Gebet als Warten auf Gott; Ordensgelübde als 
Ausdruck dafür, daß unsere Heimat nicht hier auf Erden, sondern im Him- 
mel ist; Sakramente als Unterpfand des Kommenden usw.). Aber die Di- 
mension der Gegenwart war grundlegend. Die Hoffnung auf das Kommen 
Gottes wurde durch den Glauben an die schon wirksame Gegenwart Gottes 
getragen. 

II. Das Zurücktreten des Bewußtseins von der persönlichen Gegenwart 
Gottes und die heutige Problematik der Spiritualität 

Friedrich Nietzsche hat am Ende des letzten Jahrhunderts eine Zeit vor- 
ausgesagt, in der in der christlichen Welt das allgemeine Bewußtsein von 
der Gegenwart eines liebenden Gottes verschwinden werde: •Das größte 
neuere Ereignis- daß ,Gott tot ist', daß der Glaube an den christlichen Gott 
unglaubwürdig geworden ist - beginnt bereits seine ersten Schatten über 
Europa zu werfen. Für die wenigen wenigstens, deren Augen, deren Arg- 
wohn in den Augen stark und fein genug für dieses Schauspiel ist, scheint 
eben irgendeine Sonne untergegangen, irgendein altes tiefes Vertrauen in 
Zweifel umgedreht"3. Nach Nietzsche ist es mit intellektueller Sauberkeit 
und Wahrhaftigkeit nicht mehr vereinbar, in der Welt einen personalen 
göttlichen Willen wirksam zu sehen. •Die Natur ansehn, als ob sie ein Be- 
weis für die Güte und Obhut eines Gottes sei, die Geschichte interpretieren 
zu Ehren einer göttlichen Vernunft, als beständiges Zeugnis einer sittlichen 
Weltordnung und sittlicher Schlußabsichten; die eigenen Erlebnisse aus- 
legen, wie sie fromme Menschen lange genug ausgelegt haben, wie als ob 
alles Fügung, alles Wink, alles dem Heil der Seele zuliebe ausgedacht und 
geschickt sei: das ist nunmehr vorbei, das hat das Gewissen gegen sich"4. 
Das von Nietzsche angekündigte Ereignis kommt offenbar in unserer Zeit 
voll zum Durchbruch: Das •alte tiefe Vertrauen" in den Gott, der mit seiner 
Liebe den Menschen nahe ist, wird immer mehr •in Zweifel umgedreht". 

8 F. Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, 5. Buch, § 343. 
4 F. Nietzsche, Zur Genealogie der Moral III, § 27. 



Das Bewußtsein der Gegenwart Gottes 265 

Eine skeptische und agnostizistische Grundhaltung breitet sich aus. Man 
traut es dem Menschen nicht mehr zu, einen wirklichen Zugang zum Ge- 
heimnis der Welt und der Geschichte als ganzer zu besitzen. Entscheidun- 
gen über Gott werden als Überforderung empfunden; sie scheinen außer 
acht zu lassen, daß wir in der Geschichte, das heißt im Fragmentarischen 
und Vorläufigen, leben und daß daher unser Erkennen wesentlich unvoll- 
endet und unabgeschlossen, somit ergänzungs- und korrekturbedürftig, kri- 
tisierbar und hinterfragbar ist. Gefördert durch die Aporien des gesell- 
schaftlichen und politischen Bemühens wächst bei vielen das Bewußtsein, 
daß wir immer nur auf der Suche nach dem Ganzen und Heilen sind, ohne 
dieses zu erreichen oder es auch nur benennen zu können. Was wir über- 
blicken, ist höchstens der nächste Schritt auf eine bessere, heilere Welt hin, 
aber nicht das Heil und die Ganzheit selbst. Indem wir den nächsten Schritt 
tun, machen wir unsere Erfahrungen und verbessern so unsere Erkenntnis. 
Unser Erkennen vollzieht sich also in einer ständigen Konfrontation mit 
der Praxis, in einem ständigen Experiment. Solange dieses Experiment 
nicht abgeschlossen ist (und solange wir in der Geschichte sind, ist es nicht 
abgeschlossen!), ist uns legitime Gewißheit über das Ganze von Welt und 
Geschichte nicht möglich. 

Angesichts dieser unsere Geschichtlichkeit anscheinend ganz ernst neh- 
menden Denk- und Lebenshaltung wirkt es unbescheiden und unkritisch- 
naiv zugleich, das letzte Geheimnis als Liebe und als persönliches Gegen- 
über des Menschen zu bezeichnen. Wäre es nicht redlicher und unserer 
menschlichen Situation angemessener, die Frage nach dem letzten Geheim- 
nis offenzulassen? Sich einzugestehen, daß wir angesichts all der vielen 
Rätsel der Welt keine Antwort auf das Letzte haben, ist das nicht befreien- 
der als krampfhaft zu versuchen, eine definitive Glaubensentscheidung doch 
zu rechtfertigen? Lebt nicht der Agnostizist am radikalsten auf ein Ge- 
heimnis hin und nimmt er damit die Endlichkeit und folglich die Wahrheit 
des Menschen in der Geschichte nicht am tiefsten ernst? Der Verzicht auf 
den Glauben an die Gegenwart Gottes scheint jedenfalls der Art und 
Weise, wie viele Menschen heute ihr Leben in Welt und Geschichte erfah- 
ren, am ehesten zu entsprechen. 

Solche Fragen und Schwierigkeiten können einen Christen heute treffen 
und ihm zusetzen, gerade dann, wenn er nicht unverantwortlich und ober- 
flächlich leben will. Sie vermögen auch bei ihm das selbstverständliche Be- 
wußtsein von der persönlichen Nähe Gottes erheblich zu erschüttern. Zwar 
bietet die christliche Philosophie und Theologie durchaus ernstzunehmende 
und überzeugende Antworten auf diese Fragen an. Wer aber einmal von 
dem kritischen Bewußtsein ergriffen ist, das in der modernen Geistesge- 
schichte metaphysischen Aussagen gegenüber entwickelt worden ist, der 



Erhard Kunz 266 

wird im tiefsten auch diesen Antworten der Philosophie und Theologie ge- 
genüber eine gewisse kritische Reserve bewahren. Er wird also auch dann, 
wenn er aufrichtige Gründe hat, nicht einfach zum Agnostiker zu werden, 
sondern sich hoffend auf Gott auszurichten, seiner eigenen religiösen Posi- 
tion gegenüber doch leicht von einer bestimmten Skepsis erfüllt sein. Jeden- 
falls wird es ihm sehr schwer fallen, dem Gegenstand des Glaubens, d. h. 
dem nahen Gott, gegenüber jene Unmittelbarkeit zu entwickeln, wie sie 
einem vorkritischen Bewußtsein möglich war. Dieses hatte keine besondere 
Schwierigkeit, mit Gott •wie mit einem Freunde" zu sprechen (Ex 33, 11). 
Das persönliche Gebet war viel weniger problematisch. Jenes religiöse Be- 
wußtsein dagegen, das durch ein bestimmtes Maß an Skepsis und Zweifel 
gezeichnet ist, wird sich sehr schwer tun, mit Gott zu sprechen. Man wird 
über Gott reflektieren und vielleicht entsprechende Konsequenzen für sein 
Leben ziehen. Aber ein persönliches Gespräch mit Gott wird unterschwel- 
lig leicht durch die verbleibende und nicht einfach aufzuhebende Skepsis 
gestört. Gott bleibt in einer eigentümlichen Distanz und Ferne. 

Die moderne Theologie versucht, diesem religiösen Bewußtsein durch die 
Betonung der Hoffnung gerecht zu werden: Gott ist Gegenstand unseres 
Sehnens, Erwartens und Hoff ens. Hoffnung besagt, daß wir einerseits auf 
Gott ausgerichtet sind, daß er aber andererseits noch der Ausstehende 
und Abwesende ist. Der Hoffende bejaht Gott als den Kommenden und weiß 
zugleich um das Wagnis seiner Bejahung, denn die endgültige Verifikation 
Gottes ist noch nicht gegeben, sondern wird erst in der Zukunft erwartet. 
Dieser Gott der Hoffnung ermöglicht und fordert unsere Aktivität im Hin- 
blick auf die erhoffte Zukunft. Wir müssen das erhoffte Reich Gottes, das 
Reich der Liebe und Freiheit, aktiv mitvorbereiten. Darin besteht in der 
Theologie der Hoffnung vornehmlich unser Gottesdienst. Das Gebet als 
bewußtes Verweilen in der persönlichen Nähe Gottes scheint hier dagegen 
keine Chance mehr zu haben. Jedenfalls ist in der Theologie der Hoffnung 
hiervon wenig die Rede. Damit bestätigt sich noch einmal unsere These, 
daß im Bewußtsein unserer Zeit die Erfahrung der persönlichen Gegenwart 
Gottes stark zurücktritt5. 

Die beschriebene Veränderung der religiösen Mentalität muß vor allem 
bei denen zu Spannungen und Erschütterungen führen, deren Selbstver- 
ständnis bisher in besonderer Weise vom Bewußtsein der Nähe Gottes be- 
stimmt und getragen war, also bei den Priestern und Ordensleuten. Auch 
diese Krise hat schon Friedrich Nietzsche vorausgesehen. Er meinte zu 

6 Zwar scheint sich hier und da ein Umschwung anzubahnen. Aber das allgemeine Be- 
wußtsein unserer Zeit ist davon zweifellos (noch?) sehr wenig erfaßt. Es besteht auch die 
Gefahr, daß die neuen Formen eines religiösen Enthusiasmus das Kreuz als Krisis mensch- 
licher Gotteserfahrung außer acht lassen. 



Das Bewußtsein der Gegenwart Gottes 267 

seiner Zeit, man solle •die Aufklärung (also das kritische Denken) ins Volk 
treiben, daß die Priester alle mit schlechtem Gewissen Priester werden". In- 
zwischen hat das Denken der Aufklärung weite Schichten des Volkes er- 
reicht, und unter den Priestern verbreitet sich ein •schlechtes Gewissen", 
d. h. Unzufriedenheit, Verwirrung, Ratlosigkeit, Resignation. Man sieht 
nicht recht, wem man die Schuld an dieser Entwicklung geben soll (es wer- 
den viele genannt, die •an allem schuld" sein sollen), und man weiß nicht, 
wie man dem traurigen Zustand entkommen soll. Alles das sind Anzeichen 
dafür, daß die bisherige spirituelle Grundlage des Lebens ins Wanken ge- 
raten ist. Dies läßt sich im einzelnen an verschiedenen Bereichen aufzeigen. 

Das kirchliche Leben baute bisher u. a. auf der Überzeugung auf, daß 
Gott in der amtlich-institutionellen Kirche präsent sei und daß man daher 
in den Weisungen des Papstes und der Bischöfe dem Willen Gottes be- 
gegne. Zwar wird diese Überzeugung auch heute noch aufrechterhalten, 
aber für das konkrete Verhalten und das alltägliche Bewußtsein ist der 
•Glanz des Göttlichen" weitgehend von den Vertretern des Amtes gewi- 
chen. Man erwartet, daß sie ihre Anordnungen und Lehren von der Sache 
her (also nicht mit Berufung auf Gott!) rechtfertigen. Im übrigen weiß 
man, daß man sich überall ein- und eventuell auch unterordnen muß, wenn 
ein Gemeinschaftsleben möglich sein soll. Der Gehorsam hat im Alltags- 
bewußtsein also weithin seine theologische Tiefe verloren. - Wie der Ge- 
horsam so wird z. B. auch die Ehelosigkeit häufig •funktional", d. h. durch 
die größere Freiheit für den Dienst in der menschlichen Gemeinschaft, be- 
gründet. Sie wird deshalb auch nur so lange für sinnvoll gehalten, wie man 
glaubt, daß sie diese •Funktion" erfüllt. Die persönliche Hingabe an Gott 
in der Nachfolge Christi tritt als Motiv der Ehelosigkeit im allgemeinen zu- 
rück. 

Ebenso zeigt sich im Verhältnis zum Gebet, wie sehr das Bewußtsein der 
Abwesenheit Gottes heute auch in der Kirche wirksam ist. Zwar hält man 
Zeiten der Stille und der Besinnung (wenigstens theoretisch) durchaus für 
notwendig. Aber welche Begründungen gibt man dafür an? •Damit man 
wieder einmal zu sich selbst kommt! Damit man Abstand gewinnt! Um den 
eigenen Leerlauf zu vermeiden!" Die Begründungen sind also auf uns be- 
zogen. Das Gebet als zweckfreies Verweilen bei Gott, als Lob und Anbe- 
tung Gottes, ist dagegen viel weniger selbstverständlich und bereitet vielen 
erhebliche Schwierigkeit. - Damit ist dann zumindest die Gefahr gegeben, 
daß es nicht mehr zu jener •familiaritas cum Deo" kommt, die man bisher 
als unerläßlich für ein •geistliches Leben" ansah. Die Reflexion und Besin- 
nung über Gott bedeutet ja noch nicht unbedingt personale Beziehung zu 
Gott und führt deshalb auch nicht ohne weiteres zu jener inneren Einheit 
und Einfachheit,  in der die auseinanderstrebenden Dimensionen des 



Erhard Kunz 268 

menschlichen Lebens in einer Mitte gebunden und integriert sind. Mit dem 
Zurücktreten der Bindung an den gegenwärtigen Gott lockert sich zugleich 
die Bindung an ein wirksames Integrationszentrum. So kommt es sowohl in 
den einzelnen wie auch innerhalb der kirchlichen Gemeinschaften zu einem 
mehr oder weniger tiefen inneren Zwiespalt. Dadurch vertieft sich das von 
Nietzsche angekündigte •schlechte Gewissen". 

III. Auswege aus der Problematik 

1. Rückkehr in die Vergangenheit? 

Ein erster Versuch, mit der dargestellten Problematik fertig zu werden, 
könnte darin bestehen, das frühere Bewußtsein, das unser Leben trug, 
durch bloßen moralischen Appell an sich selbst und an andere wiederherzu- 
stellen. Man versucht einfach, sich von den Fragen und Problemen, die zu 
dem neuen Bewußtsein geführt haben, nicht beeindrucken zu lassen. Man 
verdrängt sie. - Zwar kann dies im Einzelfall und für bestimmte Zeit eine 
durchaus sinnvolle Schutzmaßnahme sein, denn man ist nicht fähig, zu 
jeder Zeit jede Frage zu bewältigen. Auf die Dauer und aufs Ganze gese- 
hen ist die Verdrängung jedoch keine Lösung. Die Kirche kann sich der 
Auseinandersetzung mit dem Zeitbewußtsein nicht entziehen. Die Frage 
ist nur, wie sie sich mit ihm auseinandersetzt. 

2. Unkritische Übernahme des heutigen Bewußtseins als Grundlage einer 
neuen Spiritualität? 

Bei diesem zweiten Versuch stellt man sich den Fragen und der Denkweise 
der Gegenwart und bemüht sich, von dorther sein Leben zu konzipieren. 
Man wird also die Haltung des ständigen Suchens und Fragens nach dem 
wahren Menschsein übernehmen. Im Experiment wird man herauszufinden 
suchen, wie menschliche Freiheit am besten verwirklicht wird. Als Christ 
wird man sich dabei an der Gestalt Jesu orientieren. Aber von dorther wird 
man nichts als definitiv festgelegt betrachten. Alles bleibt offen und dem je 
neuen Experiment zugänglich. Alles institutionell Fixierte tritt zurück, da 
es das unbeschwerte Gehen in die Zukunft und den freien Dienst für die 
Menschen erschwert. Jedenfalls wird die •institutionelle, in der Geschichte 
und Gesellschaft etablierte Kirche" nicht mehr von vornherein als Präsenz 
Gottes angesehen. In dieser Bewußtseinshaltung kann es auch für das per- 
sönliche Leben keine endgültigen Festlegungen mehr geben. Eine definitiv 
gemeinte Bindung an eine bestimmte Lebensweise, etwa in der Form ewi- 
ger Ordensgelübde oder eines unwiderruflichen Eheversprechens, wird 
unvollziehbar. Einen in der Geschichte liegenden festen Bezugspunkt für 



Das Bewußtsein der Gegenwart Gottes 269 

das persönliche und gemeinschaftliche Leben kann es nicht geben. Gott ist 
immer nur der •Gott vor uns", der Veränderung und Kritik des Bestehen- 
den verlangt. 

Man kann nicht leugnen, daß diese Mentalität in der Kirche von heute zum 
Teil wirksam ist. Man muß auch (gegen neue Tendenzen einseitiger Ver- 
festigung) anerkennen, daß in ihr durchaus positive, sogar biblische Motive 
gegeben sind, die von der Kirche bisher zu sehr vernachlässigt wurden. Eine 
unkritische Übernahme dieser Mentalität würde jedoch eine Negation des 
spezifisch Christlichen bedeuten. Von Anfang an hat der christliche Glaube 
als wesentliches Bekenntnis festgehalten, daß Gott in das •Fleisch" eines 
Menschen und einer sichtbaren Gemeinschaft, also in das •Fleisch" der Ge- 
schichte, eingegangen ist. Gott ist bereits mit uns, und zwar in konkreter, 
geschichtlicher Gestalt! Den Gedanken der Präsenz Gottes in der Geschichte 
aufgeben hieße die Mitte des christlichen Glaubens aufgeben. 

Von hier her stellt sich die Frage, ob es nicht möglich ist, sich in einer 
kritischen Auseinandersetzung mit der heutigen Bewußtseinshaltung den 
Gedanken der Gegenwart Gottes neu anzueignen. 

3. Aneignung des Bewußtseins der Gegenwart Gottes in einem 
umfassenden Erneuerungsprozeß 

Wenn wir das Bewußtsein der Gegenwart Gottes zurückgewinnen wollen, 
müssen wir die Art und Weise beachten, wie Gott sich nach biblischem Ver- 
ständnis als gegenwärtig offenbart. Es können hier nur einige Punkte her- 
ausgegriffen und auf unsere heutige Situation angewandt werden6. 

Der Vorgang, in dem Gott sich dem Menschen als gegenwärtig zu er- 
kennen gibt, ist auf Seiten des Menschen mehr als ein einfacher Bewußt- 
seinszustand, in dem man um Gottes Gegenwart weiß. Er ist ein umfas- 
sendes, mehrdimensionales Geschehen, in das der Mensch hineingenommen 
wird und in dem dann auch ein mehr oder weniger deutliches Bewußtsein 
der persönlichen Nähe Gottes geweckt wird. Man kann sich dieses Bewußt- 
sein deshalb auch nicht dadurch aneignen, daß man sich nach Art eines 
autogenen Trainings den Gedanken, Gott sei anwesend, so lange einprägt, 
bis er zu einem selbstverständlichen Bewußtseinsinhalt geworden ist. Durch 
eine solche (in der Vergangenheit ja zum Teil durchaus praktizierte) 
Übung mag man allenfalls ein schon vorhandenes Bewußtsein der Nähe 
Gottes vertiefen und festigen, man kann es aber auf diese Weise nicht erst- 

* Es ist im folgenden nicht beabsichtigt, eine Theorie der Gegenwart Gottes zu entwickeln 
und kritisch zu rechtfertigen. Es sollen nur einige Hinweise gegeben werden, die für eine 
spirituelle Rückgewinnung der Dimension von Gottes Gegenwart wichtig erscheinen. - Zu 
den theoretischen Voraussetzungen vgl. E. Kunz, Offenbarung Gottes in der Geschidite, in: 
Diakonia 3 (1972) 75-87. 



Erhard Kunz 270 

malig und grundlegend gewinnen. In ursprünglicher Weise kann das Be- 
wußtsein der Nähe Gottes nur wachsen, wenn es in einen umfassenderen 
Vorgang integriert ist. 

Welches sind nun die Dimensionen, in denen Gott sich in unserer Ge- 
schichte als gegenwärtig manifestiert? Oder anders gefragt: Welches sind 
die Dimensionen, die der Mensch realisieren und auf die er sich einlassen 
muß, um in der Gegenwart Gottes zu leben? 
a) Die typische Situation, in der nach biblischem Bericht die Gegenwart des 
wahren Gottes erkennbar wird, ist die Krise und Erschütterung des mensch- 
lichen Lebens und die Erfahrung der Abwesenheit Gottes, also die Situa- 
tion, in der dem Menschen bisherige Sicherheiten fraglich werden. Der aus- 
gezeichnete Ort, an dem Gott als gegenwärtig erfahren wird, ist alttesta- 
mentlich die Wüste, neutestamentlich das Kreuz, also beide Male die Er- 
fahrung von Enttäuschung, Ohnmacht und Ausweglosigkeit. Erst dann, 
wenn die positiven Erfahrungen und Erwartungen durchbrochen werden 
und das Negative (Bedrohung, Schuld) deutlich ins Bewußtsein tritt, ist die 
Voraussetzung geschaffen, dem wahren Gott zu begegnen. Man muß sich 
also auf den •Gang des Lebens" mit seinen entgegengesetzten Erfahrun- 
gen eingelassen und dabei keinen Aspekt, weder den beglückenden noch 
den enttäuschenden, verdrängt haben, wenn uns Gottes Nähe bewußt wer- 
den soll. 

Von hier her legt sich nahe, daß die gegenwärtige Zeit, in der wir uns der 
Fraglichkeit und Begrenztheit besonders bewußt sind, nicht nur ein Hin- 
dernis, sondern auch eine Hilfe zu geistlicher Erfahrung sein kann, sofern 
wir nun nicht umgekehrt die vorhandenen positiven Erfahrungen und Er- 
wartungen ganz außer acht lassen. Entscheidend ist, daß wir uns dem •Ge- 
samtcharakter des Daseins" (Fr. Nietzsche) öffnen. 

b) Um in der ambivalenten Situation der •Wüste" oder des •Kreuzes" 
Gottes Gegenwart zu erkennen, muß man sich zunächst einmal die eigene 
Ferne vom Heil und von Gott wirklich eingestehen. Man ist nicht selbst 
Gott und ist daher unfähig, sich selbst oder anderen endgültiges Heil zu 
sichern. Wir haben von uns aus weder die Erkenntnis noch die moralische 
Kraft, die Welt als ganze heil und gut zu gestalten. Wir sind höchstens auf 
der Suche nach dem Heilen und Ganzen. 

Hier ist das heute verbreitete Bewußtsein, das wir oben dargestellt haben 
und das auch in der heutigen Kirche teilweise wirksam ist, positiv aufzu- 
greifen. Wir besitzen Gott und das Heil nicht. Gott muß auf uns zukommen, 
wenn es für uns überhaupt letztlich Sinn und Heil geben soll. Er ist für uns 
Zukunft, und wir können uns angesichts des Negativen in unserer Welt nur 
in einer •Hoffnung wider alle Hoffnung" (Rom 4, 18) auf ihn ausrichten. 
Das aber bedeutet zugleich, daß wir bereit sein müssen, uns von den Ver- 



Das Bewußtsein der Gegenwart Gottes 271 

festigungen der Vergangenheit und der Gegenwart zu lösen, um in Frei- 
heit in der Zukunft gehen zu können, in der wir die Begegnung mit Gott 
erwarten. Um Gottes Nähe zu erfahren, brauchen wir die Bereitschaft, uns 
sowohl von den Fleischtöpfen Ägyptens (Vergangenheit) wie von dem zu- 
viel gesammelten Manna in der Wüste (Gegenwart) zu trennen, um unbe- 
schwert auf das ersehnte und erhoffte Land der Verheißung zugehen zu 
können. Wir müssen also tatsächlich allem Nicht-göttlichen, und das heißt 
allem Geschichtlichen gegenüber eine innere Freiheit und Indifferenz ge- 
winnen. 

c) Die Ausrichtung auf die Zukunft darf jedoch kein naives Überspringen 
von Vergangenheit und Gegenwart bedeuten. Hier ist der Punkt, an dem 
die Kritik an der heutigen Mentalität vor allem ansetzen müßte. Gerade 
wenn wir der gesamten Wirklichkeit gegenüber offen sein wollen, müssen 
wir sehen, daß wir nicht die ersten sind, die auf die Zukunft Gottes zugehen 
und aus der Hoffnung heraus das Reich Gottes aktiv vorbereiten. In der 
Geschichte sind bereits Erfahrungen lebendig, die nicht ohne Schaden ver- 
gessen werden. Es gibt bereits konkrete Bewegungen auf das erhoffte Reich 
Gottes hin, deren Sendung und Impuls noch nicht zu Ende sind (z. B. die 
Sendung der Kirche zum Aufbau und zur Verwirklichung einer univer- 
salen Gemeinschaft, die in der Gestalt der Liebe Jesu geeint ist). Wenn es 
in der Geschichte zur Erfahrung von Gottes Gegenwart kommen soll, muß 
man auf die schon in der Geschichte wirksamen konkreten Bewegungen und 
Impulse eingehen. Man muß ihre Sendung und ihren Auftrag aufgreifen 
und sie an seiner Stelle im Hinblick auf die Zukunft aktiv weiterführen. 
Selbst Jesus von Nazareth, den wir als die Gegenwart Gottes in der Ge- 
schichte bekennen, hat seine Sendung vom Alten Testament her erkannt 
und entwickelt. In seiner kritischen Treue zu dem in der Geschichte Gewor- 
denen zeigt er uns ein wichtiges Element, ohne das Gegenwart Gottes in der 
Geschichte nicht erkannt werden kann. Wir können daher eine Gemein- 
schaft, die noch einen sinnvollen Auftrag hat, nicht deshalb fallenlassen, 
weil diese Gemeinschaft ihren Auftrag nur unvollkommen erfüllt oder weil 
das Institutionelle, das mit jeder Gemeinschaft gegeben ist, uns lästig ist. 

d) Die Ausrichtung auf die Zukunft Gottes und das Aufgreifen der ge- 
schichtlichen Bewegungen auf diese Zukunft hin steht immer in einem Ge- 
meinschaftsbezug. Natürlich muß der einzelne sich ausrichten und bewe- 
gen, aber er darf es nicht isoliert tun, wenn es zum Bewußtsein der Nähe 
Gottes kommen soll. Gerade weil es um den Gott der Liebe geht, ist eine 
individualistische Erfahrung seiner Gegenwart nicht möglich. Jedes per- 
sönliche geistliche Bemühen, das selbstverständlich notwendig ist, muß doch 
in ein größeres Ganzes einbezogen sein. Es gibt keine Gottbegegnung ohne 
Treue zu einer Gemeinschaft. 



Erhard Kunz 272 

e) Indem Menschen die bisherigen Bedingungen erfüllen (d. h. also: in Ge- 
meinschaft aus der Hoffnung auf Gott heraus in Treue zur Geschichte in 
ihrer konkreten Situation das Reich Gottes aktiv vorbereiten und verwirk- 
lichen), ereignet sich vorläufige Gegenwart Gottes in der Geschichte. In den 
Taten der Menschen, die aus der Hoffnung auf Gott heraus ihr Leben im 
Dienst an den Menschen leben, kommt Gott den Menschen nahe. In ihnen 
wirkt Gott, um die Welt zur Vollendung in seinem Reich zu führen. Solche 
Taten sind wirksame Zeichen der Nähe Gottes. Dieser Gedanke kann hier 
nicht diskutiert werden. Es sei nur auf die alte Überzeugung hingewiesen, 
daß in der Liebe Jesu •bis zum Letzten" und von dorther dann in der Liebe 
der Jünger Jesu Gottes Liebe zur Welt und in der Welt erkennbar und 
glaubwürdig wird. Die Tat Jesu in der Geschichte ist das Geschehen, in dem 
Gott uns nahe kommt und uns Gottes Liebe glaubhaft wird. 
f) Bei Menschen, die solche Zeichen der vorläufigen Gegenwart Gottes in 
der Geschichte erfahren, weicht der Zweifel und die Skepsis einem neuen 
Vertrauen. Sie werden fähig, in der Erfahrung der Abwesenheit Gottes zu 
vertrauen, daß Gott doch bereits in der Welt wirkt und schon dabei ist, 
Schuld und Tod zu überwinden. Es wächst in ihnen das Bewußtsein der 
wirkenden Gegenwart Gottes, das sich in Dank und somit in personale An- 
rede Gottes übersetzt. Der personale Bezug zu dem gegenwärtigen Gott 
steht also am Ende eines Prozesses. Er setzt andere menschliche Vollzüge 
voraus, ohne die er in sich zusammenfällt oder zu einem nutzlosen Überbau 
wird. 

Was folgt aus diesen kurzen Hinweisen für die Frage unserer Spirituali- 
tät? Es kommt für unser geistliches Leben entscheidend auf ein neues Be- 
wußtsein der Nähe Gottes an. Das war das Ergebnis des zweiten Teiles 
unseres Beitrages. Wenn sich diese Nähe aber in den angedeuteten Dimen- 
sionen realisiert und mitteilt, müssen wir uns in den kirchlichen Gemein- 
schaften auf diese Dimensionen einlassen. Das Problem der heutigen Spiri- 
tualität ist daher nicht durch diese oder jene Einzelmaßnahme zu lösen, 
sondern nur durch eine alle Bereiche umfassende Neuorientierung auf Gott 
und sein Reich hin. 




