Falsche Wahrhaftigkeit

Josef Metzinger, Stuttgart*

Wabrhaftigkeit ist ein Thema, das heute nicht mebr gefragt ist. Es wirkt
sogar peinlich. Denn obwohl man sich gegen die Winkelziige der Manipu-
lation leidenschaftlich wehrt, kommt man im eigenen Leben nicht ohne
dergleichen aus. Erst recht ist fiir die Politik, sowohl die des Staates als die
der Kirche, das Thema Wahrhaftigkeit mehr als heikel. Selbst den Theo-
logen befillt in Erinnerung an seine moraltheologische Ausbildung bei
diesem Stichwort Unbehagen, wenn er an die vertrackten Theorien denkt,
mit Hilfe derer versucht wurde, die rigorose Forderung nach Wahrhaftig-
keit zu umgehen.

Wenn man dann die Bibel studiert, kann man vollends in Verwirrung
geraten. Denn einerseits gewinnt man den Gesamteindruck eines unbe-
dingten und kompromifilosen Wahrheitsethos, andererseits gibt es Stellen,
die die Liige als gerechtfertigt anzuerkennen scheinen. Ist die Heilige
Schrift nun inkonsequent und damit vielleicht doch nicht ganz wahr, oder
sieht sie die Problematik anders als wir?

Schon Augustinus hatte seine groflen Schwierigkeiten mit der Schrift.
Denn es wird zum Beispiel die Liige Rahabs zur Rettung der israelitischen
Spione (Jos 2,4 f.) im Alten wie im Neuen Testament als hervorragende
Tat gepriesen (Jos 6, 17.22-25; Hebr 11, 31; Jak 2, 25). Selbst Propheten
sind nicht frei von eindeutig tduschenden und schwer zu verstehenden
Falschaussagen, so Elischa (2 Kén 8, 10) und sogar der vé6llig unverdachtige
Jeremia, der sich in keiner Weise als Feigling zeigt und trotzdem zu einer
Notliige bereit ist (Jer 38,25-27). Schliefllich erscheint sogar Jahwe als
Auftraggeber zur ,Liige” (1 Kon 22,19-23). Und das sind nicht einmal
die einzigen Stellen, die Kopfzerbrechen machen. (Vgl. Gen 12, 10-20;
20, 1-18; 26, 7-11; 27,1-29; 34, 13-17; Ex 1, 15-22 und das Buch Judit.)

Augustinus konnte nicht verstehen, dafl die bewufite falsche Aussage
eines Menschen vor der Heiligen Schrift gerechtfertigt sein sollte. Er ver-
suchte darum, die Anstofigkeit der genannten Stellen wegzuinterpretie-
ren. Dies gelang ihm aufgrund des hermeneutischen Prinzips, dafl die Bibel,
besonders das Alte Testament, sinnbildlich zu verstehen und darum alle-
gorisch zu deuten sei (De mendacio 7; 26). Die entscheidenden Kriterien
fir die Auslegung der Schrift sind damit nicht ihr selbst zu entnehmen,

* Der Artikel geht auf eine Dissertation des V. zuriidk, die 1971 in Innsbruck abgeschlos-
sen wurde: ,Wahrhaftigkeit und Liige in moraltheologischer Sicht.“ Vgl, auflerdem
#Falschaussage oder Liige?* in ZkTh 1972, 8, Heft, 311-819.



Josef Metzinger 274

sondern bereits vorher gewonnenen philosophischen und ethischen Prin-
zipien, die an die Bibel herangetragen werden. Nach diesen darf es - auch
in der Heiligen Schrift — keine bewufite Falschaussage mit der Absicht zu
tauschen, geben, die gerechtfertigt wire (De mendacio 6; 7; 9; Contra men-
dacium 24; 34). Und selbst wenn man feststellen miifite, dafl es in der
Schrift doch solche Beispiele gibt, dann diirften, betont Augustinus, diese
nicht nachgeahmt werden (Contra mendacium 25).

Wer hat nun recht, Augustinus oder die Bibel? Der grofle Kirchenlehrer
ist gepragt vom griechisch-platonischen Wahrheitsbegriff. Wahrheit ist
danach das wirklich Seiende, das zeitlos Giiltige, der richtige Tatbestand,
also etwas statisch Vorgegebenes, etwas objektiv, d.h. unabhingig vom
menschlichen Zutun Vorhandenes. Wahrhaftigkeit ist somit die beabsich-
tigte Ubereinstimmung von Erkenntnis und Aussage. Der Mensch ver-
stofit infolgedessen gegen die Wahrheit, wird also unwahrhaftig, sobald
er bewuflt etwas sagt, von dem er weif}, dafl es mit der objektiv vorgege-
benen Wirklichkeit nicht Gibereinstimmt. Nun aber darf man nach der
eindeutigen Aussage der Heiligen Schrift niemals unwahrhaftig sein
(Lev 19, 11 f. u. am.; Eph 4,25; Kol 3,9 f. u. a.m.). Also ist fiir Augu-
stinus jede bewufite Falschaussage Siinde und Liige (De mendacio 42;
Contra mendacium 36). Ja, selbst dann muffl man die Wahrheit sagen,
wenn durch den dadurch ausgeldsten Schock bei einem bereits todkranken
Menschen dessen Tod die Folge sein sollte! Dieser Rigorismus, zu dem sich
Augustinus gegen sein eigenes Empfinden durchringt, ist die logische Kon-
sequenz aus der griechisch-platonischen Wahrheitsauffassung, wenn diese
kurzschliissig mit der biblischen Unbedingtheitsforderung nach Wahrhaf-
tigkeit kombiniert wird.

Wir miissen also fragen, wie die Bibel selber (nicht nach vorgegebenen
aufierbiblischen Kategorien zurechtinterpretiert) diese Problematik sieht.
Dabei machen wir zunédhst die erstaunliche Feststellung, dafl schon der
biblische Begriff von Wahrheit und Wahrhaftigkeit sich ganz betrichtlich
vom hellenistisch-abendlindischen, der Augustinus vertraut war, unter-
scheidet. ‘emet beziehungsweise alétheia (in der Septuaginta und im Neuen
Testament) bedeutet nicht zuerst Wahrheit im Sinne von Ubereinstimmung
zwischen objektivem Sachverhalt und subjektiver Verstandeserkenntnis,
also im Sinne von Richtigkeit, sondern Wahrheit im Sinne von Festigkeit,
Bestindigkeit, Zuverlissigkeit und Treue. Damit ist Wahrheit im bibli-
schen Sinne zugleich Wahrhaftigkeit; fir letztere gibt es nicht einmal ein
eigenes Wort. Der Begriff ’emet ist synonym mit Rechtschaffenheit, Gerech-
tigkeit, Heiligkeit und steht in naher Verwandtschaft zu Giite und Wohl-
wollen. Der biblische Wahrheitsbegriff ist damit ein dynamisch-personaler,
nicht wie der griechische ein statisch-sachhafter. Und zwar bezeichnet er



Falsche Wahrhafligheit 275

eine Grundhaltung Gottes sowie des rechten Menschen und ist als Treue
Gottes die Grundlage fir eine gesicherte positive Zukunft. Damit gewinnt
Wabhrheit die Dimension einer geschichtlichen Grofie und ist ,die Wahrheit
tun® (vgl. Tob 4, 6; 13, 6; Sir 27, 9; Jo 3, 21; 1 Jo 1, 6; Eph 4, 15), Inbegriff
des Auftrags Gottes an den Menschen.

Der Weite und Tiefe des Wahrheitsbegriffes in der biblischen Literatur
entspricht die Breite und Fiille des Komplexes von Unwahrheit, Unwahr-
haftigkeit, Untreue, Irrtum, Tduschung, Liige; nur daf} hier nicht mehr nur
ein Wort zur Bezeichnung dieses Bereichs vorliegt, sondern mehrere. Und
auch hier handelt es sich um eine dynamisch-personale Grundhaltung und
nicht so sehr um statische Systemstrukturen.

Wie im Begriff, so zeigt sich aber auch in der Einschdtzung von Wahr-
heit-Wahrhaftigkeit-Treue und Unwahrheit, Unwahrhaftigkeit, Untreue,
Irrtum, Tduschung, Liige ein auffallender Unterschied zur abendldndi-
schen Tradition. Die hohe Wertung der Haltung von Wahrhaftigkeit und
Treue steht durchaus nicht hinter der augustinischen Hochschatzung zuriick
und gipfelt in der biblischen Aussage, dafl Christus beziehungsweise der
Geist selber die Wahrheit ist (Jo 14,6; 1 Jo 5,6). Dementsprechend wird
diese Grundhaltung auch als absolut erforderlich fiir das sittliche Handeln
(»,die Wahrheit tun“) und das Heil des Menschen angesehen. Der Unter-
schied zeigt sich aber besonders in der Auffassung von der moralischen
Verwerflichkeit einer einzelnen Falschaussage. Nach dem abendlindischen
und damit unserem traditionellen ethischen Verstandnis ist (systemgerecht)
jede eindeutige Falschaussage (deren Mehrdeutigkeit nicht wenigstens aus
der Situation erkennbar ist) mit der Absicht, den anderen zu tduschen,
moralisch verwerflich und darum Liige. In der biblischen Tradition dage-
gen kann, wie wir an den angefiihrten Beispielen gesehen haben, dieser
Tatbestand ethisch gerechtfertigt und darum moralisch gut sein. Der Beur-
teilungsmafistab der Bibel fiir derartige Falschaussagen ist nicht ein ein-
zelnes, aus einem System abgeleitetes ethisches Prinzip (wie z. B.: Man darf
niemals bewuflit die Unwahrheit sagen), sondern der Gesamtbezug der
jeweiligen Aussage zur personalen Grundhaltung des Handelnden in sei-
nem Verhdltnis zu Gott und den Mitmenschen, die mit im Spiel sind. Die
Beurteilung einer einzelnen Falschaussage geschieht infolgedessen recht
differenziert und féllt sehr verschieden aus.

Der biblische Befund, der in diesem Rahmen nicht ausfithrlich dargestellt
werden kann, ergibt also erstaunlicherweise, daf das, was wir mit dem
Wort und Werturteil ,Liige“ bezeichnen, von der Bibel in bestimmten,
besonders gelagerten Fillen als ethisch richtig angesehen wird, unbescha-
det der radikalen und kompromifllosen Grundhaltung der Wahrhaftig-
keit, d. h. der Treue.



Josef Metzinger 276

Fir uns Abendlinder ist es schwer, diese Sichtweise zu verstehen, beson-
ders da unsere ganze abendlindische Tradition von der augustinischen
Auffassung geprigt ist. Dennoch miissen wir zugeben, dafl das Problem
durch den augustinischen Idealismus und den daraus mit Notwendigkeit
folgenden Rigorismus nicht gelést ist. Das zeigte sich in der Folge auch
immer wieder. Selbst Thomas von Aquin, der in seiner Art eine neue
Gesamtschau von Wahrheit und Wahrhaftigkeit erreichte, blieb aufgrund
seiner augustinischen und aristotelischen Vorprigung im Abstrakten und
Formalen stecken (vgl. 3 sent., d. 38 q. 1 a. 8; a. 4 obj. 2; S. th. II-II, 109,
8 ad 1; 110, 3). Aber im Zeitalter der Folterungen und Hexenprozesse
sahen sich die Moraltheologen gezwungen, nach neuen Lésungen zu suchen,
da die traditionelle Auffassung fiir die konkreten Hartefille einfach nicht
ausreichte. So kam es zu den verschiedensten Versuchen, wie den Theorien
der restrictio mentalis, locutio ambigua, locutio materialis, scientia
non communicabilis und des falsiloquium. Als ausgewogene und
theologisch anerkannte Sentenz ging daraus schliefilich die Theorie
von der restrictio late mentalis (wahrnehmbarer Gedankenvorbehalt)
hervor. Dennoch zeigte sich mehr und mehr, wie unzureichend auch
diese Losung blieb. Abgesehen davon, daff sie nicht mit dem ge-
wohnlichen Sprachgebrauch tbereinstimmt, da ein Tatbestand, den
der Volksmund mit ,Notlige“ bezeichnet, als Nicht-Liige deklariert
wird, und daf sie nicht auf alle gerechtfertigt erscheinenden Fille,
wie zum Beispiel Spionage, anwendbar zu sein scheint, mufl man
sagen, dafl ihre sehr komplizierte Argumentation im letzten sich als nicht
stichhaltig erweist. Vor allem ist die Voraussetzung, dafl eine Falschaus-
sage ein Miflbrauch der Sprache sei, da die naturale Funktion des Spre-
chens lediglich die Mitteilung dessen sei, was man denkt, nicht zu halten.
Neben linguistischen, ethologischen, soziologischen, sprachpsychologischen
und sprachphilosophischen Erwigungen ist vom Anthropologischen her
grundsatzlich nicht einzusehen, wieso die Sprache als einzige unter den
menschlichen Funktionen nicht an der Grundfunktion der Selbsterhaltung
(vgl. Thomas von Aquin, S. th. I-11, 94, 2 ¢) teilhaben (sondern im Gegen-
teil unter Umstdnden sogar die Selbstvernichtung veranlassen) soll; und
zudem ist nachgewiesen, daf die erste bewufite geistige Sprachfunktion
des Kindes das ,Nein“ nicht im Sinne der Ubereinstimmung von objekti-
ver Erkenntnis und Aussage, sondern im Sinne der Selbstverteidigung ist.

Seltsam mutet auch an, dafl die gleichen Moraltheologen, die so krampf-
haft am Prinzip des augustinischen Rigorismus festhielten, auf der anderen
Seite die Wahrhaftigkeit zu einer (der Gerechtigkeit) untergeordneten
Teiltugend (im Gegensatz zur biblischen Auffassung) und die Lige zur
»materia per se levis“ verharmlosten.



Falsche Wahrhafligheit 277

Aber auch den auflerkatholischen Denkern ging es nicht besser. Ahnlich
dem augustinischen Idealismus hielt auch der Deutsche Idealismus eines
Kant und Fichte es fiir Pflicht, sogar einen Unschuldigen seinem Mérder
auszuliefern, um nicht zu ,ligen“. Im Gegensatz und Gegenschlag dazu
ist nach Schopenhauer und Nietzsche die Liige unbedingt erlaubt. Und
schlieRlich bezeichnet Nicolai Hartmann das Problem als grundsitzlich
unlosbar.

Diese Aporie, in die man allerseits hineingeraten ist und aus der wir
immer noch nicht heraus sind, ist ein Symptom dafiir, daf} hier etwas nicht
stimmt. Darum miifte genauer untersucht werden, was denn nun eigentlich
» Wahrheit* und ,die Wahrheit sagen“ bedeutet. Wahrheit als blofle
Ubereinstimmung von subjektiver Erkenntnis und objektivem Sachverhalt
erweist sich an unserem Problem als ein unzulénglicher, weil zu eng gefaf3-
ter Begriff. Denn wenn ich mich dann menschlich (und nicht einmal wegen
meiner selbst) gezwungen sehe, etwas zu sagen, was nicht meine tatsich-
liche Erkenntnis zum Ausdruck bringt, werde ich ja unwahr und damit
siindig, was das von Nicolai Hartmann und anderen postulierte notwen-
dige Siindigen-miissen implizieren wiirde. In der Tat mufl man zu einer
solchen Folgerung kommen, solange Wahrhaftigkeit darin besteht, die
Wahrheit als blofle Ubereinstimmung von subjektiver Erkenntnis und
objektivem Sachverhalt, also als blofle Richtigkeit, zu sagen. Diese blof3e
Richtigkeit kann sogar die Wahrheit verfehlen. Wenn ich zum Beispiel
vom Menschen sage, er sei ein federloser Zweifiiller, dann ist das zwar
richtig, trifft aber nicht die Wahrheit des Menschen. Wenn ich dagegen
vom Menschen behaupte, er stehe zwischen den Géttern des Olymp und
den Goéttern der Unterwelt, dann ist das zwar sachlich falsch, trifft aber
viel eher die Wahrheit iiber den Menschen. So kann man also mit Hilfe
objektiver Unrichtigkeiten die Wahrheit sagen und mit Hilfe objektiver
Richtigkeiten die Wahrheit verfehlen.

Man sieht an diesem Beispiel deutlich, dal Wahrheit als blofle Uber-
einstimmung von Erkenntnis und Sachverhalt, also als blofe Richtigkeit,
viel zu eng gefafit ist. Wahrheit ist eine viel umfassendere Wirklichkeit,
sie ist das ,Umgreifende”, sie stebt im ,Beziehungsfeld“ der gesamten
Wirklichkeit, das heifit von Gott, Mitmensch und Welt zugleich. Damit hat
Wabhrheit aber konstitutiv mit dem personalen Bezug zu tun, ja, ist im
tiefsten das, was die Bibel als Wahrheit ansieht, nimlich die personale
Grundhaltung der Treue zu Gott, den Mitmenschen, sich selbst, das heifit
zur gesamten Wirklichkeit. Was ist also Wahrheit im Falle des Kant’schen
Beispiels? Ein Unschuldiger hat sich bei mir versteckt, sein Morder er-
scheint und fragt mich, ob er hier sei. Wahrheit heifit in diesem Falle, dafl
meine Treue zu Gott, zu dem Unschuldigen und zu mir selbst es mir ver-



Josef Metzinger 278

bietet, diesen unschuldigen Menschen an einen Morder auszuliefern. Aber
schon eine ausweichende Aussage wiirde ihn verraten. Nur ein glattes
»Nein“ kann ihn retten. Damit sage ich aber bewuft das Gegenteil von
dem aus, was ich weif}, und ich sage es in der Absicht, den Mérder zu tau-
schen. Es sind also genau die Bedingungen erfillt, die Augustinus als die
konstitutiven Elemente der Liige angibt (De mendacio, 5). Aber ich tiu-
sche den Morder zu Recht und benutze die Funktion der Sprache zu Recht
im Sinne der Verteidigung. 1ch handle also wahr, obwohl ich die ,Unwahr-
heit“ sage. Sage ich damit aber wirklich die Un-Wahrheit? Wenn Wahr-
heit blof} die Ubereinstimmung von subjektiver Erkenntnis und objektivem
Sachverhalt ist, dann sage ich tatsdchlich die Unwahrheit. Wenn Wahrheit
aber tiefer und umfassender die Treue gegeniiber Gott, dem Mitmenschen
und mir und damit die Abweisung des Feindes Gottes bedeutet, dann sage
ich nicht Untreue, sondern Treue und in diesem tieferen Sinne nicht Un-
wahrheit, sondern Wahrheit.

Nun diirfte es unserem abendlidndischen Denken aber kaum mdglich
sein, diese Identifikation von Wahrheit und Treue, wie sie in der Bibel
gegeben ist, nachzuvollziehen. Wir miissen wohl oder iibel, da wir an die
griechisch-abendlandische Begrifflichkeit gebunden sind, zugeben, dafl man
unter Umstinden wahr handeln kann und muf}, indem man die ,, Unwahr-
heit“ sagt, ein Widerspruch, der sich aus dem Unzuldnglichen unserer
Begrifflichkeit ergibt.

Darum hat man versucht, scharf zwischen ,wahr“ und ,richtig“ bezie-
hungsweise ,unwahr® und ,falsch“ zu trennen. Wahr und unwahr wiirden
sich demnach auf die subjektive Haltung und auf den Gesamtzusammen-
hang des Ausgesagten beziehen, richtig und falsch dagegen nur auf den
Inhalt der Aussage. Aber die analoge Breite des Begriffes ,wahr“ scheint
eine solche Trennung nicht zuzulassen. Denn, was richtig ist, ist in irgend-
einer Hinsicht auch wahr. Auflerdem scheint die diesen Begriffen zugrunde-
liegende Wirklichkeit selber die Gegensatzlichkeit von ,wahr® und ,un-
wahr“ in sich zu enthalten. Ist Wahrheit in unserer Welt als analoge nicht
eine ,gebrochene®, insofern etwas unter der einen Ricksicht wahr und
unter einer anderen zugleich unwahr sein kann? Ganz besonders ist das bei
der Sprache der Fall. In der Gestalt Christi scheint diese Unzuldnglichkeit
allerdings eigenartig tberwunden zu sein. Denn in seinem Munde kommt
keine Falschaussage vor, ja nicht einmal — im Gegensatz zur traditionellen
Meinung - eine mehrdeutige Rede. Dem normalen Sterblichen ist es aber
nicht vergonnt, so schlagfertig zu sein und so souveréan tiber jeder Konflikt-
situation zu stehen wie Christus.

Man wird sich also zu der Einsicht herbeilassen miissen, dafl ,,die Un-
wahrheit sagen® nicht gleich ,liigen® ist, oder, wenn beides gleichgesetzt



Falsche Wahrhafligkeit 279

werden soll, dafl dann liigen unter Umstinden erlanbt und richtig oder
sogar Pflicht ist. Dagegen straubt sich aber unser moralisches Empfinden,
und das mit Recht. Denn unser Wort ,liigen ist negativ besetzt und bedeu-
tet in jedem Falle etwas Minderwertiges. Darum diirfte es vorzuziehen
sein, zu unterscheiden zwischen Liige als etwas ethisch Schlechtem und
Falschaussage als etwas ethisch Indifferentem und damit je nachdem Gu-
tem. Eine Falschaussage kann also wahrhaftig oder unwahrhaftig sein,
je nachdem, wie sie im Gesamtbezug zur Wirklichkeit steht, eine Liige
dagegen ist immer unwahrhaftig, weil sie von vornherein als inadidquat
zur Gesamtwirklichkeit aufgefafit wird.

Besonders deutlich wird der gemeinte Sachverhalt bei dem hiufig vor-
kommenden Fall des unheilbar Krebskranken. Ubereinstimmend ist die
Erfahrung der Arzte, dal selbst religiés und charakterlich gefestigte Pa-
tienten die ,objektive“ Auskunft ,Krebs“ nicht ohne grofieren oder gerin-
geren seelischen Schock aufnehmen konnen. Die Chiffre ,Krebs“ bedeutet
fir die allermeisten Betroffenen nicht eine sachliche Diagnose, sondern ein
Todesurteil, das sie in Verzweiflung stirzt. Das Wort ,Krebs® signalisiert
also einen unwahren Tatbestand (ndmlich: Du kannst alle Hoffnung auf-
geben). Um dem Patienten die Wahrheit iiber seinen Zustand mitzuteilen,
namlich, dafl es zwar ernst um ihn steht, deshalb aber kein Grund zur Hoff-
nungslosigkeit und Verzweiflung vorhanden ist, ist die Chiffre ,Krebs“
vollig ungeeignet, mufl man deshalb zu anderen Worten und Begriffen
greifen und unter Umstdnden die Frage nach ,Krebs“ glattweg verneinen.

Hier erhebt sich jetzt allerdings eine letzte Schwierigkeit. Wird so nicht
die Bestimmung dessen, was wahr und richtig ist, in die Subjektivitdt des
einzelnen verlagert, wie es Kierkegaard gewollt hat? Es muf} deshalb
gefragt werden, was denn ,Subjektivitidt“ heifien soll. Steht sie im Wider-
spruch zu Objektivitit, bedeutet sie also Willkiir, Losgeléstheit vom Ob-
jektiven? So gefafit, wire Subjektivitit etwas Unwahres. Subjektivitat
muf sinnvollerweise Personalitiit bedeuten, nicht aber Willkiir, und Ob-
jektivitiat die Ubereinstimmung der Person mit dem Gesamtbezug ihrer
Wirklichkeit und nicht blof eine sachhafte Struktur, die unabhingig von
der Person existiert. Nicht nur bei unserer Problematik, sondern grundsatz-
lich ist die in der modernen Wissenschaft iiblich gewordene Trennung von
objektiv und subjektiv nicht realititsgerecht, wie sich wissenschaftstheore-
tisch aufzeigen 14fit. Eine addquate Trennung von objektiv und subjektiv
erweist sich im Endeffekt als ein Lrrtum, und nicht von ungefahr ist sie der
Bibel fremd.

Wie man sieht, stofen wir {iberall auf die Unzuldnglichkeit unserer Be-

griffe und auf eine nicht gelungene Synthese zwischen der hellenistisch-
abendlindischen und der biblischen Geisteswelt. Sowohl die iiblich gewor-



Josef Metzinger 280

dene Trennung von ,objektiv® und ,subjektiv® als auch die Gleichsetzung
von ,wahr“ im biblischen und ,wahr“ im abendlindischen Sinne sind im
letzten nicht verantwortbare Operationen. Darum ist auf dieser Grundlage
auch keine, wenigstens keine begrifflich klare Losung zu erhoffen.

Solange wir die Gebrochenheit unserer Welt und die Unzulinglichkeit
ihrer Chiffren nicht dndern konnen, werden Unschirfen und Scheitern der
begrifflichen Sprache bestehen bleiben. Aber sachlich diirfte man ~ inspi-
riert von der tieferen Sicht der Bibel — doch klar unterscheiden kénnen zwi-
schen einem Handeln, das ethisch einwandfrei und darum wahr, auch bei
einer rein auf einen begrenzten Sachverhalt bezogenen unrichtigen Aussage
ist, wie das in den angefiihrten Beispielen aufscheint, und einem Handeln,
das ethisch verwerflich und darum unwahr ist, selbst bei einer auf den
begrenzten Sachverhalt der Ubereinstimmung von Erkenntnis und Sache
bezogenen richtigen Aussage, wie zum Beispiel, wenn man ,die Wahrheit
sagt, um jemanden ungerechtfertigterweise zu tduschen und ihm so zu
schaden (vgl. Augustinus, De mendacio 4).

Wahrhaftigkeit erweist sich somit letztlich als die personale Grundhal-
tung der Treue gegeniiber Gott, den Mitmenschen und sich selbst, die un-
ter Umstdnden mit einer falschen Einzelaussage in Ubereinklang stehen
kann; und Liige erweist sich als die personale Grundhaltung der Untreue
Gott, den Mitmenschen und sich selbst gegeniiber, die unter Umstinden mit
einer richtigen Einzelaussage Hand in Hand gehen kann.

Aus dem Gesagten diirften sich einige Folgerungen ergeben, die hier
nur noch thesenhafl angefiihrt seien.

1. Wenn man von der Bibel abweicht (auch in der Form, daff man mit ihr
fremden hermeneutischen Prinzipien an sie herangeht), kann man in ver-
hangnisvollen Irrtum verfallen.

2. Die undifferenzierte Ubertragung der griechischen Begrifflichkeit auf
die Bibel hat die christliche Tradition auf einen Irrweg gefiihrt (und das
nicht nur in diesem einen Fall).

3. Unsere Sprache ist oft ein unzureichendes Mittel, um die Wahrheit zom
Ausdruck zu bringen.

4. Weniger Autorititsglauben (an Augustinus und Thomas) und mehr Me-
ditation der Heiligen Schrift hitten uns besser getan.

5. Wahrhaftigkeit ist nicht eine untergeordnete sekundire Tugend, son-
dern eine Wesenshaltung und Grundtugend; und Liige ist nicht eine ,per
se“ harmlose Sache.

6. Wenn Gott ,die“ Wahrheit ist und der Mensch Ebenbild Gottes, dann
zerstort der Mensch sich selbst, wenn er unwahrhaftig ist.

7. Damit zerstort auch eine kirchliche Institution sich selbst, wenn sie un-
wahrhaftig handelt.



Prisenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 281

8. Eine authentische Beziehung zu Gott und zum Mitmenschen ist nicht
moglich ohne die Grundhaltung der Wahrhaftigkeit (vgl. Jesu Vorgehen
gegen die ,Heuchler).

9. Aber die absolute Forderung der Bibel nach dieser Grundhaltung der
Wahrhaftigkeit hat nichts mit inhumanem (idealistischem) Rigorismus zu
tun.

10. Eine solch rigoristische, also einseitige und unglaubhafte Uberbetonung
der Wahrhaftigkeit (wie geschehen) fithrt zwangslaufig zu deren Aushoh-
lung und Geringschédtzung. Kein Wunder also, dafl das Thema Wahrhaf-
tigkeit heute nicht mehr gefragt ist.

Prisenz und Zeugnis der kontemplativen Orden
in der Kirche

Einige Anregungen

Waltraud Herbstrith (Teresia a Matre Dei OCD), Kéln

1. Zur Situation

Das Beste, das ich bisher aus den Reihen der Kontemplativen gelesen habe,
die sich Gedanken dartiber machen, wie der Kontemplative heute und mor-
gen sein Jingerzeugnis in der Kirche leben soll und muf}, ist der Artikel
Thomas Mertons ,,Offenheit und Klausur® aus dem Jahre 19671, Als echter
Kontemplativer hat er ein Gespiir fir notwendige Strukturidnderungen in
den kontemplativen Frauen- und Minnerorden. Notwendig, weil immer
neu zuv orientieren am Wort Christi in die jeweilige Zeitsituation hinein.
Er sagt, sechzehn Jahrhunderte lang habe man es als Selbstverstiandlich-
keit hingenommen, dafl der Kontemplative von Gott mehr geliebt sei als
die iibrigen Menschen und daf} die Abgeschiedenheit der Kléster, thre Ar-
mut an Kontakten mit der Welt, Garanten dieses ,wundervollen Images*
waren. Diese Zeit ist vorbei. Nicht zum Schaden des kontemplativen Le-
bens. ,Die Kirche wiinscht nicht die Zerstorung, sondern die Erneuerung

1 Deutsch in: Dienender Glaube, Zeitschrift fiir Frauen im Ordensstand, Butzon u. Berdker,
Kevelaer, 46 (1970), 1.





