
Falsche Wahrhaftigkeit 
Josef Metzinger, Stuttgart* 

Wahrhaftigkeit ist ein Thema, das heute nicht mehr gefragt ist. Es wirkt 
sogar peinlich. Denn obwohl man sich gegen die Winkelzüge der Manipu- 
lation leidenschaftlich wehrt, kommt man im eigenen Leben nicht ohne 
dergleichen aus. Erst recht ist für die Politik, sowohl die des Staates als die 
der Kirche, das Thema Wahrhaftigkeit mehr als heikel. Selbst den Theo- 
logen befällt in Erinnerung an seine moraltheologische Ausbildung bei 
diesem Stichwort Unbehagen, wenn er an die vertrackten Theorien denkt, 
mit Hilfe derer versucht wurde, die rigorose Forderung nach Wahrhaftig- 
keit zu umgehen. 

Wenn man dann die Bibel studiert, kann man vollends in Verwirrung 
geraten. Denn einerseits gewinnt man den Gesamteindruck eines unbe- 
dingten und kompromißlosen Wahrheitsethos, andererseits gibt es Stellen, 
die die Lüge als gerechtfertigt anzuerkennen scheinen. Ist die Heilige 
Schrift nun inkonsequent und damit vielleicht doch nicht ganz wahr, oder 
sieht sie die Problematik anders als wir? 

Schon Augustinus hatte seine großen Schwierigkeiten mit der Schrift. 
Denn es wird zum Beispiel die Lüge Rahabs zur Rettung der israelitischen 
Spione (Jos 2,4 f.) im Alten wie im Neuen Testament als hervorragende 
Tat gepriesen (Jos 6,17.22-25; Hebr 11,31; Jak 2,25). Selbst Propheten 
sind nicht frei von eindeutig täuschenden und schwer zu verstehenden 
Falschaussagen, so Elischa (2 Kön 8, 10) und sogar der völlig unverdächtige 
Jeremia, der sich in keiner Weise als Feigling zeigt und trotzdem zu einer 
Notlüge bereit ist (Jer 38,25-27). Schließlich erscheint sogar Jahwe als 
Auftraggeber zur •Lüge" (1 Kön 22,19-23). Und das sind nicht einmal 
die einzigen Stellen, die Kopfzerbrechen machen. (Vgl. Gen 12,10-20; 
20,1-18; 26, 7-11; 27,1-29; 34,13-17; Ex 1,15-22 und das Buch Judit.) 

Augustinus konnte nicht verstehen, daß die bewußte falsche Aussage 
eines Menschen vor der Heiligen Schrift gerechtfertigt sein sollte. Er ver- 
suchte darum, die Anstößigkeit der genannten Stellen wegzuinterpretie- 
ren. Dies gelang ihm aufgrund des hermeneutischen Prinzips, daß die Bibel, 
besonders das Alte Testament, sinnbildlich zu verstehen und darum alle- 
gorisch zu deuten sei (De mendacio 7; 26). Die entscheidenden Kriterien 
für die Auslegung der Schrift sind damit nicht ihr selbst zu entnehmen, 

* Der Artikel geht auf eine Dissertation des Vf. zurüde, die 1971 in Innsbruck abgeschlos- 
sen wurde: •Wahrhaftigkeit und Lüge in moraltheologischer Sicht." Vgl. außerdem 
•Falschaussage oder Lüge?" in ZkTh 1972, 3. Heft, 311-319. 



Josef Metzinger 274 

sondern bereits vorher gewonnenen philosophischen und ethischen Prin- 
zipien, die an die Bibel herangetragen werden. Nach diesen darf es - auch 
in der Heiligen Schrift - keine bewußte Falschaussage mit der Absicht zu 
täuschen, geben, die gerechtfertigt wäre (De mendacio 6; 7; 9; Contra men- 
dacium 24; 34). Und selbst wenn man feststellen müßte, daß es in der 
Schrift doch solche Beispiele gibt, dann dürften, betont Augustinus, diese 
nicht nachgeahmt werden (Contra mendacium 25). 

Wer hat nun recht, Augustinus oder die Bibel? Der große Kirchenlehrer 
ist geprägt vom griechisch-platonischen Wahrheitsbegriff. Wahrheit ist 
danach das wirklich Seiende, das zeitlos Gültige, der richtige Tatbestand, 
also etwas statisch Vorgegebenes, etwas objektiv, d.h. unabhängig vom 
menschlichen Zutun Vorhandenes. Wahrhaftigkeit ist somit die beabsich- 
tigte Übereinstimmung von Erkenntnis und Aussage. Der Mensch ver- 
stößt infolgedessen gegen die Wahrheit, wird also unwahrhaftig, sobald 
er bewußt etwas sagt, von dem er weiß, daß es mit der objektiv vorgege- 
benen Wirklichkeit nicht übereinstimmt. Nun aber darf man nach der 
eindeutigen Aussage der Heiligen Schrift niemals unwahrhaftig sein 
(Lev 19, 11 f. u. a.m.; Eph 4, 25; Kol 3, 9 f. u. a.m.). Also ist für Augu- 
stinus jede bewußte Falschaussage Sünde und Lüge (De mendacio 42; 
Contra mendacium 36). Ja, selbst dann muß man die Wahrheit sagen, 
wenn durch den dadurch ausgelösten Schock bei einem bereits todkranken 
Menschen dessen Tod die Folge sein sollte! Dieser Rigorismus, zu dem sich 
Augustinus gegen sein eigenes Empfinden durchringt, ist die logische Kon- 
sequenz aus der griechisch-platonischen Wahrheitsauffassung, wenn diese 
kurzschlüssig mit der biblischen Unbedingtheitsforderung nach Wahrhaf- 
tigkeit kombiniert wird. 

Wir müssen also fragen, wie die Bibel selber (nicht nach vorgegebenen 
außerbiblischen Kategorien zurechtinterpretiert) diese Problematik sieht. 
Dabei machen wir zunächst die erstaunliche Feststellung, daß schon der 
biblische Begriff von Wahrheit und Wahrhaftigkeit sich ganz beträchtlich 
vom hellenistisch-abendländischen, der Augustinus vertraut war, unter- 
scheidet, 'emet beziehungsweise aletheia (in der Septuaginta und im Neuen 
Testament) bedeutet nicht zuerst Wahrheit im Sinne von Übereinstimmung 
zwischen objektivem Sachverhalt und subjektiver Verstandeserkenntnis, 
also im Sinne von Richtigkeit, sondern Wahrheit im Sinne von Festigkeit, 
Beständigkeit, Zuverlässigkeit und Treue. Damit ist Wahrheit im bibli- 
schen Sinne zugleich Wahrhaftigkeit; für letztere gibt es nicht einmal ein 
eigenes Wort. Der Begriff 'emet ist synonym mit Rechtschaffenheit, Gerech- 
tigkeit, Heiligkeit und steht in naher Verwandtschaft zu Güte und Wohl- 
wollen. Der biblische Wahrheitsbegriff ist damit ein dynamisch-personaler, 
nicht wie der griechische ein statisch-sachhafter. Und zwar bezeichnet er 



Falsche Wahrhaftigkeit 275 

eine Grundhaltung Gottes sowie des rechten Menschen und ist als Treue 
Gottes die Grundlage für eine gesicherte positive Zukunft. Damit gewinnt 
Wahrheit die Dimension einer geschichtlichen Größe und ist •die Wahrheit 
tun" (vgl. Tob 4, 6; 13, 6; Sir 27, 9; Jo 3, 21; 1 Jo 1, 6; Eph 4, 15), Inbegriff 
des Auftrags Gottes an den Menschen. 

Der Weite und Tiefe des Wahrheitsbegriffes in der biblischen Literatur 
entspricht die Breite und Fülle des Komplexes von Unwahrheit, Unwahr- 
haftigkeit, Untreue, Irrtum, Täuschung, Lüge; nur daß hier nicht mehr nur 
ein Wort zur Bezeichnung dieses Bereichs vorliegt, sondern mehrere. Und 
auch hier handelt es sich um eine dynamisch-personale Grundhaltung und 
nicht so sehr um statische Systemstrukturen. 

Wie im Begriff, so zeigt sich aber auch in der Einschätzung von Wahr- 
heit-Wahrhaftigkeit-Treue und Unwahrheit, Unwahrhaftigkeit, Untreue, 
Irrtum, Täuschung, Lüge ein auffallender Unterschied zur abendländi- 
schen Tradition. Die hohe Wertung der Haltung von Wahrhaftigkeit und 
Treue steht durchaus nicht hinter der augustinischen Hochschätzung zurück 
und gipfelt in der biblischen Aussage, daß Christus beziehungsweise der 
Geist selber die Wahrheit ist (Jo 14, 6; 1 Jo 5,6). Dementsprechend wird 
diese Grundhaltung auch als absolut erforderlich für das sittliche Handeln 
(•die Wahrheit tun") und das Heil des Menschen angesehen. Der Unter- 
schied zeigt sich aber besonders in der Auffassung von der moralischen 
Verwerflichkeit einer einzelnen Falschaussage. Nach dem abendländischen 
und damit unserem traditionellen ethischen Verständnis ist (systemgerecht) 
jede eindeutige Falschaussage (deren Mehrdeutigkeit nicht wenigstens aus 
der Situation erkennbar ist) mit der Absicht, den anderen zu täuschen, 
moralisch verwerflich und darum Lüge. In der biblischen Tradition dage- 
gen kann, wie wir an den angeführten Beispielen gesehen haben, dieser 
Tatbestand ethisch gerechtfertigt und darum moralisch gut sein. Der Beur- 
teilungsmaßstab der Bibel für derartige Falschaussagen ist nicht ein ein- 
zelnes, aus einem System abgeleitetes ethisches Prinzip (wie z. B.: Man darf 
niemals bewußt die Unwahrheit sagen), sondern der Gesamtbezug der 
jeweiligen Aussage zur personalen Grundhaltung des Handelnden in sei- 
nem Verhältnis zu Gott und den Mitmenschen, die mit im Spiel sind. Die 
Beurteilung einer einzelnen Falschaussage geschieht infolgedessen recht 
differenziert und fällt sehr verschieden aus. 

Der biblische Befund, der in diesem Rahmen nicht ausführlich dargestellt 
werden kann, ergibt also erstaunlicherweise, daß das, was wir mit dem 
Wort und Werturteil •Lüge" bezeichnen, von der Bibel in bestimmten, 
besonders gelagerten Fällen als ethisch richtig angesehen wird, unbescha- 
det der radikalen und kompromißlosen Grundhaltung der Wahrhaftig- 
keit, d. h. der Treue. 



Josef Metzinger 276 

Für uns Abendländer ist es schwer, diese Sichtweise zu verstehen, beson- 
ders da unsere ganze abendländische Tradition von der augustinischen 
Auffassung geprägt ist. Dennoch müssen wir zugeben, daß das Problem 
durch den augustinischen Idealismus und den daraus mit Notwendigkeit 
folgenden Rigorismus nicht gelöst ist. Das zeigte sich in der Folge auch 
immer wieder. Selbst Thomas von Aquin, der in seiner Art eine neue 
Gesamtschau von Wahrheit und Wahrhaftigkeit erreichte, blieb aufgrund 
seiner augustinischen und aristotelischen Vorprägung im Abstrakten und 
Formalen stecken (vgl. 3 sent., d. 38 q. 1 a. 8; a. 4 obj. 2; S. th. II•II, 109, 
3 ad 1; 110, 3). Aber im Zeitalter der Folterungen und Hexenprozesse 
sahen sich die Moraltheologen gezwungen, nach neuen Lösungen zu suchen, 
da die traditionelle Auffassung für die konkreten Härtefälle einfach nicht 
ausreichte. So kam es zu den verschiedensten Versuchen, wie den Theorien 
der restrictio mentalis, locutio ambigua, locutio materialis, scientia 
non communicabilis und des falsiloquium. Als ausgewogene und 
theologisch anerkannte Sentenz ging daraus schließlich die Theorie 
von der restrictio late mentalis (wahrnehmbarer Gedankenvorbehalt) 
hervor. Dennoch zeigte sich mehr und mehr, wie unzureichend auch 
diese Lösung blieb. Abgesehen davon, daß sie nicht mit dem ge- 
wöhnlichen Sprachgebrauch übereinstimmt, da ein Tatbestand, den 
der Volksmund mit •Notlüge" bezeichnet, als Nicht-Lüge deklariert 
wird, und daß sie nicht auf alle gerechtfertigt erscheinenden Fälle, 
wie zum Beispiel Spionage, anwendbar zu sein scheint, muß man 
sagen, daß ihre sehr komplizierte Argumentation im letzten sich als nicht 
stichhaltig erweist. Vor allem ist die Voraussetzung, daß eine Falschaus- 
sage ein Mißbrauch der Sprache sei, da die naturale Funktion des Spre- 
chens lediglich die Mitteilung dessen sei, was man denkt, nicht zu halten. 
Neben linguistischen, ethologischen, soziologischen, sprachpsychologischen 
und sprachphilosophischen Erwägungen ist vom Anthropologischen her 
grundsätzlich nicht einzusehen, wieso die Sprache als einzige unter den 
menschlichen Funktionen nicht an der Grundfunktion der Selbsterhaltung 
(vgl. Thomas von Aquin, S. th. I•II, 94, 2 c) teilhaben (sondern im Gegen- 
teil unter Umständen sogar die Selbstvernichtung veranlassen) soll; und 
zudem ist nachgewiesen, daß die erste bewußte geistige Sprachfunktion 
des Kindes das •Nein" nicht im Sinne der Übereinstimmung von objekti- 
ver Erkenntnis und Aussage, sondern im Sinne der Selbstverteidigung ist. 

Seltsam mutet auch an, daß die gleichen Moraltheologen, die so krampf- 
haft am Prinzip des augustinischen Rigorismus festhielten, auf der anderen 
Seite die Wahrhaftigkeit zu einer (der Gerechtigkeit) untergeordneten 
Teiltugend (im Gegensatz zur biblischen Auffassung) und die Lüge zur 
•materia per se levis" verharmlosten. 



Falsche Wahrhaftigkeit 277 

Aber auch den außerkatholischen Denkern ging es nicht besser. Ähnlich 
dem augustinischen Idealismus hielt auch der Deutsche Idealismus eines 
Kant und Fichte es für Pflicht, sogar einen Unschuldigen seinem Mörder 
auszuliefern, um nicht zu •lügen". Im Gegensatz und Gegenschlag dazu 
ist nach Schopenhauer und Nietzsche die Lüge unbedingt erlaubt. Und 
schließlich bezeichnet Nicolai Hartmann das Problem als grundsätzlich 
unlösbar. 

Diese Aporie, in die man allerseits hineingeraten ist und aus der wir 
immer noch nicht heraus sind, ist ein Symptom dafür, daß hier etwas nicht 
stimmt. Darum müßte genauer untersucht werden, was denn nun eigentlich 
•Wahrheit" und •die Wahrheit sagen" bedeutet. Wahrheit als bloße 
Übereinstimmung von subjektiver Erkenntnis und objektivem Sachverhalt 
erweist sich an unserem Problem als ein unzulänglicher, weil zu eng gefaß- 
ter Begriff. Denn wenn ich mich dann menschlich (und nicht einmal wegen 
meiner selbst) gezwungen sehe, etwas zu sagen, was nicht meine tatsäch- 
liche Erkenntnis zum Ausdruck bringt, werde ich ja unwahr und damit 
sündig, was das von Nicolai Hartmann und anderen postulierte notwen- 
dige Sündigen-müssen implizieren würde. In der Tat muß man zu einer 
solchen Folgerung kommen, solange Wahrhaftigkeit darin besteht, die 
Wahrheit als bloße Übereinstimmung von subjektiver Erkenntnis und 
objektivem Sachverhalt, also als bloße Richtigkeit, zu sagen. Diese bloße 
Richtigkeit kann sogar die Wahrheit verfehlen. Wenn ich zum Beispiel 
vom Menschen sage, er sei ein federloser Zweifüßler, dann ist das zwar 
richtig, trifft aber nicht die Wahrheit des Menschen. Wenn ich dagegen 
vom Menschen behaupte, er stehe zwischen den Göttern des Olymp und 
den Göttern der Unterwelt, dann ist das zwar sachlich falsch, trifft aber 
viel eher die Wahrheit über den Menschen. So kann man also mit Hilfe 
objektiver Unrichtigkeiten die Wahrheit sagen und mit Hilfe objektiver 
Richtigkeiten die Wahrheit verfehlen. 

Man sieht an diesem Beispiel deutlich, daß Wahrheit als bloße Über- 
einstimmung von Erkenntnis und Sachverhalt, also als bloße Richtigkeit, 
viel zu eng gefaßt ist. Wahrheit ist eine viel umfassendere Wirklichkeit, 
sie ist das •Umgreifende", sie steht im •Beziehungsfeld" der gesamten 
Wirklichkeit, das heißt von Gott, Mitmensch und Welt zugleich. Damit hat 
Wahrheit aber konstitutiv mit dem personalen Bezug zu tun, ja, ist im 
tiefsten das, was die Bibel als Wahrheit ansieht, nämlich die personale 
Grundhaltung der Treue zu Gott, den Mitmenschen, sich selbst, das heißt 
zur gesamten Wirklichkeit. Was ist also Wahrheit im Falle des Kant'schen 
Beispiels? Ein Unschuldiger hat sich bei mir versteckt, sein Mörder er- 
scheint und fragt mich, ob er hier sei. Wahrheit heißt in diesem Falle, daß 
meine Treue zu Gott, zu dem Unschuldigen und zu mir selbst es mir ver- 



Josef Metzinger 278 

bietet, diesen unschuldigen Menschen an einen Mörder auszuliefern. Aber 
schon eine ausweichende Aussage würde ihn verraten. Nur ein glattes 
•Nein" kann ihn retten. Damit sage ich aber bewußt das Gegenteil von 
dem aus, was ich weiß, und ich sage es in der Absicht, den Mörder zu täu- 
schen. Es sind also genau die Bedingungen erfüllt, die Augustinus als die 
konstitutiven Elemente der Lüge angibt (De mendacio, 5). Aber ich täu- 
sche den Mörder zu Recht und benutze die Funktion der Sprache zu Recht 
im Sinne der Verteidigung. Ich handle also wahr, obwohl ich die •Unwahr- 
heit" sage. Sage ich damit aber wirklich die Un-Wahrheit? Wenn Wahr- 
heit bloß die Übereinstimmung von subjektiver Erkenntnis und objektivem 
Sachverhalt ist, dann sage ich tatsächlich die Unwahrheit. Wenn Wahrheit 
aber tiefer und umfassender die Treue gegenüber Gott, dem Mitmenschen 
und mir und damit die Abweisung des Feindes Gottes bedeutet, dann sage 
ich nicht Untreue, sondern Treue und in diesem tieferen Sinne nicht Un- 
wahrheit, sondern Wahrheit. 

Nun dürfte es unserem abendländischen Denken aber kaum möglich 
sein, diese Identifikation von Wahrheit und Treue, wie sie in der Bibel 
gegeben ist, nachzuvollziehen. Wir müssen wohl oder übel, da wir an die 
griechisch-abendländische Begriff lichkeit gebunden sind, zugeben, daß man 
unter Umständen wahr handeln kann und muß, indem man die • Unwahr- 
heit" sagt, ein Widerspruch, der sich aus dem Unzulänglichen unserer 
Begrifflichkeit ergibt. 

Darum hat man versucht, scharf zwischen •wahr" und •richtig" bezie- 
hungsweise •unwahr" und •falsch" zu trennen. Wahr und unwahr würden 
sich demnach auf die subjektive Haltung und auf den Gesamtzusammen- 
hang des Ausgesagten beziehen, richtig und falsch dagegen nur auf den 
Inhalt der Aussage. Aber die analoge Breite des Begriffes •wahr" scheint 
eine solche Trennung nicht zuzulassen. Denn, was richtig ist, ist in irgend- 
einer Hinsicht auch wahr. Außerdem scheint die diesen Begriffen zugrunde- 
liegende Wirklichkeit selber die Gegensätzlichkeit von •wahr" und •un- 
wahr" in sich zu enthalten. Ist Wahrheit in unserer Welt als analoge nicht 
eine •gebrochene", insofern etwas unter der einen Rücksicht wahr und 
unter einer anderen zugleich unwahr sein kann? Ganz besonders ist das bei 
der Sprache der Fall. In der Gestalt Christi scheint diese Unzulänglichkeit 
allerdings eigenartig überwunden zu sein. Denn in seinem Munde kommt 
keine Falschaussage vor, ja nicht einmal - im Gegensatz zur traditionellen 
Meinung - eine mehrdeutige Rede. Dem normalen Sterblichen ist es aber 
nicht vergönnt, so schlagfertig zu sein und so souverän über jeder Konflikt- 
situation zu stehen wie Christus. 

Man wird sich also zu der Einsicht herbeilassen müssen, daß •die Un- 
wahrheit sagen" nicht gleich •lügen" ist, oder, wenn beides gleichgesetzt 



Falsche Wahrhaftigkeit 279 

werden soll, daß dann lügen unter Umständen erlaubt und richtig oder 
sogar Pflicht ist. Dagegen sträubt sich aber unser moralisches Empfinden, 
und das mit Recht. Denn unser Wort •lügen" ist negativ besetzt und bedeu- 
tet in jedem Falle etwas Minderwertiges. Darum dürfte es vorzuziehen 
sein, zu unterscheiden zwischen Lüge als etwas ethisch Schlechtem und 
Falschaussage als etwas ethisch Indifferentem und damit je nachdem Gu- 
tem. Eine Falschaussage kann also wahrhaftig oder unwahrhaftig sein, 
je nachdem, wie sie im Gesamtbezug zur Wirklichkeit steht, eine Lüge 
dagegen ist immer unwahrhaftig, weil sie von vornherein als inadäquat 
zur Gesamtwirklichkeit aufgefaßt wird. 

Besonders deutlich wird der gemeinte Sachverhalt bei dem häufig vor- 
kommenden Fall des unheilbar Krebskranken. Übereinstimmend ist die 
Erfahrung der Ärzte, daß selbst religiös und charakterlich gefestigte Pa- 
tienten die •objektive" Auskunft •Krebs" nicht ohne größeren oder gerin- 
geren seelischen Schock aufnehmen können. Die Chiffre •Krebs" bedeutet 
für die allermeisten Betroffenen nicht eine sachliche Diagnose, sondern ein 
Todesurteil, das sie in Verzweiflung stürzt. Das Wort •Krebs" signalisiert 
also einen unwahren Tatbestand (nämlich: Du kannst alle Hoffnung auf- 
geben). Um dem Patienten die Wahrheit über seinen Zustand mitzuteilen, 
nämlich, daß es zwar ernst um ihn steht, deshalb aber kein Grund zur Hoff- 
nungslosigkeit und Verzweiflung vorhanden ist, ist die Chiffre •Krebs" 
völlig ungeeignet, muß man deshalb zu anderen Worten und Begriffen 
greifen und unter Umständen die Frage nach •Krebs" glattweg verneinen. 

Hier erhebt sich jetzt allerdings eine letzte Schwierigkeit. Wird so nicht 
die Bestimmung dessen, was wahr und richtig ist, in die Subjektivität des 
einzelnen verlagert, wie es Kierkegaard gewollt hat? Es muß deshalb 
gefragt werden, was denn •Subjektivität" heißen soll. Steht sie im Wider- 
spruch zu Objektivität, bedeutet sie also Willkür, Losgelöstheit vom Ob- 
jektiven? So gefaßt, wäre Subjektivität etwas Unwahres. Subjektivität 
muß sinnvollerweise Personalität bedeuten, nicht aber Willkür, und Ob- 
jektivität die Übereinstimmung der Person mit dem Gesamtbezug ihrer 
Wirklichkeit und nicht bloß eine sachhafte Struktur, die unabhängig von 
der Person existiert. Nicht nur bei unserer Problematik, sondern grundsätz- 
lich ist die in der modernen Wissenschaft üblich gewordene Trennung von 
objektiv und subjektiv nicht realitätsgerecht, wie sich wissenschaftstheore- 
tisch aufzeigen läßt. Eine adäquate Trennung von objektiv und subjektiv 
erweist sich im Endeffekt als ein Irrtum, und nicht von ungefähr ist sie der 
Bibel fremd. 

Wie man sieht, stoßen wir überall auf die Unzulänglichkeit unserer Be- 
griffe und auf eine nicht gelungene Synthese zwischen der hellenistisch- 
abendländischen und der biblischen Geisteswelt. Sowohl die üblich gewor- 



Josef Metzinger 280 

dene Trennung von •objektiv" und •subjektiv" als auch die Gleichsetzung 
von •wahr" im biblischen und •wahr" im abendländischen Sinne sind im 
letzten nicht verantwortbare Operationen. Darum ist auf dieser Grundlage 
auch keine, wenigstens keine begrifflich klare Lösung zu erhoffen. 

Solange wir die Gebrochenheit unserer Welt und die Unzulänglichkeit 
ihrer Chiffren nicht ändern können, werden Unscharfen und Scheitern der 
begrifflichen Sprache bestehen bleiben. Aber sachlich dürfte man - inspi- 
riert von der tieferen Sicht der Bibel - doch klar unterscheiden können zwi- 
schen einem Handeln, das ethisch einwandfrei und darum wahr, auch bei 
einer rein auf einen begrenzten Sachverhalt bezogenen unrichtigen Aussage 
ist, wie das in den angeführten Beispielen aufscheint, und einem Handeln, 
das ethisch verwerflich und darum unwahr ist, selbst bei einer auf den 
begrenzten Sachverhalt der Übereinstimmung von Erkenntnis und Sache 
bezogenen richtigen Aussage, wie zum Beispiel, wenn man •die Wahrheit 
sagt", um jemanden ungerechtfertigterweise zu täuschen und ihm so zu 
schaden (vgl. Augustinus, De mendacio 4). 

Wahrhaftigkeit erweist sich somit letztlich als die personale Grundhal- 
tung der Treue gegenüber Gott, den Mitmenschen und sich selbst, die un- 
ter Umständen mit einer falschen Einzelaussage in Übereinklang stehen 
kann; und Lüge erweist sich als die personale Grundhaltung der Untreue 
Gott, den Mitmenschen und sich selbst gegenüber, die unter Umständen mit 
einer richtigen Einzelaussage Hand in Hand gehen kann. 

Aus dem Gesagten dürften sich einige Folgerungen ergeben, die hier 
nur noch thesenhaft angeführt seien. 

1. Wenn man von der Bibel abweicht (auch in der Form, daß man mit ihr 
fremden hermeneutischen Prinzipien an sie herangeht), kann man in ver- 
hängnisvollen Irrtum verfallen. 
2. Die undifferenzierte Übertragung der griechischen Begrifflichkeit auf 
die Bibel hat die christliche Tradition auf einen Irrweg geführt (und das 
nicht nur in diesem einen Fall). 
3. Unsere Sprache ist oft ein unzureichendes Mittel, um die Wahrheit zum 
Ausdruck zu bringen. 
4. Weniger Autoritätsglauben (an Augustinus und Thomas) und mehr Me- 
ditation der Heiligen Schrift hätten uns besser getan. 
5. Wahrhaftigkeit ist nicht eine untergeordnete sekundäre Tugend, son- 
dern eine Wesenshaltung und Grundtugend; und Lüge ist nicht eine •per 
se" harmlose Sache. 
6. Wenn Gott •die" Wahrheit ist und der Mensch Ebenbild Gottes, dann 
zerstört der Mensch sich selbst, wenn er unwahrhaftig ist. 
7. Damit zerstört auch eine kirchliche Institution sich selbst, wenn sie un- 
wahrhaftig handelt. 



Präsenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 281 

8. Eine authentische Beziehung zu Gott und zum Mitmenschen ist nicht 
möglich ohne die Grundhaltung der Wahrhaftigkeit (vgl. Jesu Vorgehen 
gegen die •Heuchler"). 
9. Aber die absolute Forderung der Bibel nach dieser Grundhaltung der 
Wahrhaftigkeit hat nichts mit inhumanem (idealistischem) Rigorismus zu 
tun. 
10. Eine solch rigoristische, also einseitige und unglaubhafte Überbetonung 
der Wahrhaftigkeit (wie geschehen) führt zwangsläufig zu deren Aushöh- 
lung und Geringschätzung. Kein Wunder also, daß das Thema Wahrhaf- 
tigkeit heute nicht mehr gefragt ist. 

Präsenz und Zeugnis der kontemplativen Orden 
in der Kirche 
Einige Anregungen 

Waltraud Herbstrith (Teresia a Matre Dei OCD), Köln 

I. Zur Situation 

Das Beste, das ich bisher aus den Reihen der Kontemplativen gelesen habe, 
die sich Gedanken darüber machen, wie der Kontemplative heute und mor- 
gen sein Jüngerzeugnis in der Kirche leben soll und muß, ist der Artikel 
Thomas Mertons •Offenheit und Klausur" aus dem Jahre 19671. Als echter 
Kontemplativer hat er ein Gespür für notwendige Strukturänderungen in 
den kontemplativen Frauen- und Männerorden. Notwendig, weil immer 
neu zu orientieren am Wort Christi in die jeweilige Zeitsituation hinein. 
Er sagt, sechzehn Jahrhunderte lang habe man es als Selbstverständlich- 
keit hingenommen, daß der Kontemplative von Gott mehr geliebt sei als 
die übrigen Menschen und daß die Abgeschiedenheit der Klöster, ihre Ar- 
mut an Kontakten mit der Welt, Garanten dieses •wundervollen Images" 
waren. Diese Zeit ist vorbei. Nicht zum Schaden des kontemplativen Le- 
bens. •Die Kirche wünscht nicht die Zerstörung, sondern die Erneuerung 

1 Deutsch in: Dienender Glaube, Zeitschrift für Frauen im Ordensstand, Butzon u. Bercker, 
Kevelaer, 46 (1970), 1. 




