
Präsenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 281 

8. Eine authentische Beziehung zu Gott und zum Mitmenschen ist nicht 
möglich ohne die Grundhaltung der Wahrhaftigkeit (vgl. Jesu Vorgehen 
gegen die •Heuchler"). 
9. Aber die absolute Forderung der Bibel nach dieser Grundhaltung der 
Wahrhaftigkeit hat nichts mit inhumanem (idealistischem) Rigorismus zu 
tun. 
10. Eine solch rigoristische, also einseitige und unglaubhafte Überbetonung 
der Wahrhaftigkeit (wie geschehen) führt zwangsläufig zu deren Aushöh- 
lung und Geringschätzung. Kein Wunder also, daß das Thema Wahrhaf- 
tigkeit heute nicht mehr gefragt ist. 

Präsenz und Zeugnis der kontemplativen Orden 
in der Kirche 
Einige Anregungen 

Waltraud Herbstrith (Teresia a Matre Dei OCD), Köln 

I. Zur Situation 

Das Beste, das ich bisher aus den Reihen der Kontemplativen gelesen habe, 
die sich Gedanken darüber machen, wie der Kontemplative heute und mor- 
gen sein Jüngerzeugnis in der Kirche leben soll und muß, ist der Artikel 
Thomas Mertons •Offenheit und Klausur" aus dem Jahre 19671. Als echter 
Kontemplativer hat er ein Gespür für notwendige Strukturänderungen in 
den kontemplativen Frauen- und Männerorden. Notwendig, weil immer 
neu zu orientieren am Wort Christi in die jeweilige Zeitsituation hinein. 
Er sagt, sechzehn Jahrhunderte lang habe man es als Selbstverständlich- 
keit hingenommen, daß der Kontemplative von Gott mehr geliebt sei als 
die übrigen Menschen und daß die Abgeschiedenheit der Klöster, ihre Ar- 
mut an Kontakten mit der Welt, Garanten dieses •wundervollen Images" 
waren. Diese Zeit ist vorbei. Nicht zum Schaden des kontemplativen Le- 
bens. •Die Kirche wünscht nicht die Zerstörung, sondern die Erneuerung 

1 Deutsch in: Dienender Glaube, Zeitschrift für Frauen im Ordensstand, Butzon u. Bercker, 
Kevelaer, 46 (1970), 1. 



Waltraud Herbstrith 282 

des kontemplativen Lebens. Die Erneuerung der kontemplativen Orden 
gehört zum allumfassenden Programm der Erneuerung der gesamten Kir- 
che. Ein bedeutendes Element dieses Programms in seiner Formulierung 
durch das Zweite Vatikanische Konzil ist die .Offenheit zur Welt'. Die 
Kontemplativen sind davon nicht befreit, doch müssen sie es unter ihren 
speziellen Bedingungen sehen. Anders ausgedrückt, sie müssen bedenken, 
wie und in welchem Maß sie ,offen zur Welt' sein können, ohne ihre Iden- 
tität als Kontemplative zu verlieren ... Die meisten Feststellungen über 
das kontemplative Leben als Leben der Zurückgezogenheit, der vollkom- 
menen Sammlung, mit der Betonung der Verneinung, Ungestörtheit usw. 
neigen zu einem eher platonischen als christlichen Schwerpunkt. Diese Kon- 
zeption hatte Gültigkeit, solange sie in den Rahmen einer bewußt reli- 
giösen Kultur paßte. 

Das ganze Weltbild mittelalterlicher Zivilisation war in seiner Struktur 
auf die Ideen von Ewigkeit und göttlicher Transzendenz aufgebaut... 
Heute müssen wir lernen zu unterscheiden zwischen .Religiosität' und 
Jüngerschaft Christi'. Religion war ein wesentlicher Teil mittelalterlicher, 
A-religion ist wesentlicher Teil unserer modernen Kultur. Heute ist von 
Bedeutung nicht, den modernen Menschen zur Annahme von Religion als 
eines menschlichen oder kulturellen Wertes zu bringen... sondern ihn 
vielmehr sehen zu lassen, daß wir Zeugen Christi sind, der neuen Schöp- 
fung, der Auferstehung, des lebendigen Gottes ... Das kontemplative Le- 
ben muß daher nicht in Begriffen religiöser Observanzen, welche hinge- 
bungsvollere Haltungen einer vergangenen Gesellschaft betonen, sondern 
in Begriffen lebendigen Erfahrens und Zeugnisgebens, und das heißt: in 
vollkommener christlicher Glaubwürdigkeit verstanden werden"2. Nicht 
die Fixierung auf Observanz, sondern die Heranbildung kontemplativer 
Menschen, die ihre Jüngerschaft Christi •durch ihren Charakter, durch ihr 
Leben und durch die Umgestaltung ihres Bewußtseins" bezeugen, ist ge- 
fragt8. Der Kontemplative muß heute sein Leben auf biblische Grundlagen 
stellen, muß Antwort geben auf das Wort Gottes in der Geschichte. 

Nicht Eros allein, als die Sehnsucht nach dem Schönen und Wahren, son- 
dern auch Agape, die zur sündigen Welt vorstößt, ist Auftrag der Kontem- 
plativen. Dies verlangt eine Offenheit, die nicht im Widerspruch zur klö- 
sterlichen Sammlung steht, sondern notwendig ist für deren Vertiefung 
und Erneuerung4. •Offenheit zur Welt... bedeutet, in die Affären der 
Menschen außerhalb des Klosters mit hineinverwoben zu werden bis zur 
Identifikation mit ihnen in ihren Wünschen, Problemen, Kämpfen, Ge- 

2 A. a. O., S. 4 und 6. 
8 A. a. 0., S. 6. 
4 A. a. 0., vgl. S. 7. 



Präsenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirdie 283 

fährdungen; es bedeutet lebendige, mit-leidende Teilnahme an der Welt 
des totalen Krieges, der Völkervernichtung, Rassenunruhen, der sozialen 
Ungerechtigkeit, des Geizes, der Armut, Gewalt, Begierde, jeder Art von 
Unordnung ... Soll unsere Liebe zu Gott die Form einer seligen Ruhe in 
Tröstungen und innerem Frieden annehmen - oder ist sie Antwort totaler 
Hingabe, die uns aus uns selbst herausnimmt... Einfache Abgeschlossen- 
heit, Zurückgezogenheit und Verweigerung der Anteilnahme würden den 
Kontemplativen zum Skandal für seinen Bruder in der Welt machen"5. 

Die Kirche von heute ist sich bewußt, daß der kontemplative Ordens- 
angehörige einen unter vielen Diensten ausübt, daß er die Brüder, die 
andere Dienste leisten, braucht, und sie ihn. Nur •Mangel an theologischem 
Wissen, Unkenntnis der wahren Reichtümer christlicher Tradition und 
kirchlicher Weisheit haben Kontemplative zu einer verkürzenden Sicht 
ihrer Berufung geführt, einer beinahe materialistischen Sicht in ihrer Beto- 
nung von Mauern, Gittern, Schleiern, Zurückgezogenheit, Schweigen"8. 
Van der Meersch, ein holländischer Mönch, sagte einmal ungefähr so: •Wir 
haben vergessen, die Gotteserfahrungen, die wir machen, mitzuteilen". 
Merton mahnt uns: •Maßen wir uns nicht das Recht an, von oben herab 
zu (unserem Bruder) zu reden, ihm Befehle zu erteilen, so als ob wir eine 
hervorragende Stellung inne hätten, während er sich vielleicht sagt, daß 
uns die Klostermauern nur in der Irrealität bestätigt haben ... Die Men- 
schen sehen uns, erkennen an, daß wir ehrlich sind, daß wir wirklich einen 
gewissen Frieden gefunden haben, und sie verstehen auch, daß dies schließ- 
lich nicht wertlos ist. Aber sind wir in der Lage, sie zu überzeugen, daß dies 
für sie persönlich einen Sinn hat? Ich will damit sagen, können wir sie von 
unserm Beruf her und als Gemeinschaft, als ,Kontumplative' einer Insti- 
tution hinter Klostermauern, davon überzeugen, daß unser Leben nach der 
Ordensregel für sie etwas bedeutet?"7 

Während also die kontemplativen Orden erkennen, daß sich manches 
bei ihnen wandeln muß, daß ihre Erfahrungen mit Gott in eine neue Be- 
ziehung zur Welt • die als ganze von Gott erlöst ist - eingehen müssen, 
macht sich außerhalb der Klöster, ja ganz unabhängig von ihnen, unter 
Gläubigen und Nichtgläubigen ein Verlangen nach Vertiefung, nach An- 
weisung zum Gebet, nach Meditation bemerkbar. Es zeigt sich die Diskre- 
panz, daß Nichtordensleute - nach Robinson •Nicht-Fachleute" für's Ge- 
bet - suchende Menschen in Erkenntnisse und Erfahrungen einweisen, die 
sie sich •von Hand zu Hand" weiterreichen, während die •Kontemplati- 

5 A. a. 0., S. 4, 5 und 9. 
« A. a. O., S. 7. 
7 Thomas Merton, Wir suchen Jesus den Christus, Kreuzring BüAerei Bd. 63, Johann Jo- 
sef Zimmer Verlag, Trier, 1972, S. 9. 



Waltraud Herbstrith 284 

ven", die schon Jahre und Jahrzehnte meditiert haben, dieser Bewegung 
hilflos gegenüberstehen. Die von Berufs wegen Kontemplativen fragen 
heute •Nicht-Kontemplative", wie man Gotteserfahrungen weitergibt. Die 
kontemplativen Klöster, die früher eine große Ausstrahlung hatten, sind 
zu Randsiedlern geworden. •Die alte christliche Lehre von der Gnade, die 
niemals rein unsichtbar vorhanden ist, sondern in irgendwelcher Art zur 
Sichtbarkeit und Ausdrücklichkeit strebt, müßte auch Lebensgesetz der 
kontemplativen Klöster werden"8. Klemens Tilmann zeigt die Krisensitua- 
tion, in der wir uns befinden, recht nüchtern auf: •Daß das Erscheinungs- 
bild der Kirche in der westlichen Welt oder die Lebensweise ihrer Christen 
deutliche meditative Züge tragen, wird niemand behaupten. Eher besteht 
die Gefahr, daß westliche Missionare den meditativen Ländern Asiens 
ein einseitiges und unmeditatives Christentum bringen. Das Leben der 
kontemplativen Orden dringt wenig in die Gesamtkirche ein. Wie weit die 
Anleitungen der Priesterseminare und Ordensnoviziate zeitgemäß sind 
und die jungen Menschen wirklich in ihrer Situation erreichen und sie in 
ein innerliches Leben einführen, sei nur als Frage genannt. Sicher aber 
sind die Laien weitgehend vernachlässigt. Selbst Exerzitien, die unserer 
Aufgabe hervorragend dienen können und sollen, sind nicht selten zu 
Wortüberschüttungen und zur Vermittlung von Willensimpulsen gewor- 
den ... Diese Lage ist äußerst gefährlich in einer Zeit, in der die Men- 
schen mehr und mehr unfähig werden, einen Glauben in sich aufrecht zu 
erhalten, der vor allem autoritär und gedanklich vermittelt wurde; in der 
die Menschen nach Wirklichkeit und Erfahrung suchen, Gott ihnen aber bei 
der Verkümmerung ihrer Tiefenschichten unerfahrbar und damit unwirk- 
lich zu werden droht; in der mehr und mehr Menschen in buddhistischer 
Meditation und Yoga das suchen, was ihnen fehlt, damit aber die Kirche 
als überholt empfinden, weil sie ihnen nicht gegeben hat, wonach sie in 
ihrem Tiefsten und Besten verlangen"9. 

II. Wie begegnen wir den Menschen? 

Wenn wir gefragt werden: •Wie könnten und müßten wir das Offizium 
beten oder überhaupt mit den Menschen beten, sei es in unmittelbarem 
Kontakt, sei es über das geschriebene Wort, daß Christen oder auch Nicht- 
Christen, die nicht mehr so selbstverständlich von der christlichen Tradi- 
tion getragen sind - und das sind sehr viele - davon angerührt werden und 

8 Josef Sudbrack, Probleme - Prognosen einer kommenden Spiritualität, Echter Verlag, 
Würzburg 1969, S. 137. 
9 Klemens Tilmann, Die Führung zur Meditation. Benziger Verlag, Zürich - Einsiedeln - 
- Köln 1971, S. 21 und 23. Hervorhebung von mir. 



Präsenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirdie 285 

es mitvollziehen können? In welchem Vorstellungshorizont müßte sich 
solches Gebet bewegen, welche Sprache müßte es annehmen?", dann muß 
ich gestehen, daß ich kein Programm anbieten kann, wie solche Begegnung 
im Gebet sich vollziehen müßte. Ich kann zunächst nur ganz konkret von 
der Situation ausgehen, in der ich Erfahrungen - vor allem mit jungen 
Menschen - gemacht habe. Diese Erfahrungen führen zu Vorstellungen, 
wie man die Bedürfnisse und das Suchen dieser Menschen beantworten 
könnte. Die Modelle der Begegnung, die mir vorschweben, scheitern vor- 
läufig nicht an unserer Klausur, die für den Kontemplativen unerläßlich 
ist, sondern an mittelalterlichen Klausur/ormera, die z. B. den Ort der Be- 
gegnung - Sprechzimmer oder Kirche - durch Rampen und Gitter in zwei 
Teile spalten. Spiritual Johannes Bours sprach von einer •Verfremdung, 
die sich den Menschen aufdrängt". Thomas Merton sagt, die Zeit für sol- 
che •Überfremdungen" sei endgültig vorbei. Aber in der Praxis ist sie nicht 
vorbei. Ich kann mich nicht auf den spiritualistischen Standpunkt stellen, 
daß es ja im Grunde nicht um Äußerlichkeiten gehe, sondern um Opfer, 
Liebe, Demut. Das ist keine Alternative. Ich finde, man sollte nicht sozio- 
logische Relikte mit dem Mantel religiöser Symbolik bedecken. Damit wäre 
den Fragenden, die zu uns kommen, nicht gedient. Ich stelle fest, daß ge- 
wisse Formen des kontemplativen Lebens nicht mit dem Evangelium zu 
tun haben, sondern mit der noch ausstehenden Gleichberechtigung der 
Frau in der Kirche. Daß die Frau dem Manne gleichwertig zur Seite steht, 
ist seit den Zeiten der Urkirche in das Bewußtsein der Gläubigen einge- 
gangen. Daß sie jedoch auch gleiche Rechte verdient, diese Erkenntnis 
wächst langsam10. Ich glaube, daß man nur in dem Maß demütig wird, als 
man der Wahrheit näher kommt; das heißt aber: Fragen stellen bei Dingen 
und Sachverhalten, die frag-würdig geworden sind. 

Abgesehen von Einzelbesuchen, kommen häufig Berufsschulklassen zu uns. 
Diese jungen Menschen im Alter von sechzehn bis dreiundzwanzig Jahren 
- alle sind seit ihrem vierzehnten Jahr im Berufsleben, einige schon ver- 
heiratet - wollen die Religionsstunde einmal mit praktischer Anschauung 
verbinden. Es liegt mir fern, sofort mit ihnen von Gebet, Glaube oder 
Christus zu sprechen. Ich muß erst einmal abtasten, wo sie stehen, wie sie 
empfinden, ob sie mit Aggressionen aufgeladen sind oder nicht. Die Klas- 
sen sind unterschiedlich. Das Gespräch wird meist tiefer, wenn Jungen und 
Mädchen zusammen sind. Die erste Frage betrifft das Gitter, dann wieso 
ich hier lebe, wie ich es ohne Partner aushalten kann, schließlich kommen 
alle Lebensprobleme - meist die dunklen, unaufgearbeiteten, ans Tages- 
licht. Die Neugierde über unser Leben ist groß, aber die eigenen Probleme 

10 Vgl. Regina Betz, Wohin geht die •schweigende Hälfte" der Kirdie? Offizielle Stimmen 
zur Stellung der Frau in der Kirdie, GuL 45 (1972), H. 2. 



Waltraud Herbstrith 286 

müssen erst abgeladen werden. Das ist gut, denn hier treffen wir uns an 
der Basis. Das Aussprechen schafft einen Raum, der empfänglich macht für 
Neues. Nun müßte es möglich sein, sich in den Kreis der jungen Leute zu 
setzen - ich würde nicht gleich sagen: um mit ihnen zu beten, sondern um 
mit ihnen zu meditieren. Unter Meditation verstehe ich hier Raum zur Er- 
möglichung von Du- und Gottfindung. Denn daß die jungen Menschen 
nach einem Du hungern, ist offensichtlich, mitten durch alle sexuellen 
Verzerrungen hindurch. Man müßte nach allem Sprechen auch zusammen 
schweigen können. Sie müßten sich angenommen wissen, einfach durch 
das Meditieren unseres Da-Seins, unseres Miteinander-Seins. Es ist soviel 
Gutes vorhanden, aber niemand nimmt sich ihrer an. Kommen wir im Ge- 
spräch auf Christus oder Gott, dann versuche ich, mit ihnen diese Fragen 
existentiell anzugehen, indem ich sie daran erinnere, wo und wann sie 
sich schon einmal personal betroffen fühlten, wo und wann sie schon ein- 
mal geliebt haben. Dies ist immer der beste Einstieg, und ich stoße auf Ver- 
ständnis, wenn auch noch nicht auf Glauben an Christus. Ich muß an die 
Worte Thomas Mertons denken, die er an den modernen Menschen rich- 
tet: Die wirkliche frohe Botschaft läßt sich in unserer Zeit •an seltsamen 
Orten vernehmen. Und vielleicht spricht sie mehr in Ihnen als in mir, viel- 
leicht ist Ihnen Christus näher als mir; ich sage dies ohne die geringste Be- 
schämung, ohne mich schuldig zu fühlen, denn ich habe gelernt, mich dar- 
über zu freuen, daß Jesus in der Welt ist und bei Menschen, die ihn nicht 
kennen, und daß er in ihnen am Werk ist, während sie sich weit von ihm 
entfernt glauben"11. 

Immer wieder kommt die Frage: •Können wir nicht einmal, wenn auch 
nur kurze Zeit, mit Ihnen leben?" Der heutige Mensch bringt so wenig Vor- 
verständnis mit, daß er einer existentiellen Einweisung bedarf. Ist das 
Vertrauen so weit, daß die jungen Menschen sich wohl fühlen, daß sie gerne 
wiederkommen möchten, so wäre es möglich, mit ihnen ein Wort oder eine 
Stelle der Schrift zu besprechen oder zu meditieren. Erst wenn so Schritt 
für Schritt der Weg von der Basis her gebahnt ist, könnte man gemeinsam 
das Gebet der Kirche, Teile aus dem Offizium beten. Was sollen die Su- 
chenden jedoch vor einer vergitterten Wand im Presbyterium der Kirche 
anfangen? Was sollen sie in einer Eucharistiefeier tun, in der sie praktisch 
draußen sind? Unsere Klausurvorschriften ermöglichen es nicht, daß die 
Schwestern bei der Feier der Eucharistie den Altar umstehen, geschweige 
beim Chorgebet. 

Was Sprache und Verstehenshorizont betrifft, so meine ich, daß man 
die jungen Menschen dort abholen muß, wo sie stehen, daß man bei der 
Auswahl der Schrifttexte zeitgemäße Übersetzungen nehmen sollte oder 
11 Wir suchen Jesus den Christus, S. 11. 



Präsenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 287 

bei der Eucharistiefeier z. B. auch Jazzrhythmen verwenden kann. Da gibt 
es verschiedene Möglichkeiten. Man könnte auch moderne Dichtung lesen 
und interpretieren. All dies kann Anlaß zur Ich-Du-Findung und zur 
Glaubenshingabe werden. Interessant ist, daß Schüler, die sich Atheisten 
nennen, die kontemplative Lebensweise oft besser verstehen als sogenannte 
Christen, die uns zur äußeren Aktivität überreden wollen. Ein Atheist 
sagte einmal zu mir: •Ich verstehe gut, was Sie tun. Sie setzen sich auf 
Ihrem Sektor so radikal ein, wie ich es als Marxist auf dem meinen zu tun 
bestrebt bin." 

Nicht nur Schüler kommen zu uns, auch andere Menschen. Besonders be- 
eindruckend ist, wenn ältere Menschen, die ein volles Engagement in der 
Kirche leben, um Anleitung zur Meditation bitten. Da kommt man sich vor, 
als würde man Wasser ins Meer tragen. Viele Schwestern aus den soge- 
nannten tätigen Orden würden gerne öfters an unserem Chorgebet teilneh- 
men oder mit uns meditieren. Dies alles ist jedoch noch Zukunftsmusik. Kl. 
Tilmann sagte bei einem Besuch: •Was würde sich an Ihrer Lebensweise än- 
dern, wenn eine oder zwei Schwestern manchmal mit Menschen, die dar- 
um bitten, meditieren würden? Ihr Leben muß so sein, wie es ist, aber Sie 
müssen auch bereit sein, etwas von Ihren Erfahrungen mitzuteilen." - Für 
Thomas Merton heißt das: •Angenommen, das kontemplative Leben wird 
echt gelebt, haben auch andere nötig, daran teilhaben zu können. Offenheit 
wirkt in zwei Richtungen. Auf beiden Seiten ist Geben und Nehmen. Das 
Ergebnis ist, oder sollte sein, echtes Wachstum in der Liebe: größere Liebe 
des Kontemplativen zu der von Gott erschaffenen und erlösten Welt, grö- 
ßere Liebe des nicht-klausurierten Menschen zu Gott... Es besteht keiner- 
lei Notwendigkeit für kontemplative Karmeliten, Drittklässler Rechnen zu 
lehren. Ebensowenig besteht für die Zisterzienser die Notwendigkeit, in 
die Gemeinden hinauszugehen und zu predigen. Was die Kirche nötig hat, 
sind Kontemplative, die bereit sind, mit andern die Vorrechte der Stille, 
des Gebetes und der Meditation zu teilen, die Fähigkeit, tiefer und ein- 
dringlicher auf Gottes Wort zu horchen, ihr Verständnis von Opfer, ihr 
inneres Sehen mitzuteilen. Jeder, der gerufen ist, mit andern die Früchte 
der Kontemplation zu teilen, weiß gut genug, daß dieses Teilen weder Ab- 
lenkung noch Gefahr für das kontemplative Leben ist. Im Gegenteil, viel 
Disziplin und Demut sind notwendig für einen, der in aller Ehrlichkeit ver- 
sucht, mit andern einen unverzerrten Blick auf die Wahrheit zu teilen. Die 
Aufgabe, anderen deutlich und ehrlich zu vermitteln, was man von den 
Problemen christlichen Lebens weiß, ohne mehr zu sagen als man weiß, und 
ohne sich einfach auf aus Büchern entliehene Schlagworte zurückzuziehen, 
ist eine große Hilfe für das eigene Leben in Christus"12. Die Welt steht 
12 Offenheit und Klausur. S. 8/9. 



Waltraud Herbstrith 288 

heute an einem Kreuzweg ihres Schicksals. Die Katastrophe ist, daß viele 
die geistigen Dimensionen dieser Krise einfach ignorieren und die Pro- 
bleme nicht erfassen. In dieser Situation leisten die Kontemplativen einen 
wichtigen Dienst im schweigenden Hinhorchen, im Fragen, im demütigen 
und mutigen Sich-aussetzen. 

III. Der nahe und der ferne Gott 

Was sollen wir antworten, wenn wir gefragt werden: •Wie können Sie 
denjenigen, die das Bewußtsein haben, Gott habe in dieser Welt keinen 
Ort mehr, man könne sein Wirken in einer evolutiven Welt, die immer 
mehr machbar wird, nicht mehr erfahren, helfen, und zwar auf Grund 
Ihrer eigenen Erfahrung der Gottferne oder der Abwesenheit Gottes? 
Müßte in diese Ihre Erfahrung nicht jene Erkenntnis mit eingebracht wer- 
den, daß die Welt selbst, weil endgültig von Gott in Christus angenommen, 
und auch die Arbeit in und an der Welt für den Glaubenden heilsver- 
mittelnd ist, wenn auch immer nur durch das Kreuz hindurch?" 

Ich glaube, wenn wir so gefragt werden, genügt es nicht, einfach zu ant- 
worten, daß wir die gleichen Erfahrungen der Gottferne, der Abwesenheit 
Gottes haben, wie die Menschen - Gläubige oder Ungläubige -, die zu uns 
kommen18. Sicher mag der eine oder andere getröstet sein, wenn er erfährt, 
daß sein Bruder, seine Schwester hinter Klostermauern ähnliche Probleme 
hat und Kämpfe durchstehen muß wie vielleicht ein geplagter Geschäfts- 
mann oder eine kinderreiche Mutter. Manchmal scheint mir jedoch das 
Reden von der Abwesenheit Gottes und der Gott-ist-tot-Theologie zu viel 
zu sein. Ich glaube, daß die Leute, wenn sie zu uns kommen, etwas ganz 
anderes hören wollen als das Betonen dieser Solidarität. Solidarität mit 
den Zweifelnden, Trauernden und Suchenden kann man nicht durch Mani- 
feste oder gutgemeinte Eingaben vermitteln, sondern nur von Mensch zu 
Mensch, indem man sich bemüht, zusammen einen Weg zu gehen. Wenn 
man aber zusammen einen Weg geht, ist die Abwesenheit Gottes schon zu 
einer Nähe Gottes geworden, ob ich das klar weiß oder nicht. Ich habe mich 
gefreut, als ich in dem Artikel von Josef Sudbrack •Gott finden - in Ein- 
samkeit oder in Nächstenliebe?"14 etwas von dem •nahen Gott" las, der im 
Geist Jesu in seiner Kirche gegenwärtig ist. Wir wollen hier nicht die ver- 
schiedenen Ursachen der modernen Bewußtseinslage - Gott sei abwe- 
send - untersuchen15. Ein Hinweis auf das vielschichtige Problem genügt: 

18 Vgl. Hat das kontemplative Leben heute noch Sinn und Bedeutung? Ein Brief, GuL 40 
(1967), S. 459 ff. Dazu die Stellungnahme von Fr. Wulf, Fragen um die kontemplative 
Berufung. Zur zeitgemäßen Erneuerung der kontemplativen Orden, GuL 41 (1968), S. 63 ff. 
14 In: GuL 41 (1968), S. 4 ff. 



Präsenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 289 

•Dort, wo wir kleinen Christen glauben, Gott zu finden, tut sich dem 
großen eine Leere auf, in die hinein zu gehen er den ganzen Mut seines 
Glaubens benötigt; gerade ,im Mystischen (wird) jede tiefere Erfahrung 
Gottes ein tieferes Einfahren in die Nicht-Erfahrung des Glaubens' (Urs 
von Balthasar). Zugleich aber schlägt sich in dieser ,Nicht-Erfahrung' des 
Glaubens die Realität des geglaubten Gottes nieder: Er ist mehr und an- 
ders als alle Rede über ihn, auch als die Rede, die ihn Gott nennt! Gott ist 
ganz anders; besonders aber ganz anders als die wohlgelungene Phrase 
über ihn, als das abgerundete System, in dem er seinen abgezirkelten - man 
würde heute sagen: bürgerlichen - Platz zugewiesen bekommt, ganz an- 
ders als die erhebende Stimmung, in der man sich eben noch der Gegenwart 
Gottes bewußt zu sein glaubte ... Was hier vorgeht, ist keine Entthronung, 
kein Sterben Gottes, sondern das Verschimmern eines Gottesbegriffes, der 
die Wirklichkeit Gottes nicht mehr trägt"16. 

Kommt nun jemand zu uns, der unter der Last der Gottferne leidet, so 
gibt es nach meiner Ansicht keinen anderen Weg, als ihn im Namen Jesu 
- der selbst der Weg ist - •an die Hand zu nehmen". Ich habe keine andere 
Sicherheit als mein Vertrauen auf diesen Christus, und ich kann dem an- 
dern keine andere Sicherheit anbieten. •Unsicher geworden wegen der Er- 
fahrung des ,fernen' Gottes, stehen wir plötzlich vor der fast beängstigen- 
den Nähe Jesu, der sich mit dem geringsten seiner Brüder identifiziert. 
Diese ,Nähe Gottes' ist nicht sehr bequem; man kann sie nicht mehr in 
fromme Bücher, in Kirchenbesuch und Gebetszeiten zurückdrängen. Das 
konnte man auch früher nicht; aber heute steht derjenige, der es versucht, 
schon mit einem Fuß außerhalb des Christentums"17. Wenn die Menschen 
zu uns kommen, suchen sie einen •nahen Gott". Diese •Nähe" können wir 
ihnen weniger dadurch bieten, daß wir unsere Glaubensschwierigkeiten 
vor ihnen ausbreiten und beteuern, wie sehr wir mit ihnen fühlen. Was von 
uns gefordert wird, ist der Blick Jesu, mit dem wir unsern Nächsten an- 
blicken, weil auch wir von ihm erkannt worden sind. Man kann es auch noch 
anders sagen: •Wir begegnen Gott, indem wir den Nächsten anblicken! 
Jedes ,mystische' Alleinsein bei Gott muß seine existentielle Wurzel in die- 
sem ,Gott im Nächsten' haben. Es scheint, als ob Gott uns erst fern werden 
mußte, damit uns seine Nähe im Nächsten wieder bewußt werden konnte"18. 

Der Nächste ist nicht einer, dem wir etwas zu geben haben, weil wir pri- 
vilegierter oder begünstigter sind. Gott kann aus Steinen Abraham Kinder 
erwecken (vgl. Mt 3, 9) und uns, die wir im Glauben zu besitzen wähnen, 

15 Einen sachlichen Einblick bietet das Büchlein •Abwesenheit Gottes" von Josef Sud- 
brack. Reihe: Theologische Meditationen, Benziger Verlag, Züridi-Einsiedeln-Köln 1971. 
19 Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe? S. 6/7. 
17 A.a.O., S.U. 18 A.a.O., S. 19. 



Waltraud Herbstrith 290 

wegnehmen, was er dem Bruder auf der Straße gibt. Was wir dem Bru- 
der anzubieten haben, ist unsere Armut, unser Elend, aber auch unsere 
Freude, von Jesus Christus geliebt zu sein: •Dies ist die schöpferische und 
heilende Arbeit des Mönches, die im Schweigen, in der Armut des Geistes, 
im Leersein von allem, in Demut verrichtet wird. Es ist die Teilnahme am 
erlösenden Tod und an der Auferstehung Christi"1'. In meiner Freude 
weiß der andere sich geliebt, und wir gehen zusammen den Weg der Müh- 
seligen und Erschöpften, der Zweifelnden und Trauernden, weil Christus, 
wie den Jüngern von Emmaus, auch uns nahe ist. Dieser Vorgang ist ein 
Geben und Nehmen; keiner weiß eigentlich, wer gibt, und keiner, wer 
nimmt, weil ein Dritter mitten unter uns ist. In dieser gemeinsamen Wan- 
derschaft, die kein •Drinnen" und •Draußen" mehr kennt, haben wir die 
Kraft, auch die Gottverlassenheit Jesu mitzutragen, wenn er uns daran teil- 
nehmen läßt. Dieses Anblicken Jesu und dieses von Jesus Angeblicktwer- 
den ist der Weg, auf dem heute Begegnung, Solidarität, Mittragen, •Aus- 
halten der Gottesfrage auf Verheißung hin"20 geschieht. 

IV. Arbeit als heilsvermittelnder Dienst an der Welt 

Ich weiß nicht, ob es noch notwendig ist, darauf hinzuweisen, daß es zwi- 
schen der Arbeit an der von Christus erlösten Welt und dem Hinhorchen 
auf Gott im Gebet weder Graben noch Trennungsmauer gibt. •Die Alter- 
native lautet nur noch: Gott und die Sünde, Gott und der seinem Willen 
entgegenstehende Mensch!, aber niemals Gott und Mensch!"21, und ich 
würde hinzufügen: Gott und Welt. Jede Arbeit an der Welt geschieht im 
Heilsauftrag Christi, ist heilsvermittelnd und steht nicht in Konkurrenz zur 
Gotteserfahrung, zum Gebet. Leider haben wir noch keine Theologie der 
Arbeit. Aber auch die kontemplativen Klöster haben längst eingesehen, 
daß die früheren Motivierungen der Arbeit ebenso wie diejenigen des Ge- 
bets nicht mehr dem Auftrag Christi in unserer Zeit entsprechen. 

Von jeher arbeiteten Mönche mit Fleiß und unter harten Bedingungen. 
Der Grund, aus dem heraus die Arbeit getan wurde, war einerseits das 
Aufsichnehmen von Mühsal. Andererseits sollte die Arbeit so beschaffen 
sein, daß sie das Denken an Gott nicht behinderte. Der direkte Heilsauf- 
trag der Arbeit an der Welt wurde nicht gesehen. •Benedikt schreibt jedem 
Arbeit vor, aber eben unter asketischer Rücksicht: Arbeit als Mühe ... als 
Ausdruck tätigen Gottdienens, bei den Wüstenvätern auch als Weg inne- 
rer Sammlung; gerade die Handarbeit bietet die Möglichkeit zur geistlichen 

10 Wir suchen Jesus den Christus, S. 12. 
20 Vgl. Abwesenheit Gottes, S. 46. 
21 Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe?, S. 15. 



Präsenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 291 

Konzentration"22. In der Karmelregel soll die Arbeit den Müßiggang und 
die Einwirkungen des Bösen verhindern. Heute weiß sich der Mensch, der 
ins Kloster - auch in das kontemplative - eintritt, mitverantwortlich am 
Heilsauftrag an der Welt, auch in der Arbeit. Er fühlt sich solidarisch mit 
allen Arbeitenden. 

Es ist natürlich, daß die heutige Gesellschaft einen Leistungsdruck auf 
die Klöster ausübt, die in ihrer sozialen Verflochtenheit zum Leistungssoll 
beitragen müssen. Da aber im bisherigen Mönchtum ein hohes Leistungs- 
soll an Gebetsübungen üblich war, entstehen in den Klöstern Konflikte. 
Auch wegen der •Leistungskontrollen... in Form der genauen Gehor- 
samskontrollen und Reglementierungen des gesamten klösterlichen Le- 
bens ... Warum jammern so viele Klöster und Genossenschaften, daß sie 
keinen Nachwuchs haben? Doch nicht weil es keine Menschen gibt, die das 
Drop out wagen, sich in Gott zu versenken, sondern weil sie keine Arbeits- 
kräfte haben, damit sie auch das Leistungssoll, das die Gesellschaft heute 
den Klöstern und Orden abverlangt... erfüllen können. Hier sind die 
Dinge völlig auf den Kopf gestellt"23. Nach meiner Ansicht sind aber die 
Dinge deswegen auf den Kopf gestellt, weil man in den Klöstern die Not- 
wendigkeit der sozialen Verflochtenheit mit dem Arbeitsrhythmus der 
modernen Welt und die daraus erwachsenden geistlichen Bedürfnisse zu 
wenig berücksichtigt. 

Auf jeden Fall kommt diese Entwicklung der Erkenntnis zugute: Nach- 
folge Christi, Glaube an Gott sind keine verrechenbaren Leistungen, son- 
dern •Befreiung ... Erfahrung Gottes hier und heute ... Reich Gottes in 
uns"24. 

Dieses •Reich Gottes in uns" darf nicht Beziehungslosigkeit sein oder 
•Selbstgenuß der eigenen Seelenfiguration", wie Buber sagt25, sondern ein 
Sich-Verdanken, ein Antworten auf das Wort Gottes in die jeweilige Zeit- 
situation hinein. Nur aus diesem Sich-Verdanken kann echte Menschlich- 
keit erwachsen, die sonst in den Klöstern gefährdet wäre. Hier muß das 
Wachsein für neue, zeitgemäße klösterliche Strukturen wachsen. •Erst 
wenn festgehalten wird, daß Gott und Jesus Christus in irgendeinem 
menschlichen Dienst uns ebenso nahe sein können und auch sind wie in der 
einsamen Gebetsstunde, erst dann darf und muß weitergegangen und auf- 
gezeigt werden, daß der Mensch beide Beziehungen, zu Gott und zum 

22 Emmanuel Jungclaussen, Die Rolle des Möncktums in der Leistungsgesellschafl, in: 
Christ in der Gegenwart. Nr. 21, 21.5. 1972, S. 165-167, Herder, Freiburg, S. 166. Hier 
sind manche praktischen Probleme angeschnitten, aber es bleiben viele Fragen offen, die 
die heutige christliche Verantwortung des Mönchtums betreffen. 
» A. a. 0., S. 167. 24 A. a. 0., S. 166. 
25 Martin Buber, Ich und Du, in: Das dialogische Prinzip, Verlag Lambert Schneider, 
Heidelberg 1962, S. 106. (Zum Kontext dieses Zitates vgl. dieses Heft 306-307.) 



Paul Konrad Kurz 292 

Menschen, in ausdrücklichem Tun realisieren muß... Einem Menschen, 
der über seiner Arbeit das Gebet vergißt... wird über kurz oder lang nur 
noch der .ferne' Gott gegenüber stehen ... Wenn aber ein Mensch umge- 
kehrt in seinem Gebet, in seiner Kontemplation die Verantwortung für 
den Mitmenschen und die Welt von sich abweisen würde, dann wäre das 
das sicherste Kriterium für die Unwahrhaftigkeit seines Gebetes ... Es gibt 
kein besseres Mittel gegen jede Art von Götzendienst, der sich in aller 
Sünde birgt, als der Nächstendienst"26. 

Auch aus Gott können wir einen Götzen unseres Egoismus machen. Dar- 
um ist es gut, daß unser Glaube in der Konfrontation mit dem Atheismus 
von falschen Bildern gereinigt wird. •Was heißt dies anderes, als daß die 
Angst des Unglaubens den Christen ergreifen muß, damit er losläßt und 
immer wieder losläßt? Der Glaube ist stets und immer ein ,Mehr'... Man 
wird der Wirklichkeit selbst konfrontiert, man wird gezwungen, die Sache 
selbst und nicht mehr das Reden über die Sache zu betrachten. Die Spitze 
des Fragens dringt zugleich ins eigene Sein ein und fordert den letzten Ein- 
satz heraus. Man ist - wie Meister Eckhart schreibt - gezwungen, sich ,nackt' 
dem ,nackten' Gott zu stellen"27. 

Das Kloster der Zukunft muß ein Modell christlichen Lebens sein. Ein 
Ort, an dem Gläubige und Ungläubige sich angenommen, verstanden und 
auf einen Weg mitgenommen wissen. Dieser Weg heißt Jesus Christus. 

Auf der Suche nach dem Religiösen 
in der zeitgenössischen Literatur 
II. Teil 

Paul Konrad Kurz SJ, München 

Silja Walter, Kurt Marti, Ernesto Cardenal verstehen ihr Leben radikal 
von Jesus her und stehen in der kirchlich gebundenen Nachfolge Jesu. Sie 
zeigen drei Möglichkeiten christlichen Schreibens heute: verinnerlidü und 
traditionell Silja Walter, experimentell und sprachkritisch Kurt Marti, 
sinnenhaft-mystisch und jesuanisch revolutionär Ernesto Cardenal. Außer- 

** Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe?, S. 20/21. 
27 Abwesenheit Gottes, S. 29 und 26. 




