Prisenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 281

8. Eine authentische Beziehung zu Gott und zum Mitmenschen ist nicht
moglich ohne die Grundhaltung der Wahrhaftigkeit (vgl. Jesu Vorgehen
gegen die ,Heuchler).

9. Aber die absolute Forderung der Bibel nach dieser Grundhaltung der
Wahrhaftigkeit hat nichts mit inhumanem (idealistischem) Rigorismus zu
tun.

10. Eine solch rigoristische, also einseitige und unglaubhafte Uberbetonung
der Wahrhaftigkeit (wie geschehen) fithrt zwangslaufig zu deren Aushoh-
lung und Geringschédtzung. Kein Wunder also, dafl das Thema Wahrhaf-
tigkeit heute nicht mehr gefragt ist.

Prisenz und Zeugnis der kontemplativen Orden
in der Kirche

Einige Anregungen

Waltraud Herbstrith (Teresia a Matre Dei OCD), Kéln

1. Zur Situation

Das Beste, das ich bisher aus den Reihen der Kontemplativen gelesen habe,
die sich Gedanken dartiber machen, wie der Kontemplative heute und mor-
gen sein Jingerzeugnis in der Kirche leben soll und muf}, ist der Artikel
Thomas Mertons ,,Offenheit und Klausur® aus dem Jahre 19671, Als echter
Kontemplativer hat er ein Gespiir fir notwendige Strukturidnderungen in
den kontemplativen Frauen- und Minnerorden. Notwendig, weil immer
neu zuv orientieren am Wort Christi in die jeweilige Zeitsituation hinein.
Er sagt, sechzehn Jahrhunderte lang habe man es als Selbstverstiandlich-
keit hingenommen, dafl der Kontemplative von Gott mehr geliebt sei als
die iibrigen Menschen und daf} die Abgeschiedenheit der Kléster, thre Ar-
mut an Kontakten mit der Welt, Garanten dieses ,wundervollen Images*
waren. Diese Zeit ist vorbei. Nicht zum Schaden des kontemplativen Le-
bens. ,Die Kirche wiinscht nicht die Zerstorung, sondern die Erneuerung

1 Deutsch in: Dienender Glaube, Zeitschrift fiir Frauen im Ordensstand, Butzon u. Berdker,
Kevelaer, 46 (1970), 1.



Waltraud Herbstrith 282

des kontemplativen Lebens. Die Erneuerung der kontemplativen Orden
gehort zum allumfassenden Programm der Erneuerung der gesamten Kir-
che. Ein bedeutendes Element dieses Programms in seiner Formulierung
durch das Zweite Vatikanische Konzil ist die ,Offenheit zur Welt'. Die
Kontemplativen sind davon nicht befreit, doch miissen sie es unter ihren
speziellen Bedingungen sehen. Anders ausgedriickt, sie miissen bedenken,
wie und in welchem Maf sie ,offen zur Welt' sein konnen, ohne ihre Iden-
titat als Kontemplative zu verlieren . .. Die meisten Feststellungen iiber
das kontemplative Leben als Leben der Zuriickgezogenheit, der vollkom-
menen Sammlung, mit der Betonung der Verneinung, Ungestortheit usw.
neigen zu einem eher platonischen als christlichen Schwerpunkt. Diese Kon-
zeption hatte Giiltigkeit, solange sie in den Rahmen einer bewuflt reli-
giosen Kultur pafite.

Das ganze Weltbild mittelalterlicher Zivilisation war in seiner Struktur
auf die Ideen von Ewigkeit und gottlicher Transzendenz aufgebaut. ..
Heute miissen wir lernen zu unterscheiden zwischen ,Religiositit’ und
,Jungerschaft Christi‘. Religion war ein wesentlicher Teil mittelalterlicher,
A-religion ist wesentlicher Teil unserer modernen Kultur. Heute ist von
Bedeutung nicht, den modernen Menschen zur Annahme von Religion als
eines menschlichen oder kulturellen Wertes zu bringen ... sondern ihn
vielmehr sehen zu lassen, dafl wir Zeugen Christi sind, der neuen Schép-
fung, der Auferstehung, des lebendigen Gottes . .. Das kontemplative Le-
ben muf} daher nicht in Begriffen religioser Observanzen, welche hinge-
bungsvollere Haltungen einer vergangenen Gesellschaft betonen, sondern
in Begriffen lebendigen Erfahrens und Zeugnisgebens, und das heifit: in
vollkommener christlicher Glaubwiirdigkeit verstanden werden“2. Nicht
die Fixierung auf Observanz, sondern die Heranbildung kontemplativer
Menschen, die ihre Jingerschaft Christi ,durch ihren Charakter, durch ihr
Leben und durch die Umgestaltung ihres BewuBtseins“ bezeugen, ist ge-
fragt?. Der Kontemplative muf heute sein Leben auf biblische Grundlagen
stellen, mufl Antwort geben auf das Wort Gottes in der Geschichte.

Nicht Eros allein, als die Sehnsucht nach dem Schénen und Wahren, son-
dern auch Agape, die zur siindigen Welt vorstofit, ist Auftrag der Kontem-
plativen. Dies verlangt eine Offenheit, die nicht im Widerspruch zur kl6-
sterlichen Sammlung steht, sondern notwendig ist fiir deren Vertiefung
und Erneuverung?®. ,Offenheit zur Welt ... bedeutet, in die Affiren der
Menschen auflerhalb des Klosters mit hineinverwoben zu werden bis zur
Identifikation mit ihnen in ihren Winschen, Problemen, Kdmpfen, Ge-



Priisenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 283

fihrdungen; es bedeutet lebendige, mit-leidende Teilnahme an der Welt
des totalen Krieges, der Volkervernichtung, Rassenunruhen, der sozialen
Ungerechtigkeit, des Geizes, der Armut, Gewalt, Begierde, jeder Art von
Unordnung . . . Soll unsere Liebe zu Gott die Form einer seligen Ruhe in
Trostungen und innerem Frieden annehmen — oder ist sie Antwort totaler
Hingabe, die uns aus uns selbst herausnimmt . . . Einfache Abgeschlossen-
heit, Zuriikgezogenheit und Verweigerung der Anteilnahme wiirden den
Kontemplativen zum Skandal fiir seinen Bruder in der Welt machen®®.

Die Kirche von heute ist sich bewufit, dafl der kontemplative Ordens-
angehorige einen unter vielen Diensten ausiibt, dafl er die Brider, die
andere Dienste leisten, braucht, und sie ihn. Nur ,Mangel an theologischem
Wissen, Unkenntnis der wahren Reichtiimer christlicher Tradition und
kirchlicher Weisheit haben Kontemplative zu einer verkirzenden Sicht
ihrer Berufung gefiihrt, einer beinahe materialistischen Sicht in ihrer Beto-
nung von Mauern, Gittern, Schleiern, Zuriickgezogenheit, Schweigen®s.
Van der Meersch, ein holldndischer Monch, sagte einmal ungeféhr so: , Wir
haben vergessen, die Gotteserfahrungen, die wir machen, mitzuteilen®.
Merton mahnt uns: ,Maflen wir uns nicht das Recht an, von oben herab
zu (unserem Bruder) zu reden, ihm Befehle zu erteilen, so als ob wir eine
hervorragende Stellung inne hitten, wihrend er sich vielleicht sagt, dafl
uns die Klostermauern nur in der Irrealitit bestatigt haben ... Die Men-
schen sehen uns, erkennen an, dafl wir ehrlich sind, dafl wir wirklich einen
gewissen Frieden gefunden haben, und sie verstehen auch, dafl dies schlief3-
lich nicht wertlos ist. Aber sind wir in der Lage, sie zu iiberzeugen, dafl dies
fiir sie personlich einen Sinn hat? Ich will damit sagen, kénnen wir sie von
unserm Beruf her und als Gemeinschaft, als ,Kontumplative® einer Insti-
tution hinter Klostermauern, davon iiberzeugen, daf} unser Leben nach der
Ordensregel fiir sie etwas bedeutet?“?

Wihrend also die kontemplativen Orden erkennen, dafl sich manches
bei ihnen wandeln mufl, dafl ihre Erfahrungen mit Gott in eine neue Be-
ziehung zur Welt — die als ganze von Gott erldst ist — eingehen miissen,
macht sich auferhalb der Kloster, ja ganz unabhingig von ihnen, unter
Gliubigen und Nichtgliubigen ein Verlangen nach Vertiefung, nach An-
weisung zum Gebet, nach Meditation bemerkbar. Es zeigt sich die Diskre-
panz, daf} Nichtordensleute — nach Robinson ,Nicht-Fachleute® fur’s Ge-
bet — suchende Menschen in Erkenntnisse und Erfahrungen einweisen, die
sie sich ,von Hand zu Hand“ weiterreichen, wéihrend die ,Kontemplati-

8 A.a.0,S.4,5und9.

6 Aa.O,8S.7.

7 Thomas Merton, Wir suchen Jesus den Christus, Kreuzring Biicherei Bd. 68, Johann Jo-
sef Zimmer Verlag, Trier, 1972, S. 9.



Waltraud Herbstrith 284

ven®, die schon Jahre und Jahrzehnte meditiert haben, dieser Bewegung
hilflos gegeniiberstehen. Die von Berufs wegen Kontemplativen fragen
heute , Nicht-Kontemplative“, wie man Gotteserfahrungen weitergibt. Die
kontemplativen Klbster, die frither eine grofle Ausstrahlung hatten, sind
zu Randsiedlern geworden. ,,Die alte christliche Lehre von der Gnade, die
niemals rein unsichtbar vorhanden ist, sondern in irgendwelcher Art zur
Sichtbarkeit und Ausdriicklichkeit strebt, miifite auch Lebensgesetz der
kontemplativen Kldster werden“s. Klemens Tilmann zeigt die Krisensitua-
tion, in der wir uns befinden, recht niichtern auf: ,Dafl das Erscheinungs-
bild der Kirche in der westlichen Welt oder die Lebensweise ihrer Christen
deutliche meditative Zige tragen, wird niemand behaupten. Eher besteht
die Gefahr, dafl westliche Missionare den meditativen Lindern Asiens
ein einseitiges und unmeditatives Christentum bringen. Das Leben der
kontemplativen Orden dringt wenig in die Gesamtkirche ein. Wie weit die
Anleitungen der Priesterseminare und Ordensnoviziate zeitgemif sind
und die jungen Menschen wirklich in ihrer Situation erreichen und sie in
ein innerliches Leben einfithren, sei nur als Frage genannt. Sicher aber
sind die Laien weitgehend vernachlissigt. Selbst Exerzitien, die unserer
Aufgabe hervorragend dienen kénnen und sollen, sind nicht selten zu
Wortiiberschiittungen und zur Vermittlung von Willensimpulsen gewor-
den... Diese Lage ist duflerst gefdhrlich in einer Zeit, in der die Men-
schen mehr und mehr unfihig werden, einen Glauben in sich aufrecht zu
erhalten, der vor allem autoritir und gedanklich vermittelt wurde; in der
die Menschen nach Wirklichkeit und Erfahrung suchen, Gott ihnen aber bei
der Verkiimmerung ihrer Tiefenschichten unerfahrbar und damit unwirk-
lich zu werden droht; in der mehr und mehr Menschen in buddhistischer
Meditation und Yoga das suchen, was ihnen fehlt, damit aber die Kirche
als Giberholt empfinden, weil sie ihnen nicht gegeben hat, wonach sie in
ihrem Tiefsten und Besten verlangen“?.

II. Wie begegnen wir den Menschen?

Wenn wir gefragt werden: , Wie kénnten und miifiten wir das Offizium
beten oder iiberhaupt mit den Menschen beten, sei es in unmittelbarem
Kontakt, sei es iiber das geschriebene Wort, dal Christen oder auch Nicht-
Christen, die nicht mehr so selbstverstindlich von der christlichen Tradi-
tion getragen sind — und das sind sebr viele — davon angerihrt werden und

8 Josef Sudbrack, Probleme — Prognosen einer kommenden Spiritualitit, Echter Verlag,
Wiirzburg 1969, S. 187.

® Klemens Tilmaun, Die Fikrung zur Meditation. Benziger Verlag, Ziirich - Einsiedeln —
- Kéln 1971, S. 21 und 23. Hervorhebung von mir.



Prisenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 285

es mitvollziehen kénnen? In welchem Vorstellungshorizont mufite sich
solches Gebet bewegen, welche Sprache miifite es annehmen?“, dann mufl
ich gestehen, daf} ich kein Programm anbieten kann, wie solche Begegnung
im Gebet sich vollziehen miifite. Ich kann zunachst nur ganz konkret von
der Situation ausgehen, in der ich Erfahrungen - vor allem mit jungen
Menschen — gemacht habe. Diese Erfahrungen fithren zu Vorstellungen,
wie man die Bediirfnisse und das Suchen dieser Menschen beantworten
kénnte. Die Modelle der Begegnung, die mir vorschweben, scheitern vor-
laufig nicht an unserer Klausur, die fiir den Kontemplativen unerldfilich
ist, sondern an mittelalterlichen Klausurformen, die z. B. den Ort der Be-
gegnung — Sprechzimmer oder Kirche — durch Rampen und Gitter in zwei
Teile spalten. Spiritual Johannes Bours sprach von einer ,Verfremdung,
die sich den Menschen aufdringt“. Thomas Merton sagt, die Zeit fiir sol-
che ,Uberfremdungen® sei endgiiltig vorbei. Aber in der Praxis ist sie nicht
vorbei. Ich kann mich nicht anf den spiritualistischen Standpunkt stellen,
daf es ja im Grunde nicht um Auflerlichkeiten gehe, sondern um Opfer,
Liebe, Demut. Das ist keine Alternative. Ich finde, man sollte nicht sozio-
logische Relikte mit dem Mantel religioser Symbolik bedecken. Damit wire
den Fragenden, die zu uns kommen, nicht gedient. Ich stelle fest, dafl ge-
wisse Formen des kontemplativen Lebens nicht mit dem Evangelium zu
tun haben, sondern mit der noch ausstehenden Gleichberechtigung der
Frau in der Kirche. Daf} die Frau dem Manne gleichwertig zur Seite steht,
ist seit den Zeiten der Urkirche in das Bewufitsein der Gldubigen einge-
gangen. Dafl sie jedoch auch gleiche Rechte verdient, diese Erkenntnis
wachst langsam'®, Ich glaube, dafl man nur in dem Maf} demiitig wird, als
man der Wahrheit ndher kommt; das heifit aber: Fragen stellen bei Dingen
und Sachverhalten, die frag-wiirdig geworden sind.

Abgeschen von Einzelbesuchen, kommen hiufig Berufsschulklassen zu uns.
Diese jungen Menschen im Alter von sechzehn bis dreiundzwanzig Jahren
— alle sind seit ihrem vierzehnten Jahr im Berufsleben, einige schon ver-
heiratet — wollen die Religionsstunde einmal mit praktischer Anschanung
verbinden. Es liegt mir fern, sofort mit ihnen von Gebet, Glaube oder
Christus zu sprechen. Ich muf} erst einmal abtasten, wo sie stehen, wie sie
empfinden, ob sie mit Aggressionen aunfgeladen sind oder nicht. Die Klas-
sen sind unterschiedlich. Das Gespréach wird meist tiefer, wenn Jungen und
Médchen zusammen sind. Die erste Frage betrifft das Gitter, dann wieso
ich hier lebe, wie ich es ohne Partner aushalten kann, schliefilich kommen
alle Lebensprobleme — meist die dunklen, unaufgearbeiteten, ans Tages-
licht. Die Neugierde {iber unser Leben ist grof}, aber die eigenen Probleme

10 Vgl. Regina Betz, Wohin geht die ,schweigende Hilfle® der Kirche? Offizielle Stimmen
zur Stellung der Frau in der Kirche, GuL 45 (1972), H. 2.



Waltraud Herbstrith 286

miissen erst abgeladen werden. Das ist gut, denn hier treffen wir uns an
der Basis. Das Aussprechen schafft einen Raum, der empfanglich macht fiir
Neues. Nun miifite es mdglich sein, sich in den Kreis der jungen Leute zu
setzen — ich wiirde nicht gleich sagen: um mit ihnen zu beten, sondern um
mit ihnen zu meditieren. Unter Meditation verstehe ich hier Raum zur Er-
moglichung von Du- und Gottfindung. Denn daf die jungen Menschen
nach einem Du hungern, ist offensichtlich, mitten durch alle sexuellen
Verzerrungen hindurch. Man mifite nach allem Sprechen auch zusammen
schweigen konnen. Sie miifiten sich angenommen wissen, einfach durch
das Meditieren unseres Da-Seins, unseres Miteinander-Seins. Es ist soviel
Gutes vorhanden, aber niemand nimmt sich ihrer an. Kommen wir im Ge-
sprach auf Christus oder Gott, dann versuche ich, mit ihnen diese Fragen
existentiell anzugehen, indem ich sie daran erinnere, wo und wann sie
sich schon einmal personal betroffen fithlten, wo und wann sie schon ein-
mal geliebt haben. Dies ist immer der beste Einstieg, und ich stofle auf Ver-
standnis, wenn auch noch nicht auf Glauben an Christus. Ich muf} an die
Worte Thomas Mertons denken, die er an den modernen Menschen rich-
tet: Die wirkliche frohe Botschaft 1afit sich in unserer Zeit ,an seltsamen
Orten vernehmen. Und vielleicht spricht sie mehr in Thnen als in mir, viel-
leicht ist Thnen Christus niher als mir; ich sage dies ohne die geringste Be-
schdmung, ohne mich schuldig zu fiihlen, denn ich habe gelernt, mich dar-
itber zu freuen, dafl Jesus in der Welt ist und bei Menschen, die ihn nicht
kennen, und daf er in ihnen am Werk ist, wahrend sie sich weit von ihm
entfernt glauben®!.

Immer wieder kommt die Frage: ,Konnen wir nicht einmal, wenn auch
nur kurze Zeit, mit Thnen leben?“ Der heutige Mensch bringt so wenig Vor-
verstandnis mit, dafl er einer existentiellen Einweisung bedarf. 1st das
Vertrauen so weit, dafl die jungen Menschen sich wohl fiihlen, daf sie gerne
wiederkommen mochten, so wire es moglich, mit ihnen ein Wort oder eine
Stelle der Schrift zu besprechen oder zu meditieren. Erst wenn so Schritt
fur Schritt der Weg von der Basis her gebahnt ist, konnte man gemeinsam
das Gebet der Kirche, Teile aus dem Offizium beten. Was sollen die Su-
chenden jedoch vor einer vergitterten Wand im Presbyterium der Kirche
anfangen? Was sollen sie in einer Eucharistiefeier tun, in der sie praktisch
drauflen sind? Unsere Klausurvorschriften erméglichen es nicht, dafl die
Schwestern bei der Feier der Eucharistie den Altar umstehen, geschweige
beim Chorgebet.

Was Sprache und Verstehenshorizont betrifft, so meine ich, dafl man
die jungen Menschen dort abholen mufi, wo sie stehen, dafl man bei der
Auswahl der Schrifttexte zeitgemafle Ubersetzungen nehmen sollte oder

U Wir suchen Jesus den Christus, S. 11.



Prisenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 287

bei der Eucharistiefeier z. B. auch Jazzrhythmen verwenden kann. Da gibt
es verschiedene Moglichkeiten. Man konnte auch moderne Dichtung lesen
und interpretieren. All dies kann Anlafl zur Ich-Du-Findung und zur
Glaubenshingabe werden. Interessant ist, dafl Schiiler, die sich Atheisten
nennen, die kontemplative Lebensweise oft besser verstehen als sogenannte
Christen, die uns zur adufleren Aktivitat iiberreden wollen. Ein Atheist
sagte einmal zu mir: ,lch verstehe gut, was Sie tun. Sie setzen sich auf
Ihrem Sektor so radikal ein, wie ich es als Marxist auf dem meinen zu tun
bestrebt bin.“

Nicht nur Schiiler kommen zu uns, auch andere Menschen. Besonders be-
eindruckend ist, wenn dltere Menschen, die ein volles Engagement in der
Kirche leben, um Anleitung zur Meditation bitten. Da kommt man sich vor,
als wiirde man Wasser ins Meer tragen. Viele Schwestern aus den soge-
nannten titigen Orden wiirden gerne 6fters an unserem Chorgebet teilneh-
men oder mit uns meditieren. Dies alles ist jedoch noch Zukunftsmusik. KI.
Tilmann sagte bei einem Besuch: , Was wiirdesich an lhrer Lebensweise an-
dern, wenn eine oder zwei Schwestern manchmal mit Menschen, die dar-
um bitten, meditieren wiirden? Thr Leben muf} so sein, wie es ist, aber Sie
miissen auch bereit sein, etwas von Thren Erfahrungen mitzuteilen.“ — Fir
Thomas Merton heifit das: , Angenommen, das kontemplative Leben wird
echt gelebt, haben auch andere nétig, daran teilhaben zu konnen. Offenheit
wirkt in zwei Richtungen. Auf beiden Seiten ist Geben und Nehmen. Das
Ergebnis ist, oder sollte sein, echtes Wachstum in der Liebe: grofiere Liebe
des Kontemplativen zu der von Gott erschaffenen und erlosten Welt, gro-
Rere Liebe des nicht-klausurierten Menschen zu Gott. .. Es besteht keiner-
lei Notwendigkeit fur kontemplative Karmeliten, Drittklassler Rechnen zu
lehren. Ebensowenig besteht fir die Zisterzienser die Notwendigkeit, in
die Gemeinden hinauszugehen und zu predigen. Was die Kirche nétig hat,
sind Kontemplative, die bereit sind, mit andern die Vorrechte der Stille,
des Gebetes und der Meditation zu teilen, die Fahigkeit, tiefer und ein-
dringlicher auf Gottes Wort zu horchen, ihr Verstindnis von Opfer, ihr
inneres Sehen mitzuteilen. Jeder, der gerufen ist, mit andern die Friichte
der Kontemplation zu teilen, weifl gut genug, dafl dieses Teilen weder Ab-
lenkung noch Gefahr fiir das kontemplative Leben ist. Im Gegenteil, viel
Disziplin und Demut sind notwendig fir einen, der in aller Ehrlichkeit ver-
sucht, mit andern einen unverzerrten Blick auf die Wahrheit zu teilen. Die
Aufgabe, anderen deutlich und ehrlich zu vermitteln, was man von den
Problemen christlichen Lebens weifl, ohne mehr zu sagen als man weif}, und
ohne sich einfach auf aus Biichern entliehene Schlagworte zuriickzuziehen,
ist eine grofle Hilfe firr das eigene Leben in Christus“!2, Die Welt steht

12 Offenheit und Klausur. S. 8/9.



Waltraud Herbstrith 288

heute an einem Kreuzweg ihres Schicksals. Die Katastrophe ist, daf viele
die geistigen Dimensionen dieser Krise einfach ignorieren und die Pro-
bleme nicht erfassen. In dieser Situation leisten die Kontemplativen einen
wichtigen Dienst im schweigenden Hinhorchen, im Fragen, im demiitigen
und mutigen Sich-aussetzen.

I11. Der nahe und der ferne Gott

Was sollen wir antworten, wenn wir gefragt werden: , Wie kénnen Sie
denjenigen, die das Bewufitsein haben, Gott habe in dieser Welt keinen
Ort mehr, man konne sein Wirken in einer evolutiven Welt, die immer
mehr machbar wird, nicht mehr erfahren, helfen, und zwar auf Grund
Ihrer eigenen Erfahrung der Gottferne oder der Abwesenheit Gottes?
Miifite in diese Ihre Erfahrung nicht jene Erkenntnis mit eingebracht wer-
den, dafl die Welt selbst, weil endgiiltig von Gott in Christus angenommen,
und auch die Arbeit in und an der Welt fiir den Glaubenden heilsver-
mittelnd ist, wenn auch immer nur durch das Kreuz hindurch?“

Ich glaube, wenn wir so gefragt werden, geniigt es nicht, einfach zu ant-
worten, dafl wir die gleichen Erfahrungen der Gottferne, der Abwesenheit
Gottes haben, wie die Menschen ~ Gliubige oder Ungldubige —, die zu uns
kommen', Sicher mag der eine oder andere getrdstet sein, wenn er erfihrt,
daf} sein Bruder, seine Schwester hinter Klostermauern dhnliche Probleme
hat und Kdmpfe durchstehen mufl wie vielleicht ein geplagter Geschifts-
mann oder eine kinderreiche Mutter. Manchmal scheint mir jedoch das
Reden von der Abwesenheit Gottes und der Gott-ist-tot-Theologie zu viel
zu sein. Ich glaube, dafl die Leute, wenn sie zu uns kommen, etwas ganz
anderes horen wollen als das Betonen dieser Solidaritat. Solidaritdt mit
den Zweifelnden, Trauernden und Suchenden kann man nicht durch Mani-
feste oder gutgemeinte Eingaben vermitteln, sondern nur von Mensch zu
Mensch, indem man sich bemitht, zusammen einen Weg zu gehen. Wenn
man aber zusammen einen Weg geht, ist die Abwesenheit Gottes schon zu
einer Néhe Gottes geworden, ob ich das klar weif} oder nicht. Ich habe mich
gefreut, als ich in dem Artikel von Josef Sudbrack , Gott finden - in Ein-
samkeit oder in Néchstenliebe?“! etwas von dem ,,nahen Gott* las, der im
Geist Jesu in seiner Kirche gegenwirtig ist. Wir wollen hier nicht die ver-
schiedenen Ursachen der modernen Bewufltseinslage — Gott sei abwe-
send — untersuchen'®. Ein Hinweis auf das vielschichtige Problem geniigt:

13 Vgl. Hat das kontemplative Leben heute nodh Sinn und Bedentung? Ein Brief, GuL 40
(1967), S. 459 ff. Dazu die Stellungnahme von Fr. Wulf, Fragen um die kontemplative
Berufung. Zur zeitgemdifen Erneuerung der kontemplativen Orden, GuL 41 (1968), S. 63 ff.
1 In: GuL 41 (1968), S. 4 ff.



Présenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 289

»Dort, wo wir kleinen Christen glauben, Gott zu finden, tut sich dem
groflen eine Leere auf, in die hinein zu gehen er den ganzen Mut seines
Glaubens benétigt; gerade ,im Mystischen (wird) jede tiefere Erfahrung
Gottes ein tieferes Einfahren in die Nicht-Erfahrung des Glaubens® (Urs
von Balthasar). Zugleich aber schldgt sich in dieser ,Nicht-Erfahrung‘ des
Glaubens die Realitét des geglaubten Gottes nieder: Er ist mehr und an-
ders als alle Rede tiber ihn, auch als die Rede, die ihn Gott nennt! Gott ist
ganz anders; besonders aber ganz anders als die wohlgelungene Phrase
tiber ihn, als das abgerundete System, in dem er seinen abgezirkelten — man
wiirde heute sagen: biirgerlichen — Platz zugewiesen bekommt, ganz an-
ders als die erhebende Stimmung, in der man sich eben noch der Gegenwart
Gottes bewufit zu sein glaubte . . . Was hier vorgeht, ist keine Entthronung,
kein Sterben Gottes, sondern das Verschimmern eines Gottesbegriffes, der
die Wirklichkeit Gottes nicht mehr tragt“®.

Kommt nun jemand zu uns, der unter der Last der Gottferne leidet, so
gibt es nach meiner Ansicht keinen anderen Weg, als ihn im Namen Jesu
—der selbst der Weg ist — ,an die Hand zu nehmen®. Ich habe keine andere
Sicherheit als mein Vertrauen auf diesen Christus, und ich kann dem an-
dern keine andere Sicherheit anbieten. ,Unsicher geworden wegen der Er-
fahrung des ,fernen‘ Gottes, stehen wir plotzlich vor der fast bedngstigen-
den Nihe Jesu, der sich mit dem geringsten seiner Briider identifiziert.
Diese ,Nihe Gottes* ist nicht sehr bequem; man kann sie nicht mehr in
fromme Biicher, in Kirchenbesuch und Gebetszeiten zuriickdridngen. Das
konnte man auch frither nicht; aber heute steht derjenige, der es versucht,
schon mit einem Fuf} auflerhalb des Christentums“*’. Wenn die Menschen
zu uns kommen, suchen sie einen ,nahen Gott“. Diese ,Ndhe“ kénnen wir
ihnen weniger dadurch bieten, dafl wir unsere Glaubensschwierigkeiten
vor ihnen ausbreiten und beteuern, wie sehr wir mit ihnen fithlen. Was von
uns gefordert wird, ist der Blick Jesu, mit dem wir unsern Nachsten an-
blicken, weil auch wir von ihm erkannt worden sind. Man kann es auch noch
anders sagen: , Wir begegnen Gott, indem wir den Nachsten anblicken!
Jedes ,mystische’ Alleinsein bei Gott mufl seine existentielle Wurzel in die-
sem ,Gott im Nichsten haben. Es scheint, als ob Gott uns erst fern werden
muflte, damit uns seine Nihe im Nichsten wieder bewufit werden konnte“18,

Der Nachste ist nicht einer, dem wir etwas zu geben haben, weil wir pri-
vilegierter oder beginstigter sind. Gott kann aus Steinen Abraham Kinder
erwecken (vgl. Mt 3, 9) und uns, die wir im Glauben zu besitzen wéihnen,

16 Einen sachlichen Einblick bietet das Biichlein ,Abwesenheit Gottes® von Josef Sud-
brack. Reihe: Theologische Meditationen, Benziger Verlag, Zirich-Einsiedeln-Kdln 1971.
18 Gott finden ~ in Einsamkeit oder in Ndchstenliebe? S. 6/7.

17 A. 2.0, S.11. 18 A.2.0, S.19.



Waltraud Herbstrith 290

wegnehmen, was er dem Bruder auf der Strafle gibt. Was wir dem Bru-
der anzubieten haben, ist unsere Armut, unser Elend, aber auch unsere
Freude, von Jesus Christus geliebt zu sein: ,Dies ist die schépferische und
heilende Arbeit des Monches, die im Schweigen, in der Armut des Geistes,
im Leersein von allem, in Demut verrichtet wird. Es ist die Teilnahme am
erlésenden Tod und an der Auferstehung Christi“®, In meiner Freude
weifl der andere sich geliebt, und wir gehen zusammen den Weg der Miih-
seligen und Erschépften, der Zweifelnden und Trauernden, weil Christus,
wie den Jingern von Emmaus, auch uns nahe ist. Dieser Vorgang ist ein
Geben und Nehmen; keiner weil} eigentlich, wer gibt, und keiner, wer
nimmt, weil ein Dritter mitten unter uns ist. In dieser gemeinsamen Wan-
derschaft, die kein ,Drinnen® und ,Draufien® mehr kennt, haben wir die
Kraft, auch die Gottverlassenheit Jesu mitzutragen, wenn er uns daran teil-
nehmen lafit. Dieses Anblicken Jesu und dieses von Jesus Angeblicktwer-
den ist der Weg, auf dem heute Begegnung, Solidaritit, Mittragen, ,,Aus-
halten der Gottesfrage auf Verheiflung hin“* geschieht.

IV. Arbeit als heilsvermittelnder Dienst an der Welt

Ich weif} nicht, ob es noch notwendig ist, darauf hinzuweisen, daf} es zwi-
schen der Arbeit an der von Christus erldsten Welt und dem Hinhorchen
auf Gott im Gebet weder Graben noch Trennungsmauer gibt. ,Die Alter-
native lautet nur noch: Gott und die Stinde, Gott und der seinem Willen
entgegenstehende Mensch!, aber niemals Gott und Mensch!“®!, und ich
wiirde hinzufiigen: Gott und Welt. Jede Arbeit an der Welt geschieht im
Heilsauftrag Christi, ist heilsvermittelnd und steht nicht in Konkurrenz zur
Gotteserfahrung, zum Gebet. Leider haben wir noch keine Theologie der
Arbeit. Aber auch die kontemplativen Kloster haben lingst eingesehen,
daf die fritheren Motivierungen der Arbeit ebenso wie diejenigen des Ge-
bets nicht mehr dem Auftrag Christi in unserer Zeit entsprechen.

Von jeher arbeiteten Monche mit Fleiff und unter harten Bedingungen.
Der Grund, aus dem heraus die Arbeit getan wurde, war einerseits das
Aufsichnehmen von Miihsal. Andererseits sollte die Arbeit so beschaffen
sein, dafl sie das Denken an Gott nicht behinderte. Der direkte Heilsauf-
trag der Arbeit an der Welt wurde nicht gesehen. ,Benedikt schreibt jedem
Arbeit vor, aber eben unter asketischer Riicksicht: Arbeit als Miihe. .. als
Ausdruck titigen Gottdienens, bei den Wiistenvitern auch als Weg inne-
rer Sammlung; gerade die Handarbeit bietet die Méglichkeit zur geistlichen

1Y Wir suchen Jesus den Christus, S. 12.
20 Vgl. Abwesenheit Gottes, S. 46.
2 Gott finden — in Einsamkeit oder in Ndichstenliebe?, S. 15,



Prisenz und Zeugnis der kontemplativen Orden in der Kirche 291

Konzentration“®, In der Karmelregel soll die Arbeit den Mifliggang und
die Einwirkungen des Bésen verhindern. Heute weif} sich der Mensch, der
ins Kloster — auch in das kontemplative — eintritt, mitverantwortlich am
Heilsauftrag an der Welt, auch in der Arbeit. Er fiihlt sich solidarisch mit
allen Arbeitenden.

Es ist natiirlich, daf die heutige Gesellschaft einen Leistungsdruck auf
die Kldster ausiibt, die in ihrer sozialen Verflochtenheit zum Leistungssoll
beitragen miissen. Da aber im bisherigen Ménchtum ein hohes Leistungs-
soll an Gebetsiibungen iiblich war, entstehen in den Klostern Konflikte.
Auch wegen der ,Leistungskontrollen... in Form der genauen Gehor-
samskontrollen und Reglementierungen des gesamten klosterlichen Le-
bens ... Warum jammern so viele Klster und Genossenschaften, dafl sie
keinen Nachwuchs haben? Doch nicht weil es keine Menschen gibt, die das
Drop out wagen, sich in Gott zu versenken, sondern weil sie keine Arbeits-
krafte haben, damit sie auch das Leistungssoll, das die Gesellschaft heute
den Klostern und Orden abverlangt ... erfiillen konnen. Hier sind die
Dinge v6llig auf den Kopf gestellt“®®. Nach meiner Ansicht sind aber die
Dinge deswegen auf den Kopf gestellt, weil man in den Klostern die Not-
wendigkeit der sozialen Verflochtenheit mit dem Arbeitsrhythmus der
modernen Welt und die daraus erwachsenden geistlichen Bediirfnisse zu
wenig beriicksichtigt.

Auf jeden Fall kommt diese Entwicklung der Erkenntnis zugute: Nach-
folge Christi, Glaube an Gott sind keine verrechenbaren Leistungen, son-
dern ,Befreiung . .. Erfahrung Gottes hier und heute. .. Reich Gottes in
uns“2,

Dieses ,Reich Gottes in uns“ darf nicht Beziehungslosigkeit sein oder
»Selbstgenuf der eigenen Seelenfiguration, wie Buber sagt®, sondern ein
Sich-Verdanken, ein Antworten auf das Wort Gottes in die jeweilige Zeit-
situation hinein. Nur aus diesem Sich-Verdanken kann echte Menschlich-
keit erwachsen, die sonst in den Klostern gefdhrdet wire. Hier mufl das
Wadhsein fiir neue, zeitgemafle klosterliche Strukturen wachsen. ,Erst
wenn festgehalten wird, daf Gott und Jesus Christus in irgendeinem
menschlichen Dienst uns ebenso nahe sein konnen und auch sind wie in der
einsamen Gebetsstunde, erst dann darf und muf} weitergegangen und auf-
gezeigt werden, dafl der Mensch beide Beziehungen, zu Gott und zum

22 Emmanuel Jungclaussen, Die Rolle des Monditums in der Leistungsgesellschafl, in:
Christ in der Gegenwart. Nr. 21, 21, 5, 1972, S. 165-167, Herder, Freiburg, S. 166. Hier
sind manche praktischen Probleme angeschnitten, aber es bleiben viele Fragen offen, die
die heutige christliche Verantwortung des Ménchtums betreffen.

# A.a. 0, S.167. 2 A.a. 0, S.166.

25 Martin Buber, Ick und Du, in: Das dialogische Prinzip, Verlag Lambert Schneider,
Heidelberg 1962, S. 106. (Zum Kontext dieses Zitates vgl. dieses Heft 306-307.)



Paul Konrad Kurz 292

Menschen, in ausdriicklichem Tun realisieren muf} . .. Einem Menschen,
der tiber seiner Arbeit das Gebet vergifit. .. wird Giber kurz oder lang nur
noch der ,ferne’ Gott gegeniiber stehen ... Wenn aber ein Mensch umge-
kehrt in seinem Gebet, in seiner Kontemplation die Verantwortung fiir
den Mitmenschen und die Welt von sich abweisen wiirde, dann wire das
das sicherste Kriterium fiir die Unwahrhaftigkeit seines Gebetes . . . Es gibt
kein besseres Mittel gegen jede Art von Gotzendienst, der sich in aller
Stinde birgt, als der Nachstendienst“2.

Auch aus Gott kénnen wir einen Gotzen unseres Egoismus machen. Dar-
um ist es gut, daf unser Glaube in der Konfrontation mit dem Atheismus
von falschen Bildern gereinigt wird. , Was heif}t dies anderes, als dafl die
Angst des Unglaubens den Christen ergreifen mufl, damit er loslafit und
immer wieder loslaf}t? Der Glaube ist stets und immer ein ,Mehrf ... Man
wird der Wirklichkeit selbst konfrontiert, man wird gezwungen, die Sache
selbst und nicht mehr das Reden iiber die Sache zu betrachten. Die Spitze
des Fragens dringt zugleich ins eigene Sein ein und fordert den letzten Ein-
satz heraus. Man ist — wie Meister Eckhart schreibt — gezwungen, sich ,nackt’
dem ,nackten‘ Gott zu stellen“?,

Das Kloster der Zukunft mufl ein Modell christlichen Lebens sein. Ein
Ort, an dem Gldubige und Ungléubige sich angenommen, verstanden und
auf einen Weg mitgenommen wissen. Dieser Weg heifit Jesus Christus.

Auf der Suche nach dem Religidsen

in der zeitgenﬁssischen Literatur
11. Teil

Paul Konrad Kurz SJ, Miinchen

Silja Walter, Kurt Marti, Ernesto Cardenal verstehen ihr Leben radikal
von Jesus her und stehen in der kirchlich gebundenen Nachfolge Jesu. Sie
zeigen drei Moglichkeiten christlichen Schreibens heute: verinnerlicht und
traditionell Silja Walter, experimentell und sprachkritisch Kurt Marti,
sinnenhaft-mystisch und jesuanisch revolutionir Ernesto Cardenal. Aufer-

2 Gott finden — in Einsamkeit oder in Nidhstenliebe?, S. 20/21.
21 Abwesenheit Gottes, S. 29 und 26.





