Paul Konrad Kurz 292

Menschen, in ausdriicklichem Tun realisieren muf} . .. Einem Menschen,
der tiber seiner Arbeit das Gebet vergifit. .. wird Giber kurz oder lang nur
noch der ,ferne’ Gott gegeniiber stehen ... Wenn aber ein Mensch umge-
kehrt in seinem Gebet, in seiner Kontemplation die Verantwortung fiir
den Mitmenschen und die Welt von sich abweisen wiirde, dann wire das
das sicherste Kriterium fiir die Unwahrhaftigkeit seines Gebetes . . . Es gibt
kein besseres Mittel gegen jede Art von Gotzendienst, der sich in aller
Stinde birgt, als der Nachstendienst“2.

Auch aus Gott kénnen wir einen Gotzen unseres Egoismus machen. Dar-
um ist es gut, daf unser Glaube in der Konfrontation mit dem Atheismus
von falschen Bildern gereinigt wird. , Was heif}t dies anderes, als dafl die
Angst des Unglaubens den Christen ergreifen mufl, damit er loslafit und
immer wieder loslaf}t? Der Glaube ist stets und immer ein ,Mehrf ... Man
wird der Wirklichkeit selbst konfrontiert, man wird gezwungen, die Sache
selbst und nicht mehr das Reden iiber die Sache zu betrachten. Die Spitze
des Fragens dringt zugleich ins eigene Sein ein und fordert den letzten Ein-
satz heraus. Man ist — wie Meister Eckhart schreibt — gezwungen, sich ,nackt’
dem ,nackten‘ Gott zu stellen“?,

Das Kloster der Zukunft mufl ein Modell christlichen Lebens sein. Ein
Ort, an dem Gldubige und Ungléubige sich angenommen, verstanden und
auf einen Weg mitgenommen wissen. Dieser Weg heifit Jesus Christus.

Auf der Suche nach dem Religidsen

in der zeitgenﬁssischen Literatur
11. Teil

Paul Konrad Kurz SJ, Miinchen

Silja Walter, Kurt Marti, Ernesto Cardenal verstehen ihr Leben radikal
von Jesus her und stehen in der kirchlich gebundenen Nachfolge Jesu. Sie
zeigen drei Moglichkeiten christlichen Schreibens heute: verinnerlicht und
traditionell Silja Walter, experimentell und sprachkritisch Kurt Marti,
sinnenhaft-mystisch und jesuanisch revolutionir Ernesto Cardenal. Aufer-

2 Gott finden — in Einsamkeit oder in Nidhstenliebe?, S. 20/21.
21 Abwesenheit Gottes, S. 29 und 26.



Auf der Suche nack dem Religivsen in der zeitgendssischen Literatur 293

halb dieser ,orthodoxen“ Positionen und einer rezipierten ,christlichen
Literatur“ gibt es viele Formen religiéser Auflerungen, die man in der
Vergangenheit wenig beachtete und die auch heute meist nur punktuell
aufleuchten, ohne dafl Zusammenhéinge und grundsitzliche Uberlegungen,
so etwas wie eine Phdnomenologie des Religiosen in weltlicher Literatur
entstiinde.

Da waren unter den deutschsprachigen Autoren Hugo Ball, Christian
Morgenstern, Theodor Diubler, Oskar Loerke, Ernst Barlach, Alfred
Déblin, Nelly Sachs, in neuerer Gegenwart Ernst Wilhelm Eschmann,
Max Tau, Hans Erich Nossack, Marie Luise Kaschnitz, Friedrich Diirren-
matt, Johannes Bobrowski!, Paul Celan, Christa Reinig, auch Alfred
Andersch, Ingeborg Bachmann, Martin Walser und andere. Die religiose
Substanz oder zumindest die religiose Tangente ist bei keinem der genann-
ten Autoren zu ibersehen. Unter den nicht deutschsprachigen Autoren
wiren z. B. Werke von William Faulkner, Jerome D. Salinger, Saul Bel-
low, Nikos Kazantzaki, Michail Bulgakow, Alexander Solschenizyn, Jean
Cayrol, Daniel Berrigan sowie die junge lateinamerikanische Literatur
in ihrer religiésen Aussage zu betrachten. Von dem 1943 in Bolombolo
(Kolumbien) geborenen William Agudelo erschien eben ein Tagebuch von
so elementar-poetischer und christlicher Substanz, wie wir das aus Mittel-
europa nicht mehr kennen?.

Die Gottesfrage ist nicht verstummt

Die Gottesfrage ist keineswegs verstummt. Sie hat die Basis des mittel-
alterlich-rationalistischen Systemdenkens verloren, das bekannte Feld der
kategorialen Eigenschaften Gottes. Der Verstehens- und Vorstellungs-
horizont hat sich verlagert — auch und gerade fiir das, was wir Gott nennen.
Wir sind kritischer geworden gegeniiber unseren eigenen Vorstellungen
von Gott. So vieles, was die Menschen in ihrer Stammesgeschichte und in
ihrer personlichen Geschichte Gott nannten, erwies sich als Nicht-Gott.

In ihren Tagebuchaufzeichnungen schreibt Marie Luise Kaschnitz unter
dem 14. April 1966: ,Jemand hat das Gewissen den letzten, eigentlichen
Gottesbeweis genannt, aber damit kommt man nicht weiter, warum hat
es damals geschwiegen (d. i. als die Toten, denen man nicht genug Liebe
erwies, noch lebten) und meldet sich erst, wenn es zu spit ist...“ Sie
notiert unter dem 17. April: ,In einer von Martin Buber erzihlten chassi-

* D. Sélle, Fiir eine Zeit ohne Angst — Christliche Elemente in der Lyrik Johannes Bo-
browskis, in: Almanach 2 fiir Literatur und Theologie (Wuppertal 1968).

® 'W. Agudelo, Unser Lager bei den Blumen auf dem Felde. Ein lateinamerikanisches Ta-
gebuch (Wuppertal: Peter Hammer Verlag 1972).



Paul Konrad Kurz 294

dischen Legende wird der Rabbi Israel von den versammelten Chassidim
gefragt, wie sie Gott dienen sollten. Der Rabbi, so heifit es, verwunderte
sich und antwortete: Weif} ich’s denn?“ Und dann erzdhlt der Rabbi seine
Geschichte vom ungeheueren Balanceakt des Lebens, das, schuldig gewor-
den, iber den Abgrund muf}, das Wagnis auf sich nehmen, und vertrauen
entweder konnen oder erlernen muf}, um die Gnade in der Nicht-Sicher-
heit der Existenz zu erfahren. Der Mensch ,ein Seiltinzer Gottes®, reflek-
tiert Kaschnitz. Bei Kafka und Buber wie bei Kaschnitz noch — und heute of-
fenbar bei einigen Jungen schon wieder — ,Metaphysik“. In den Aufzeich-
nungen ,Steht noch dahin® (1970) notiert Kaschnitz:
Metaphysik
Es gibt Menschen, die ohne Metaphysik oder, um es deutlicher zu sagen, ohne
Gott nicht auskommen kénnen. Sie verlangen nichts von ihm und stellen ihn
nicht zur Rede, eine sinnliche Vorstellung (alter Vater) haben sie schon lange
nicht mehr. Sie suchen ihn nicht in der Kirche, aber auch nicht im Wald. Am
chesten noch in den Augen ihrer Mitmenschen. Auch in den Augen derer, die
ikn leugnen? Gerade in diesen, ja.

Da schreibt der als Sozialist angetretene Alfred Andersch, der Mitbegriin-
der der ,Gruppe 47“ (er lebt heute in Berzona/Tessin), 1951 im Bericht
iiber seine Desertion von der deutschen Truppe an der Italienfront: ,Wie
an jenem Nachmittag in Vejano, gehe ich gern von Hausern fort, in die
Wildnis, weil ich nur in der Wildnis mit Gott oder dem Nichts allein sein
kann. Die Freiheit ist das Alleinsein mit Gott oder dem Nichts, Ich weifl
nicht genau, ob es Gott gibt. Aber es scheint mir ziemlich absurd, anzuneh-
men, es gibe ihn nicht . . . Ich gebe zu, dafl man auch in der Gemeinschaft
der Gliubigen zu Gott sprechen kann. Es gab aber keine solche Gemein-
schaft mehr . .. Ich war unmittelbar zu Gott. Wie alle Menschen hatte ich
das ewige Menschenrecht, gegen alles zu protestieren, was sich zwischen
Gott und mich drdngen wollte. Der Geist der alten protestantischen Revo-
lutionédre, die meine Vorfahren waren, hat mich jederzeit erfiillt. Dabei
weif} ich nicht einmal genau, ob es Gott gibt. Aber ich habe immer zu ihm
gebetet.“ Andersch veroffentlichte seinen Desertionsbericht unter dem
Titel ,Die Kirschen der Freiheit®. Freibeit zunichst und vor allem von
der Naziherrschaft, vom Dienst in ihrer Armee, dann aber Freiheit auch
als ,Alleinsein mit Gott“, niedergeschrieben vom Herausgeber des ,Ruf*,
der damals (1946/47) ,Unabhingigen Blatter der Jungen Generation®,
niedergeschrieben vom Mitbegriinder der ,Gruppe 47“. Andersch’ Gestalt
des Pfarrers Helander aus dem Roman ,,Sansibar oder der letzte Grund“
(1957) stellt mehr religiose Fragen tiber Gott und seine Welt als die
gleichzeitig erscheinenden Erzdhlungen Bergengruens. In der Tat, wo war
denn Gott fiir die Flichtlinge aus dem Nazi-Reich 1938?



Auf der Suche nach dem Religidsen in der zeitgendssischen Literatur 295

Sehr einfach ~ Gott war abwesend, er lebte in der grofiten iiberhaupt denk-
baren Ferne, und die Welt war das Reich Satans. Die Lehre des grofien
Kirchenmannes in der Schweiz, der Helander anhing, war so einfach wie iiber-
zeugend. Sie erklarte, warum Gott die Welt als einen schalltoten Raum kon-
struiert hatte. In einem solchen Raum konnte man Gebete nur fir sich selbst
sprechen, nur in die eigene Seele hineinflistern. Keinesfalls durfte man sich
einbilden, von Gott gehért zu werden. Man betete nur, weil man wuflte, daf§
es Gott gab; er weilte zwar in unerreichbarer Ferne, aber es gab ihn, er war
nicht etwa tot. ..

Es machte die Grofle dieser Lehre aus, dafl sie keinen Trost gab. Aber sie
machte auch das Martyrium sinnlos; welchen Sinn hatte es, sich foltern zu
lassen und zu schreien, wenn Gott davon einfach keine Kenntnis nahm...?
Merkwiirdig, dachte Helander, dafl die Aufrechtesten unter seinen Amtsbrii-
dern diejenigen waren, die der trostlosen Lehre anhingen ... Sie hatten z2u
sterben, weil sie das Reich der anderen ohne jeden Kompromifl zum Reich des
Bosen erklirten, wie die Lehre es vorschrieb. Sie starben trostlos einen absur-
den Tod; es gab fiir sie keine Gewiflheit der Gnade.

Das Theodizee-Problem wie in den Tagen des Hiob-Autors und des
Kohelet-Predigers. Mit dem groflen Schweizer Kirchenmann ist Karl Barth
und seine dialektische Theologie gemeint. Also hat Andersch ihn gelesen,
Andersch, der als Kommunist in Miinchen in den frithen dreifliger Jahren
aufbrach. Wird er enden wie D6blin? oder den Zweifel des Intellektuellen
aushalten?

Gott und Religion auch bei dem um eine Generation jliingeren und heute
kommunistisch gesinnten Martin Walser. Kontrastiert mit dem Héndler-
Bewufltsein Anselm Kristleins in der ,Halbzeit“ ist die Rede des Intellek-
tuellen Edmund und nochmals kontrastiert mit beiden sind die Eintragun-
gen von Anselms Frau Alissa in ihre Exzerpthefte, mit Zitaten aus Augu-
stin, Thomas von Aquin, Kierkegaard, Eckehart. Alissa: ,Edmund hat
gesagt: ,Wenn es einen Gott gibe, wie konnte es dann noch etwas Wichti-
geres geben als Gott.' Und er hat uns bewiesen, dafl uns Gott bei weitem
nicht das Wichtigste ist.“ Spéter trigt sie ein: ,Bis jetzt ist Gott ein Zeichen
der Erschopfung, ein Ausruf vor dem Zusammenbruch, ein Signal, das die
Niederlage anzeigt, die es verhindern sollte. Im Augenblick wére es bes-
ser, es gibe Gott nicht.“ Natiirlich duflert auch Walser, der seine christ-
katholische Kindheit als Klumpen im Bauch hat, Religionskritik. ,Die
Religion mauert. Und in der Schule wird jedes Maienliiftchen konserviert,
wenn es sich blof} reimt, aber dafl in jedem Kind ein Taifun wéchst, davon
erfihrt einer erst, wenn es ihn beutelt, wirft und oft genug erledigt.“ Das
steht im Roman ,Das Einhorn“ (1966). Anselm Kristlein, zum Schriftstel-
ler avanciert, soll im ,Einhorn“-Roman versuchen, etwas Genaues Uber
die Liebe zu schreiben, etwas, das der Wirklichkeit standhélt. Und Anselm



Paul Konrad Kurz . 296

weifl und schreibt nieder: ,Der Gott des 188. Psalms sah mich im blanken
Miinchner Marzlicht sitzen und schreiben: LIEBE (Arbeitstitel). Entwurf
eines Sachromans im Auftrag von Frau Melanie Sugg. Sie will kein Hohes,
cher ein Genaues Lied.“ Im 138. Psalm redet der verfolgte Mensch mit
dem allwissenden und allgegenwirtigen Gott, dessen Allgegenwart er
geradezu thematisiert.

Der Psalm wird von Walser nicht — wie es wahrscheinlich ein christ-
licher Dichter getan hatte — zitiert. Aber er ist da, ausdriicklich im Bewuf}t-
sein des Autors. Das 4. Kapitel im Romanteil ,Worter fiir die Liebe®
schliefit: ,Also sah mich der Grofie Bruder des 138. Psalms wieder sitzen
und schreiben vom Marz bis April und im April.“ Es scheint, dafl der
Autor Walser zu dieser Zeit Bischof Robinsons ,Honest to God* (,Gott
ist anders*“) gelesen hat. Robinson stellt iiber den Psalm im Anschlufl an
Paul Tillich eine lange Betrachtung an. Aus diesem ,locus classicus®,
schreibt er, ,hat die klassische Theologie ihr Bild von einem allmachtigen
Wesen auflerhalb der Welt, jenseits von uns, entworfen, das alles vermag,
alles weifl und iber allem mit nimmermiiden Augen wacht — eine Art
himmlischer ,Big Brother*“. Walser hat das Wort vom ,Groflen Bruder*
aufgenommen. Den sechs Romanteilen stellt er jeweils ein methodisches
oder deutendes Zitat voran, dreimal ein Augustinus-Zitat iiber die Not des
Gedachtnisses (,Das Geddchtnis ist gleichsam der Magen der Seele“, 226),
einmal Shakespeare, einmal Heinrich Hertz und einmal, an zweiter Stelle,
Psalm 22, 22: ,Befrei mich aus des Léwen Rachen, / Mich Armen vom
Gehorn des Einhorns.“ Es ist das beriihmte Klagelied, das dem leidenden
und sterbenden Messias in den Mund gelegt wird. ,Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen?“ beginnt der Psalm. Bei aller Ironie ist die
Beziehung der Schreibsituation, das Nicht-fertig-werden mit dem Schrei-
ben iiber, und indirekt mit Liebe und Geschlecht selbst nicht zu iiberhéren.
Die Ubertragung von religidsem Vokabular in den profanen Bereich, die
den ganzen Roman durchlauft, hat zwar den asthetischen Reiz der Auf-
findung und Ubertragung, aber eben doch bei aller Entmythologisierung
auch den Reiz der neuen Mythisierung. Im neuen Roman ,Die Gallistl-
sche Krankheit“ (1972) hat der Umschlag des Josef Georg Gallistl vom
kranken, dahinsiechenden, in dieser kapitalistischen Welt ausweglos dem
Ableben verfallenden Helden zum gesundenden, Frihling und Zukunft
und neues Leben in der kommunistischen Partei atmenden Josef Georg
den Charakter einer Konversion und Auferweckung. Religios Enttauschte
sind allemal gute Konvertiten. Immerhin schrieb Martin Walser: ,Chri-
stentum ist auch ohne Herrschaft vorstellbar, Kapitalismus nicht* (Die
Zeit, 3. Miarz 1972). Die Gegnerschaft ist deutlich.



Auf der Suche nach dem Religiosen in der zeitgendssischen Literatur 297

Das Phanomen des Religiésen muf literarisch neu durchdacht werden

Unsere Gesellschaft ist 1angst nicht mehr monolithisch christlich, auch nicht
mehr zweikonfessionell. Christliches und Kirchenchristliches, Christliches
und Religiéses sind nach dem Zeugnis der Religionssoziologen offenbar
nicht mehr identisch. Wenn man heute nach dem Religidsen in der zeitge-
nossischen weltlichen Literatur fragt — und es ware gut, die Frage nicht
géinzlich zu unterlassen — mufl man zundchst das Feld dieses Religiosen
neu ins Auge fassen. Um einen Gegenstand wahrzunehmen, mufl das Auge
mit einer dem Gegenstand angemessenen Optik ausgestattet sein. , War
nicht das Auge sonnenhaft“, sagt Goethe. Wir nehmen nur wahr, wo wir
bereits eine Voreinstellung haben, zumeist nur, was wir schon irgendwie
wissen, Auf unser Thema angewandt, wer als Leser auf die ,christliche
Literatur” von gestern oder vorgestern eingestellt ist, findet unter den
Zeitgenossen wenig und kann nur enttiuscht sein. Dafl der mit solchen
Erwartungen ausgestattete Leser zunachst einmal {iber sich selbst und aber
sein Auge enttduscht sein miifite, das sagen ihm unsere Sonntagsblitter
leider nicht. So viele Christen urteilen, bevor sie wahrnehmen. Es war
schon immer leichter, Wahrheit zu besitzen als sich ihr auszusetzen. Als
hitte die Armut Jesu nicht mit Ausgesetztsein zu tun.

Formen des Religisen, auch des Ersatz- und Pseudo-Religiésen, sind
in unserer Gesellschaft allenthalben wahrnehmbar. Die verschiedenen
»Wellen® zum Beispiel, von der ,Bewdltigungswelle“ (d. i. der Vergan-
genheit) iber die Wohlstandswelle bis zur Protest- und zur Sex- und
Drogenwelle, nicht zu reden von der Jesus-Welle, haben, in unterschied-
licher Hinsicht, religiésen Charakter. Er reicht von Bufle, Freiheit und
Verianderung tiber Formen der Bewufitseinsarbeit und Erweckung bis zu
einer intensiveren Selbsterfahrung, zu Rausch und ekstatischer Einung,
von Mitwissen zu Hilfe und Solidaritat, auch zu Transzendenz. Soll man
Religion einfach von Gott her definieren? Sieht nicht dieser Gott allemal
sehr verschieden aus? ,Die Formulierung eines Begriffs der Religion fihrt
vor kaum losbare Schwierigkeiten. Will man sich nicht mit terminologi-
schen Festsetzungen begniigen, sondern mit dem Begriff zugleich das
Wesen der Religion anzeigen, so gerit man zwangsldufig in die Problema-
tik apriorischer und aposteriorischer Erkenntnisméglichkeit tberhaupt.
Angesichts dieses Dilemmas empfiehlt sich die Methode der Phédnomeno-
logie®, schreibt Heinz Robert Schlette im ,Lexikon fir Theologie und
Kirche“. Die Vorstellungs-, Ausdrucks- und Wertwelt der Religion ist in
der Geschichte keineswegs konstant geblieben. Religion im weitesten Sinn
hat ein Mensch, wenn er sein Leben in Beziehung setzt zu einem Sinn-
Grund, der das Einzelwesen und die Gesellschaft iberschreitet, der alle



Paul Konrad Kurz 298

Lebensbereiche des Menschen anspricht, ausrichtet und richtet und also
absoluten Charakter annimmt. Insofern diesem Absoluten zugleich der
Charakter des Heiligen zukommt, unterscheiden sich die Religionen von
quasi-religiésen Ziigen in Kommunismus und Humanismus.

Auch Paul Tillichs Definition von Religion als ,Tiefe“, als Seinstiefe,
konnte fiir eine literarische Betrachtung helfen. ,Die Tiefe des Denkens
ist ein Teil der Tiefe des Lebens . . . Der Name der unendlichen Tiefe und
des unerschépflichen Grunds alles Seins ist Gott . . . Der Name des unend-
lichen und unerschopflichen Grunds der Geschichte ist Gott. Das ist es,
was das Wort Gott bedeutet und worauf die Worte ,Reich Gottes’ und
,gottliche Vorsehung® hindeuten . . . Vielleicht solltet ihr diese Tiefe Hoff-
nung - einfach Hoffnung ~ nennen. Denn wenn ihr im Grunde der Ge-
schichte Hoffnung findet, seid ihr einig mit den groflen Propheten, die in
die Tiefe ihrer Zeit schauen konnten“?,

Ziuge der Herstellung eines intensiveren und geradezu absoluten Ge-
wissens der Verantwortung fir alle Menschen sowie die Sehnsucht nach
und Ausdrucksformen von Transzendenz sind in der heutigen weltlichen
Literatur auf Schritt und Tritt zu beobachten, zum Beispiel auch bei Hans
Magnus Enzensberger. Leichter zu erkennen sind die philosophischen Aus-
drucksformen bei Bloch oder Marcuse.

Und nun das Schwierigste, wogegen einige Christen sofort Einspruch
erheben werden, weil sie klar definierte, dogmatische Begriffe in Gefahr
sehen. Es ist dazu nochmals zu sagen, dafl es zunéchst nicht um die Auf-
findung des Christlichen in dogmatischer Reinheit geht, sondern um die
Auffindung des Religiosen iiberhaupt in einer Literatur, die auf den ersten
Blick nichts damit zu tun zu haben scheint. Hat zum Beispiel das ,Gesetz",
von dem der Christ nach Paulus durch Jesus befreit wurde, vielleicht (ent-
fernt) etwas mit dem ungeheueren Verlangen der heutigen Menschen nach
Befreiung von ,Herrschaft* iiber Menschen durch Menschen zu tun? Be-
freiung von Herrschaft ist ein grofles Thema heutiger Literatur. Hat das,
was biblisch als ,Erlésung® bezeichnet wird, etwas mit ,Verdnderung”
oder ,Befreiung” zu tun? Vielleicht meint das biblische Wort ,Erlosung®
einen betrichtlichen Teil dessen, was viele Menschen heute , Veranderung
nennen. Ein Mann wie Brecht meinte mit , Verdnderung der Verhiltnisse®
durchaus das Gut- und Freundlichwerden des Menschen und seine Befrie-
dung in diesen Verhaltnissen. Jesus hat mit dem Gebot der ,Liebe® — man
denke an das Gleichnis vom ,barmherzigen Samariter oder an die Pflicht
zur wiederholten, aktiven Vergebung — offenbar nicht bestimmte Regeln
festgesetzt, sondern eine Sensibilitdt fiir den anderen. Wenn also ein

3 P. Tillich, In der Tiefe ist Wahrheit (Stuttgart 1952), 51 ff.



Auf der Suche nach dem Religiosen in der zeitgendssischen Literatur 299

Schriftsteller heute die Kontaktlosigkeit und Gleichgiiltigkeit moderner
Menschen anzeigt, das gefiihllose, routinierte Desinteresse am anderen
kritisiert, wenn er den riicksichtslosen Wohlstandsdruck, die Erfolgs- und
Prestigezwinge, die Sensibilitit fiir den anderen gerade nicht zulassen,
blofistellt, hat er per modum negationis — man nennt das Gesellschafts-
kritik — das erschreckende Fehlen und die Unterdriickung der Liebe in die-
ser Gesellschaft und damit indirekt auch ihre Gottlosigkeit und Gleichgiil-
tigkeit gegeniiber Jesus und angesichts unserer Rede von Christlichkeit
und Religion dargestellt. Sollte die Intensitdt der Darstellung den Leser
erschrecken (statt ihn einzulullen und ihn und die Gesellschaft in ihrer
Liige zu bestitigen), so konnte sich Erkennen einstellen, konnten Katharsis
(Trauer), Bufe, Veranderung moglich werden.

Zugegeben, viele fordern heute eine ,Verdnderung“ mehr aus dem
Horizont der soziologischen Utopie als aus dem Auftrag Jesu. Wenn zeit-
gendssische Literatur diese aggressive, wolfische, ausbeuterische Welt
(jeder ist auf seinen Vorteil und Machtvorsprung bedacht) durch Sartire
blofstellt und in der Groteske anklagt, so wire zumindest die mogliche
Verbindung zum Religiésen nicht von vornherein auszuschliefen. Sie
konnte vom Autor mit gemeint sein, vom wachen Leser durch eigene Be-
wufltseinsarbeit hergestellt werden. Warum reden Soziologen und Schrift-
steller heute oft mehr von einer qualitativen Verdnderung zu einer Art
,eschaton® als Christen? Warum muf3ten sie das ,Prinzip Hoffnung“ neu
ins Bewufitsein dieses von einer christlichen Gesellschaft getragenen, aber
untergangsgestimmten Jahrhunderts einbringen? Jesus forderte eine radi-
kale neue Sensibilitit des Menschen gegeniiber dem Menschen, so sehr,
daB jene, die diese neue Sensibilitit verweigerten, ihn umbringen liefien.
Der Sache nach haben Kunst und Literatur immer mit einer neuen und
intensiven Sensibilitit fiir den Menschen und seine Welt zu tun. Unter
soviel Angst ist offenbar nicht auszutreiben die Vorstellung von einer Zeit
ohne Angst, unter soviel Entfremdung die Sehnsucht nach Selbstwerdung,
unter soviel Morden das Verlangen nach Leben, unter soviel Vereinzelung
die Mitmenschlichkeit des Du. Wenn die Bejahung eines Letzten im Men-
schen und eines dem Menschen iibergeordneten Grunds und Sinns Religion
ist, dann haben wir es bei diesen und dhnlichen Auflerungen mit Religion
zu tun,

Da schreibt Giinter Herburger eine Pop-Utopie ,, Jesus in Osaka®. Die-
ser Jesus ist eine Gegenfigur zu Jesus aus Nazaret und Jesus aus Rom.
Trotz aggressiver Kreuzabnahme und verpopter Fortschrittsutopie werden
Bilder eines befreiten Lebens entworfen. Jesus befreit die Menschen mit
Hilfe der Technik zu sich selbst. In seinen Kindergeschichten ,Birne kann
alles* 1a8t Herburger seine technische Marchenfigur, die Gliihbirne als



Paul Konrad Kurz 300

»technischer Gegenstand mit menschlichen Eigenschaften®, unter anderem
»den Gerechtigkeitssinn Jesu besitzen“ (Vorwort). In einer der Geschichten
passiert ein Verkehrsunfall. Die Leute gaffen und helfen nicht.:

Da fliegt die Birne durch die Unterfithrung in die Kirche und ruft? ,He, Jesus,

wir brauchen dich! Draufien liegen Verletzte, Komm herunter von deinem

Kreuz!“ ,Sofort, sagt Jesus. ,Ich mufl mir nur noch die Nigel aus Hinden

und Fiiflen zichen.“ Er macht sich vom Kreuz los und steigt herunter. Birne,

die neben ihm herschwebt, zeigt ihm den Weg durch die Unterfithrung. Auf
der Strafie stillt er sofort die Wunden der Verletzten. Einen Sterbenden belebt
er wieder durch Mund-zu-Mund-Beatmung. Die Neugierigen, die nur zuge-
sehen und nichts getan haben, staunen, wie leicht es diesem Mann aus der

Kirche fillt, Verletzten zu helfen. , Jeder kann helfen®, ruft Jesus. ,Thr miifit

nicht staunen, sondern handeln.“ ,Jesus, Jesus“, ruft die schéne Frau. ,Das ist

Jesus! Er ist von seinem Kreuz gestiegen. , Jesus, Jesus“, rufen alle. Sie heben

ihn hoch und tragen ihn in die Kirche zuriick. Sie konnen sich nicht vorstellen,

daf es Jesus auch auflerhalb der Kirche gibt . . 4.

Viele von uns konnen sich in der Tat nicht vorstellen, daff es Jesus und
Religion auch auflerhalb der Kirchen geben konnte. Jesus selbst war offen-
bar kein Vertreter des Tempels, keine priesterliche Sakralgestalt, kein
sakrales Inbild, das man hiiten mufite, sondern ein Mensch mit einer ver-
bliffenden, aus Bewufitsein und Erfahrung geborenen Freiheit. Es ist den
Christen in unseren Gegenden in mehr als einem Jahrtausend offenbar
nicht gelungen, diese Gesellschaft zu einer wahrhaft christlichen zu machen.
Wenn Sdhriftsteller heute von einer Wirklichkeitserfahrung und Vorstel-
lungswelt von auflerhalb des verfassungsmaflig Christlichen antreten, soll-
ten ihnen das Christen nicht von vornherein zum Vorwurf machen.

Transzendenz und Epiphanie als Wahrnehmung und literarischer Aus-
druck

Es wire auch neu zu fragen nach Ausdrucksformen der ,Epiphanie“ und
der ,Transzendenz“ in der modernen und zeitgendssischen Literatur. Die
Transzendenz bei Kafka, Doblin, Musil, Benn, bei den ,Dichtern“ also.
Gottfried Benn sagte in der Rede auf Heinrich Mann (1931), daff Kunst
uberhaupt ,die letzte Transzendenz innerhalb des groflen europiischen
Nichts“ sei. Benn plddierte hier fiir das Artistenevangelium, die Uber-
schreitung der inhaltlichen Wertverluste des europdischen Geistes durch
kiinstlerische Form. Anders manifestiert sich Transzendenz als Uberschrei-
ten eines blof vordergrindigen Bewuftseins bei Kafka. Um 1919/20
notiert er in seinen Oktavheften: ,Schreiben als Form des Gebets.“ Gustav

4 G. Herburger, Birne kann alles, Sechsundzwanzig Abenteuergeschichten fiir Kinder (Neu-
wied und Berlin 1971), 79.



Auf der Suche nach dem Religiosen in der zeitgendssischen Literatur 301

Janouch spricht zu Beginn der zwanziger Jahre mit Kafka wiederholt iiber
Dichtung, Dichtung im Gegensatz zu ,Literatur®. Kafka: ,Dichtung er-
weckt.“ Janouch: ,Dichtung tendiert also zu Religion.“ Kafka: ,Das wiirde
ich nicht sagen. Zum Gebet aber sicherlich.“ Musils Suche nach dem ,ande-
ren Zustand“, nach mystischer Transzendenz im ,Mann ohne Eigenschaf-
ten“ ist bekannt. Walter Muschg, der Herausgeber der Werke Ddblins,
nennt in seinem Nachwort ,Berlin Alexanderplatz® ,Doblins erste christ-
liche Dichtung*®:
Die im ,Manas“ geschehene grofic Wendung nach innen setzt sich durch, nur
nicht in indischer, sondern in christlicher Bildersprache. Vor allem das Alte
Testament wird als Kontrapunkt zum Grofistadtlirm horbar. Am Beginn des
zweiten Buches, wo der entlassene Biberkopf sein Leben von vorn anfingt,
taucht zum erstenmal die Geschichte von Adam und Eva auf, deren Anklinge
seine ersten Erlebnisse begleiten. Im vierten Buch, nach dem ersten Riickfall,
setzt ihn D6blin mit Hiob gleich und 1Rt ihn innerlich dessen Leiden und Ver-
suchungen durchmachen. Hier und im fiinften Buch... setzen die pessimisti-
schen Sitze des Predigers iiber die Nichtigkeit des Menschen ein, auch der
Prophet Jeremia hat das Wort. Das sechste Buch, wo das Verbrecherleben wie-
der nach Biberkopf greift, bringt das Bild der Hure Babylon aus der Apoka-
lypse, das bis zum Schluf als Sinnbild fir das Versinken im Bosen auftritt; hier
wird auch unvermittelt die Erzihlung von der Opferung Isaaks eingeschoben.
Im siebenten und achten Buch dringen sich Worte des Predigers iiber die Un-
abinderlichkeit und Ungerechtigkeit alles Geschehens vor. Da diese Bibelstel-
len in Abstinden immer wieder anklingen, verstirkt sich der religiése Unter-
ton immer mehr; schon in der Heilsarmeeszene wird ja das Bekehrungsmotiv
angeschlagen. Das Heilige mischt sich in das Profane, man spirt, daf auch
ganz unheilige Episoden eine religiose Bedeutung haben . . . Der Roman endigt
als Mysterium von der Wiedergeburt des Menschen, das der Expressionismus
so oft gestaltete. ..

‘Wir haben in der jlingsten Literatur von der Transzendenz z. B. bei
Martin Walser gesprochen. Heinrich Boll wurde nicht ausdriicklich er-
wihnt, weil das Christliche und sogar Katholische bei ihm offensichtlich ist,
seine Substanz ausmadht. Noch in Wolfgang Hildesheimers Roman , Tyn-
set“ (Frankfurt 1965) kann man einen Zipfel von Transzendenz entdek-
ken. Der Name selbst erscheint als Chiffre fiir einen Ort und eine medita-
tiv-intellektuelle Suche nach Transzendenz, wobei der Kontakt mit der
vielfaltig zerstreuenden Oberflichenwelt sozusagen ausgerastet wird. Viel-
leicht 1af3t sich die Sehnsucht nach Transzendenz sogar noch in den popig-
frivolen Stereotexten ,Vom Leben und Lernen“ des Peter O. Chotjewitz
aufdecken.

Durch viele zeitgenossische Texte laufen Ziige, die man als ,Transzen-
denz des Schmerzes“ bezeichnen darf: hier die Hiob-Gestalt als Narren-



Paul Konrad Kurz 302

gestalt, dort eine anonyme Uberwiltigung, die dem Menschen auflauert,
hier und dort die Verdunkelung des Gottesbildes, ein Zuriickweichen, ein
Abstand, das Auseinandertreten von Gott und Mensch, die Verkleinerung,
die Nichtfaflbarkeit der Ferne. Erich Przywara, der in seinen Exerzitien-
betrachtungen die Formel ,Deus semper major“ (,Gott, der je grofere)
gepragt hat, wurde im Alter auf die Formel ,, Deus semper minor“ (,Gott,
der je kleinere“) gestofen. Eine geradezu unendliche Formel, auch fiir die
Literatur. Man denke an Beckett, an Kafka, an Brecht, an Paul Celan.

Der Soziologe Peter L. Berger erregte jiingst Aufsehen mit seinem Buch
»Auf den Spuren der Engel. Die moderne Gesellschaft und die Wieder-
entdeckung der Transzendenz“ (1970). Berger legt dar, dafl die ,ein-
dimensionale Gesellschaft“ mit ihrem uniformierenden Bewufitsein auf
religiose Transzendenz verzichtet — was nicht ausschliefit, dafl sie ihrer-
seits Pseudoformen ausbildet. Eine ,kognitive Minderheit“ hilt nach seiner
Meinung an religiosen und metaphysischen Deutungen der Wirklichkeit
fest. Es wire theologisch wichtig, meint Berger, die verschwiegenen Be-
diirfnisse nach und heutige Ausdrucksformen von Transzendenz zu erken-
nen. Er nennt einige Beispiele: die trostende Geste der Mutter, die das
(numinose) Urvertrauen des Kindes wiederherstellt; das Spiel, das die
Bindung an Zwedk, Ort und Zeit partiell aufler Kraft setzt; der Humor,
der die Gegenwart als vorldufige, nicht letztgiiltige Dimension transzen-
diert (im Gegensatz zum totalitiren Ernst der Weltverbesserer); der
Schrecken, der im Innewerden grofier Schuld (z. B. bei Eichmann), aber
auch und gerade in der Kunst angesichts des Schonen (man denke an Rilke
oder den jungen Joyce) sichtbar werden kann. ,Spiel“ und ,Humor*, das
elementare Staunen oder Erschrecken, die Erfahrung oder der Ausdruck
von Freiheit sind zentrale Vorstellungs- und Ausdruckskategorien der
Dichtung und Literatur, aber auch der Religion, worauf Moltmann neuer-
dings aufmerksam macht®. Vielleicht steckt auch im ,Zweifel®, der sich in
der zeitgendssischen Literatur so breit macht, eine Form von Transzendenz;
Zweifel schon bei Kafka, im , Jugendbildnis des Dichters“ von Joyce.
Zweifel heute an allen Systemen und geistigen Schnellgaststitten mit par-
teilichen Nutzungsrechten®.

5 ,Huizinga und van der Leeuw haben gezeigt, dafl Religion keineswegs nur aus Not
geboren ist (wie Marx meinte), sondern viel mehr noch in Spiel, in der Darstellung, Phan-
tasie griindet. Im Fest mit den Géttern beschworen Menschen nicht nur magisch die Géotter
zur Hilfe in Not, sondern sie stellten sich und ihr Leben auch vor dem Ganz-Anderen der
Gétter dar, um ihnen wieder zu entsprechen wie im Ursprung der Zeit“ (J. Moltmann,
Die ersten Freigelassenen der Schopfung. Versuche iiber die Freude an der Freiheit und
das Wohlgefallen am Spiel [Miinchen 1971}). - Zum Spiel in der Literatur s. A. Liede,
Dichtung als Spiel, 2 Bde. (Berlin 1963). Zu Spiel, Fest und befreiender Narrheit siche
H. Cox, Das Fest der Narren (Stuttgart 1970).

¢ Zum ,Zweifel“ bei Diirrenmatt und anderen Zeitgenossen siehe P.K.Kurz, Uber



Auf der Suche nach dem Religiosen in der zeitgeniossischen Literatur 303

Den schwierigen, weil stets relativen Begriff der Transzendenz und ihre
Problematik in der fortgeschrittenen Industriegesellschaft hat der prote-
stantische Theologe Jirgen Moltmann in seinem Aufsatz ,Die Zukunfl als
neues Paradigma der Moderne“ jingst dargelegt. Die Erfahrung der
,Grenze“ und die Versuche des Ubersteigens wurden in der Geschichte auf
verschiedene Weise gemacht. Heute ,wichst das Gefiihl der Entfremdung
durdh soziale Verdinglichung und politische Ohnmacht des einzelnen. Und
aus diesem Leiden des Menschen an seiner eigenen Welt, die ihren Schéop-
fer versklavt, entstehen neue, ekstatische Formen der Transzendenzver-
suche und -erfahrung.“ Dabei entsteht freilich ein Problem, das auch und
gerade wiederum literarisch sichtbar wird. ,Die sich festigende, sich ver-
selbstindigende und netzartig sich immer dichter um den Menschen for-
mierende Immanenz seiner eigenen Welt setzt eine freiscawebende Tran-
szendenz der in ihrer Welt heimatlos gewordenen Seele frei. Da die
moderne Subjektivitdt nicht mehr in der Lage ist, ihre eigene Welt zu
beherrschen, wird die innere Transzendenz ein Ubersteigen der gegenwir-
tigen gesellschaftlichen Systeme in Richtung auf eine qualitativ andere
Zukunft. Der neue Glaube: Das ,Ganz-Andere‘ der Transzendenz wird
dann als das ,Ganz-Andernde' begriffen und das ,Uberschreiten‘ als das
Verdnderung der Geschichte von ihrer qualitativ neuen Zukunft her“?.

Transzendenz driickt sich literarisch bisweilen mehr sprachlich-formal
als inhaltlich aus. Romano Guardini hat schon 1959 in seinem Vortrag
,Die religiose Sprache’ Texte und Autoren einbezogen, die nicht im her-
kémmlichen Sinn als christlich religios bezeichnet werden konnen. Da
schreibt zum Beispiel Paul Klee unter die Zeichnung eines Engelwesens:
»Einst werd ich liegen im Nirgend / bei einem Engel irgend.“ Guardini
zitiert ausgiebig Rilke. Auch Hans Arps , Worttrdume® konnten heran-
gezogen werden. Guardini dachte an intensive dichterische Texte, die,
indem sie Welt und Dinge (und Triume) durch Sprache erscheinen lassen,
diese ,o0ffnen“ und auf ein Anderes, nicht mehr rein Weltliches verweisen,
zu einer ,neuen Sinn-Realisation“ fihren. Sie machen ,Transzendenz®
sichtbar durch ,Epiphanie“, im Sinn von Joyce, wie gleich noch zu zeigen
sein wird. ,Das Religiése bejaht, intensiviert, erh6ht das Welthafte und
stellt es zugleich in Frage, erschiittert es, fithrt von ihm weg — so sehr, daf
es den Erfahrenden mit allem Welthaften in Konflikt bringen kann. Dieses
Doppelverhiltnis kehrt in der religiésen Aussage wieder und gibt ihr ihre
eigentiimlich dialektische Struktur. Sie kann sich jedes Weltelement aneig-
nen und es auf das Numinose tibertragen; die religiése Literatur aller Zei-

moderne Literatur 111 (Frankfurt 1971) 61 ff. Zum ,Zweifel® mehr theologisch siche
G. Rein (Hrsg.), Dialog mit dem Zweifel (Stuttgart 1970).
7 In: Internationale Dialogzeitschrift (Freiburg 1969), 2-13.



Paul Konrad Kurz 304

ten und Volker zeigt es. Das tut sie aber so, daf} sie zugleich die Sicherheit
seines irdischen Standes, seine welthafte Dichte und Eindeutigkeit auflok-
kert. Sie meint zunichst das betreffende Weltelement; durch es hindurch
aber ein Anderes; jenes Andere, das in der religiosen Erfahrung zur Gege-
benheit gelangt (Guardini).

In seiner Nietzsche-Dissertation macht Manfred Kaempfert, im Anschlufl
an Guardini, auf den Transzendenz-Charakter der Sprache bei Nietzsche
aufmerksam. Nietzsche, schreibt er, ,kennt Augenblicke, in denen etwas,
das jenseits unseres Wesens liegt, zu einem Diesseits wird. Die Welt redet
in stummer Sprache Offenbarung des Seins; besonders sind es die ausge-
zeichneten Zeiten Mittag und Mitternacht, an denen sie sich dafiir 6ffnet“s.

Der Begriff ,Epiphanie” sollte in diesem Zusammenhang neu bedacht
werden. Christen kennen das Wort vom Epiphaniefest am 6. Januar (Er-
scheinung der Magier, Taufe am Jordan, Weinwunder in Kana). Epiphanie
heifit Aufleuchten, Erscheinung, meint ein plétzliches Hellwerden des Ver-
borgenen oder so fiir gewohnlich nicht Angeschauten. Der junge James
Joyce hat, von Thomas von Aquin herkommend, in seiner Asthetik eine
ausdriickliche ,Epiphanie“-Lehre entwidkelt. Sie ist der zentrale Punkt sei-
ner Asthetik und darin dem Brecht’schen Verfremdungseffekt vergleichbar.
Die Richtung des Erkennens ist jedoch génzlich verschieden. Fiir Joyce ist
Kunst Epiphanie, Aufleuchten der ,Seele“, des Wesens eines Dings, eine
Dynamik, die kontemplativ verlauft. Fiir Brecht ist Kunst zwar auch Erken-
nen, aber vorab zur Herstellung einer neuen Gesellschaft, eine dynamische
Anstrengung, die das Asthetische iibersteigt.

Im Anschlufl an Thomas von Aquins Definition der Schénheit (,schon ist,
was beim Anschauen Wohlgefallen erregt“) erortert Stephan Daedalus —
das kaum verhiillte Rollen-Ego des Autors — die drei Aquinatischen Eigen-
schaften der Schénheit: ,integritas, consonantia, claritas“. ,Schonheit“, sagt
er, ,erfordert dreierlei: Integritét, eine Ganzheit, Symmetrie und Strah-
len®. Stephan erklért seinem Freund Cranly, er habe die dritte Eigenschaft
lange nicht begriffen. Thomas sage, ,claritas est quidditas“, und das sei das
Aufleuchten des Wesens, die Wesenserkenntnis. , Diesen Augenblick nenne
ich Epiphanie. Zuerst erkennen wir, dafl es eine organisierte und komposite
Struktur hat und tatsachlich ein Ding ist. Und wenn die Beziehung der Teile
ausgezeichnet ist, wenn die Teile der besonderen Absicht entsprechen, dann
erkennen wir, daf} es das Ding ist, welches es ist. Seine Seele, seine Weisheit
kommt aus dem Kleid seiner dufleren Erscheinung auf uns zu. Die Seele

8 R. Guardini, Die religiose Sprache, in: Die Sprache (Vortragsreihe der Bayerischen
Akademie der schonen Kiinste), Miinchen 1959, 80 f. M. Kaempfert, Sdkularisation und
neue Heiligkeit. Religicse und religionsbezogene Sprache bei Friedridh Nietzsche (Berlin
1971), 289 f.



Auf der Suche nach dem Religiésen in der zeitgendssischen Literatur 305

des gewohnlichsten Objekts, dessen Struktur so bestimmt wird, scheint uns
zu strahlen. Das Objekt vollendet seine Epiphanie“. Im ,, Jugendbildnis des
Dichters“ kommt Joyce nochmals auf die Epiphanielehre zuriick. Der junge
Joyce hat sich Notizhefte als ,, Epiphaniehefte” angelegt. Sie waren so etwas
wie die Skizzenbiicher der Maler, die ihm ,eine plétzliche geistige Mani-
festation“, ,die zartesten und fliichtigsten Augenblicke“ sammeln sollten®.

Zweifellos meint Eduard Morike in seinem berithmten Gedicht ,Auf
eine Lampe* mit der Schlufizeile jenes Aufscheinen, das Joyce als Epipha-
nie bezeichnet: , Was aber schon ist, selig scheint es in ihm selbst.“ Auch
in der neueren und zeitgendssischen Literatur gibt es mebr ,Epiphani-
sches als der Leser gemeinhin erwartet.

Das sind einige Uberlegungen zum Thema ,Auf der Suche nach dem
Religiosen in der zeitgendssischen Literatur®. Peter Handke, der wie Grass,
Walser oder Béll sein christkatholisches Trauma mitbekommen hat und
durch Polemik und religiose Abstinenz Vergangenheitsbewiltigung zu
treiben versuchte, 148t in seiner jingsten Erzdhlung ,Der kurze Brief zum
langen Abschied“ (1972) seinen Ich-Erzdhler in einer katholischen Kirche
sinnieren:

Die Religion war mir seit langem zuwider, und trotzdem spiirte ich auf ein-

mal eine Sehnsucht, mich auf etwas beziehen zu konnen. Es war unertréglich,

einzeln und mit sich allein zu sein. Es muflte eine Beziehung zu jemand ande-
rem geben, die nicht nur personlich, zuféllig und einmalig war, in der man nicht
nur durch eine immer wieder erprefite und erlogene Liebe zueinandergehorte,
sondern durch einen notwendigen, unpersonlichen Zusammenhang. Warum
hatte ich zu Judith (d. i. seine Frau, die sich von ihm getrennt hat) nie so beden-
kenlos freundlich sein kénnen wie jetzt beim Anblick dieser Kirchenkuppel,
oder dieser Wachstropfen auf dem Steinboden? Es war scheuflich, mit einem
solchen Gefiihl nicht aus sich heraus zu konnen. So mufite man dastehen, in
nichts als in Gegenstinde und Vorginge vertieft, mit einer stumpfsinnigen

Frommigkeitto.

Diese stumpfsinnig-technische Welt und der Einzelne in ihr, der zugleich
sich emanzipieren (von wem?) und kommunizieren (mit wem?) will, wer-
den neu nach Religion fragen, vielleicht nach einer weniger verwalteten,
sicher nach einer Religion, die zur Kommunikation befreit und Kommuni-
kation stiftet. Welt und Religion und der Mensch im Spannungsfeld beider:
das ist das neue Thema der stets sich erneuern miissenden Religion und Li-
teratur®.

¢ J. Joyce, Stephan Daedalus (Frankfurt 1963, Fischerbiicherei), 153 f. Siche dazu W. Hol-
lerer, Die Epiphanie als Held des Romans, in: Akzente 1961, 125-156, 275-285.

10 P, Handke, Der kurze Brief zum langen Abschied (Frankfurt 1972), 165.

* Von P.K.Kurz erschienen im Knecht-Verlag, Frankfurt, Uber moderne Literatur.
Standorte und Deutungen. Bd. 1 1967 (8. Auflage 1970), Bd. II 1969, Bd. III 1971.





