
Paul Konrad Kurz 292 

Menschen, in ausdrücklichem Tun realisieren muß... Einem Menschen, 
der über seiner Arbeit das Gebet vergißt... wird über kurz oder lang nur 
noch der .ferne' Gott gegenüber stehen ... Wenn aber ein Mensch umge- 
kehrt in seinem Gebet, in seiner Kontemplation die Verantwortung für 
den Mitmenschen und die Welt von sich abweisen würde, dann wäre das 
das sicherste Kriterium für die Unwahrhaftigkeit seines Gebetes ... Es gibt 
kein besseres Mittel gegen jede Art von Götzendienst, der sich in aller 
Sünde birgt, als der Nächstendienst"26. 

Auch aus Gott können wir einen Götzen unseres Egoismus machen. Dar- 
um ist es gut, daß unser Glaube in der Konfrontation mit dem Atheismus 
von falschen Bildern gereinigt wird. •Was heißt dies anderes, als daß die 
Angst des Unglaubens den Christen ergreifen muß, damit er losläßt und 
immer wieder losläßt? Der Glaube ist stets und immer ein ,Mehr'... Man 
wird der Wirklichkeit selbst konfrontiert, man wird gezwungen, die Sache 
selbst und nicht mehr das Reden über die Sache zu betrachten. Die Spitze 
des Fragens dringt zugleich ins eigene Sein ein und fordert den letzten Ein- 
satz heraus. Man ist - wie Meister Eckhart schreibt - gezwungen, sich ,nackt' 
dem ,nackten' Gott zu stellen"27. 

Das Kloster der Zukunft muß ein Modell christlichen Lebens sein. Ein 
Ort, an dem Gläubige und Ungläubige sich angenommen, verstanden und 
auf einen Weg mitgenommen wissen. Dieser Weg heißt Jesus Christus. 

Auf der Suche nach dem Religiösen 
in der zeitgenössischen Literatur 
II. Teil 

Paul Konrad Kurz SJ, München 

Silja Walter, Kurt Marti, Ernesto Cardenal verstehen ihr Leben radikal 
von Jesus her und stehen in der kirchlich gebundenen Nachfolge Jesu. Sie 
zeigen drei Möglichkeiten christlichen Schreibens heute: verinnerlidü und 
traditionell Silja Walter, experimentell und sprachkritisch Kurt Marti, 
sinnenhaft-mystisch und jesuanisch revolutionär Ernesto Cardenal. Außer- 

** Gott finden - in Einsamkeit oder in Nächstenliebe?, S. 20/21. 
27 Abwesenheit Gottes, S. 29 und 26. 



Auf der Suche nach dem Religiösen in der zeitgenössischen Literatur 293 

halb dieser •orthodoxen" Positionen und einer rezipierten •christlichen 
Literatur" gibt es viele Formen religiöser Äußerungen, die man in der 
Vergangenheit wenig beachtete und die auch heute meist nur punktuell 
aufleuchten, ohne daß Zusammenhänge und grundsätzliche Überlegungen, 
so etwas wie eine Phänomenologie des Religiösen in weltlicher Literatur 
entstünde. 

Da waren unter den deutschsprachigen Autoren Hugo Ball, Christian 
Morgenstern, Theodor Däubler, Oskar Loerke, Ernst Barlach, Alfred 
Döblin, Nelly Sachs, in neuerer Gegenwart Ernst Wilhelm Eschmann, 
Max Tau, Hans Erich Nossack, Marie Luise Kaschnitz, Friedrich Dürren- 
matt, Johannes Bobrowski1, Paul Celan, Christa Reinig, auch Alfred 
Andersen, Ingeborg Bachmann, Martin Walser und andere. Die religiöse 
Substanz oder zumindest die religiöse Tangente ist bei keinem der genann- 
ten Autoren zu übersehen. Unter den nicht deutschsprachigen Autoren 
wären z. B. Werke von William Faulkner, Jerome D. Salinger, Saul Bel- 
low, Nikos Kazantzaki, Michail Bulgakow, Alexander Solschenizyn, Jean 
Cayrol, Daniel Berrigan sowie die junge lateinamerikanische Literatur 
in ihrer religiösen Aussage zu betrachten. Von dem 1943 in Bolombolo 
(Kolumbien) geborenen William Agudelo erschien eben ein Tagebuch von 
so elementar-poetischer und christlicher Substanz, wie wir das aus Mittel- 
europa nicht mehr kennen*. 

Die Gottesfrage ist nicht verstummt 

Die Gottesfrage ist keineswegs verstummt. Sie hat die Basis des mittel- 
alterlich-rationalistischen Systemdenkens verloren, das bekannte Feld der 
kategorialen Eigenschaften Gottes. Der Verstehens- und Vorstellungs- 
horizont hat sich verlagert - auch und gerade für das, was wir Gott nennen. 
Wir sind kritischer geworden gegenüber unseren eigenen Vorstellungen 
von Gott. So vieles, was die Menschen in ihrer Stammesgeschichte und in 
ihrer persönlichen Geschichte Gott nannten, erwies sich als Nicht-Gott. 

In ihren Tagebuchaufzeichnungen schreibt Marie Luise Kaschnitz unter 
dem H.April 1966: •Jemand hat das Gewissen den letzten, eigentlichen 
Gottesbeweis genannt, aber damit kommt man nicht weiter, warum hat 
es damals geschwiegen (d. i. als die Toten, denen man nicht genug Liebe 
erwies, noch lebten) und meldet sich erst, wenn es zu spät ist..." Sie 
notiert unter dem 17. April: •In einer von Martin Buber erzählten chassi- 

1 D. Solle, Für eine Zeit ohne Angst - Christliche Elemente in der Lyrik Johannes Bo- 
browskis, in: Almanack 2 für Literatur und Theologie (Wuppertal 1968). 
1 W. Agudelo, Unser Lager bei den Blumen auf dem Felde. Ein lateinamerikanisches Ta- 
gebuch (Wuppertal: Peter Hammer Verlag 1972). 



Paul Konrad Kurz 294 

dischen Legende wird der Rabbi Israel von den versammelten Chassidim 
gefragt, wie sie Gott dienen sollten. Der Rabbi, so heißt es, verwunderte 
sich und antwortete: Weiß ich's denn?" Und dann erzählt der Rabbi seine 
Geschichte vom ungeheueren Balanceakt des Lebens, das, schuldig gewor- 
den, über den Abgrund muß, das Wagnis auf sich nehmen, und vertrauen 
entweder können oder erlernen muß, um die Gnade in der Nicht-Sicher- 
heit der Existenz zu erfahren. Der Mensch •ein Seiltänzer Gottes", reflek- 
tiert Kaschnitz. Bei Kafka und Buber wie bei Kaschnitz noch - und heute of- 
fenbar bei einigen Jungen schon wieder - •Metaphysik". In den Aufzeich- 
nungen •Steht noch dahin" (1970) notiert Kaschnitz: 

Metaphysik 

Es gibt Menschen, die ohne Metaphysik oder, um es deutlicher zu sagen, ohne 
Gott nicht auskommen können. Sie verlangen nichts von ihm und stellen ihn 
nicht zur Rede, eine sinnliche Vorstellung (alter Vater) haben sie schon lange 
nicht mehr. Sie suchen ihn nicht in der Kirche, aber auch nicht im Wald. Am 
ehesten noch in den Augen ihrer Mitmenschen. Auch in den Augen derer, die 
ihn leugnen? Gerade in diesen, ja. 

Da schreibt der als Sozialist angetretene Alfred Andersch, der Mitbegrün- 
der der •Gruppe 47" (er lebt heute in Berzona/Tessin), 1951 im Bericht 
über seine Desertion von der deutschen Truppe an der Italienfront: •Wie 
an jenem Nachmittag in Vejano, gehe ich gern von Häusern fort, in die 
Wildnis, weil ich nur in der Wildnis mit Gott oder dem Nichts allein sein 
kann. Die Freiheit ist das Alleinsein mit Gott oder dem Nichts. Ich weiß 
nicht genau, ob es Gott gibt. Aber es scheint mir ziemlich absurd, anzuneh- 
men, es gäbe ihn nicht ... Ich gebe zu, daß man auch in der Gemeinschaft 
der Gläubigen zu Gott sprechen kann. Es gab aber keine solche Gemein- 
schaft mehr ... Ich war unmittelbar zu Gott. Wie alle Menschen hatte ich 
das ewige Menschenrecht, gegen alles zu protestieren, was sich zwischen 
Gott und mich drängen wollte. Der Geist der alten protestantischen Revo- 
lutionäre, die meine Vorfahren waren, hat mich jederzeit erfüllt. Dabei 
weiß ich nicht einmal genau, ob es Gott gibt. Aber ich habe immer zu ihm 
gebetet." Andersch veröffentlichte seinen Desertionsbericht unter dem 
Titel •Die Kirschen der Freiheit". Freiheit zunächst und vor allem von 
der Naziherrschaft, vom Dienst in ihrer Armee, dann aber Freiheit auch 
als •Alleinsein mit Gott", niedergeschrieben vom Herausgeber des •Ruf", 
der damals (1946/47) •Unabhängigen Blätter der Jungen Generation", 
niedergeschrieben vom Mitbegründer der •Gruppe 47". Andersch' Gestalt 
des Pfarrers Heiander aus dem Roman •Sansibar oder der letzte Grund" 
(1957) stellt mehr religiöse Fragen über Gott und seine Welt als die 
gleichzeitig erscheinenden Erzählungen Bergengruens. In der Tat, wo war 
denn Gott für die Flüchtlinge aus dem Nazi-Reich 1938? 



Auf der Suche nach dem Religiösen in der zeitgenössischen Literatur 295 

Sehr einfach - Gott war abwesend, er lebte in der größten überhaupt denk- 
baren Ferne, und die Welt war das Reich Satans. Die Lehre des großen 
Kirchenmannes in der Schweiz, der Heiander anhing, war so einfach wie über- 
zeugend. Sie erklärte, warum Gott die Welt als einen schalltoten Raum kon- 
struiert hatte. In einem solchen Raum konnte man Gebete nur für sich selbst 
sprechen, nur in die eigene Seele hineinflüstern. Keinesfalls durfte man sich 
einbilden, von Gott gehört zu werden. Man betete nur, weil man wußte, daß 
es Gott gab; er weilte zwar in unerreichbarer Ferne, aber es gab ihn, er war 
nicht etwa tot  

Es machte die Größe dieser Lehre aus, daß sie keinen Trost gab. Aber sie 
machte auch das Martyrium sinnlos; welchen Sinn hatte es, sich foltern zu 
lassen und zu schreien, wenn Gott davon einfach keine Kenntnis nahm...? 
Merkwürdig, dachte Heiander, daß die Aufrechtesten unter seinen Amtsbrü- 
dern diejenigen waren, die der trostlosen Lehre anhingen... Sie hatten zu 
sterben, weil sie das Reich der anderen ohne jeden Kompromiß zum Reich des 
Bösen erklärten, wie die Lehre es vorschrieb. Sie starben trostlos einen absur- 
den Tod; es gab für sie keine Gewißheit der Gnade. 

Das Theodizee-Problem wie in den Tagen des Hiob-Autors und des 
Kohelet-Predigers. Mit dem großen Schweizer Kirchenmann ist Karl Barth 
und seine dialektische Theologie gemeint. Also hat Andersch ihn gelesen, 
Andersch, der als Kommunist in München in den frühen dreißiger Jahren 
aufbrach. Wird er enden wie Döblin? oder den Zweifel des Intellektuellen 
aushalten? 

Gott und Religion auch bei dem um eine Generation jüngeren und heute 
kommunistisch gesinnten Martin Walser. Kontrastiert mit dem Händler- 
Bewußtsein Anselm Kristleins in der •Halbzeit" ist die Rede des Intellek- 
tuellen Edmund und nochmals kontrastiert mit beiden sind die Eintragun- 
gen von Anselms Frau Alissa in ihre Exzerpthefte, mit Zitaten aus Augu- 
stin, Thomas von Aquin, Kierkegaard, Eckehart. Alissa: •Edmund hat 
gesagt: ,Wenn es einen Gott gäbe, wie könnte es dann noch etwas Wichti- 
geres geben als Gott.' Und er hat uns bewiesen, daß uns Gott bei weitem 
nicht das Wichtigste ist." Später trägt sie ein: •Bis jetzt ist Gott ein Zeichen 
der Erschöpfung, ein Ausruf vor dem Zusammenbruch, ein Signal, das die 
Niederlage anzeigt, die es verhindern sollte. Im Augenblick wäre es bes- 
ser, es gäbe Gott nicht." Natürlich äußert auch Walser, der seine christ- 
katholische Kindheit als Klumpen im Bauch hat, Religionskritik. •Die 
Religion mauert. Und in der Schule wird jedes Maienlüftchen konserviert, 
wenn es sich bloß reimt, aber daß in jedem Kind ein Taifun wächst, davon 
erfährt einer erst, wenn es ihn beutelt, wirft und oft genug erledigt." Das 
steht im Roman •Das Einhorn" (1966). Anselm Kristlein, zum Schriftstel- 
ler avanciert, soll im •Einhorn"-Roman versuchen, etwas Genaues über 
die Liebe zu schreiben, etwas, das der Wirklichkeit standhält. Und Anselm 



Paul Konrad Kurz 296 

weiß und schreibt nieder: •Der Gott des 138. Psalms sah mich im blanken 
Münchner Märzlicht sitzen und schreiben: LIEBE (Arbeitstitel). Entwurf 
eines Sachromans im Auftrag von Frau Melanie Sugg. Sie will kein Hohes, 
eher ein Genaues Lied." Im 138. Psalm redet der verfolgte Mensch mit 
dem allwissenden und allgegenwärtigen Gott, dessen Allgegenwart er 
geradezu thematisiert. 

Der Psalm wird von Walser nicht - wie es wahrscheinlich ein christ- 
licher Dichter getan hätte - zitiert. Aber er ist da, ausdrücklich im Bewußt- 
sein des Autors. Das 4. Kapitel im Romanteil •Wörter für die Liebe" 
schließt: •Also sah mich der Große Bruder des 138. Psalms wieder sitzen 
und schreiben vom März bis April und im April." Es scheint, daß der 
Autor Walser zu dieser Zeit Bischof Robinsons •Honest to God" (•Gott 
ist anders") gelesen hat. Robinson stellt über den Psalm im Anschluß an 
Paul Tillich eine lange Betrachtung an. Aus diesem •locus classicus", 
schreibt er, •hat die klassische Theologie ihr Bild von einem allmächtigen 
Wesen außerhalb der Welt, jenseits von uns, entworfen, das alles vermag, 
alles weiß und über allem mit nimmermüden Augen wacht - eine Art 
himmlischer ,Big Brother'". Walser hat das Wort vom •Großen Bruder" 
aufgenommen. Den sechs Romanteilen stellt er jeweils ein methodisches 
oder deutendes Zitat voran, dreimal ein Augustinus-Zitat über die Not des 
Gedächtnisses (•Das Gedächtnis ist gleichsam der Magen der Seele", 226), 
einmal Shakespeare, einmal Heinrich Hertz und einmal, an zweiter Stelle, 
Psalm 22, 22: •Befrei mich aus des Löwen Rachen, / Mich Armen vom 
Gehörn des Einhorns." Es ist das berühmte Klagelied, das dem leidenden 
und sterbenden Messias in den Mund gelegt wird. •Mein Gott, mein Gott, 
warum hast du mich verlassen?" beginnt der Psalm. Bei aller Ironie ist die 
Beziehung der Schreibsituation, das Nicht-fertig-werden mit dem Schrei- 
ben über, und indirekt mit Liebe und Geschlecht selbst nicht zu überhören. 
Die Übertragung von religiösem Vokabular in den profanen Bereich, die 
den ganzen Roman durchläuft, hat zwar den ästhetischen Reiz der Auf- 
findung und Übertragung, aber eben doch bei aller Entmythologisierung 
auch den Reiz der neuen Mythisierung. Im neuen Roman •Die Gallistl- 
sche Krankheit" (1972) hat der Umschlag des Josef Georg Gallistl vom 
kranken, dahinsiechenden, in dieser kapitalistischen Welt ausweglos dem 
Ableben verfallenden Helden zum gesundenden, Frühling und Zukunft 
und neues Leben in der kommunistischen Partei atmenden Josef Georg 
den Charakter einer Konversion und Auferweckung. Religiös Enttäuschte 
sind allemal gute Konvertiten. Immerhin schrieb Martin Walser: •Chri- 
stentum ist auch ohne Herrschaft vorstellbar, Kapitalismus nicht" (Die 
Zeit, 3. März 1972). Die Gegnerschaft ist deutlich. 



Auf der Suche nach dem Religiösen in der zeitgenössischen Literatur 297 

Das Phänomen des Religiösen muß literarisch neu durchdacht werden 

Unsere Gesellschaft ist längst nicht mehr monolithisch christlich, auch nicht 
mehr zweikonfessionell. Christliches und Kirchenchristliches, Christliches 
und Religiöses sind nach dem Zeugnis der Religionssoziologen offenbar 
nicht mehr identisch. Wenn man heute nach dem Religiösen in der zeitge- 
nössischen weltlichen Literatur fragt - und es wäre gut, die Frage nicht 
gänzlich zu unterlassen - muß man zunächst das Feld dieses Religiösen 
neu ins Auge fassen. Um einen Gegenstand wahrzunehmen, muß das Auge 
mit einer dem Gegenstand angemessenen Optik ausgestattet sein. •War 
nicht das Auge sonnenhaft", sagt Goethe. Wir nehmen nur wahr, wo wir 
bereits eine Voreinstellung haben, zumeist nur, was wir schon irgendwie 
wissen. Auf unser Thema angewandt, wer als Leser auf die •christliche 
Literatur" von gestern oder vorgestern eingestellt ist, findet unter den 
Zeitgenossen wenig und kann nur enttäuscht sein. Daß der mit solchen 
Erwartungen ausgestattete Leser zunächst einmal über sich selbst und über 
sein Auge enttäuscht sein müßte, das sagen ihm unsere Sonntagsblätter 
leider nicht. So viele Christen urteilen, bevor sie wahrnehmen. Es war 
schon immer leichter, Wahrheit zu besitzen als sich ihr auszusetzen. Als 
hätte die Armut Jesu nicht mit Ausgesetztsein zu tun. 

Formen des Religiösen, auch des Ersatz- und Pseudo-Religiösen, sind 
in unserer Gesellschaft allenthalben wahrnehmbar. Die verschiedenen 
•Wellen" zum Beispiel, von der •Bewältigungswelle" (d. i. der Vergan- 
genheit) über die Wohlstandswelle bis zur Protest- und zur Sex- und 
Drogenwelle, nicht zu reden von der Jesus-Welle, haben, in unterschied- 
licher Hinsicht, religiösen Charakter. Er reicht von Buße, Freiheit und 
Veränderung über Formen der Bewußtseinsarbeit und Erweckung bis zu 
einer intensiveren Selbsterfahrung, zu Rausch und ekstatischer Einung, 
von Mitwissen zu Hilfe und Solidarität, auch zu Transzendenz. Soll man 
Religion einfach von Gott her definieren? Sieht nicht dieser Gott allemal 
sehr verschieden aus? •Die Formulierung eines Begriffs der Religion führt 
vor kaum lösbare Schwierigkeiten. Will man sich nicht mit terminologi- 
schen Festsetzungen begnügen, sondern mit dem Begriff zugleich das 
Wesen der Religion anzeigen, so gerät man zwangsläufig in die Problema- 
tik apriorischer und aposteriorischer Erkenntnismöglichkeit überhaupt. 
Angesichts dieses Dilemmas empfiehlt sich die Methode der Phänomeno- 
logie", schreibt Heinz Robert Schlette im •Lexikon für Theologie und 
Kirche". Die Vorstellungs-, Ausdrucks- und Wertwelt der Religion ist in 
der Geschichte keineswegs konstant geblieben. Religion im weitesten Sinn 
hat ein Mensch, wenn er sein Leben in Beziehung setzt zu einem Sinn- 
Grund, der das Einzelwesen und die Gesellschaft überschreitet, der alle 



Paul Konrad Kurz 298 

Lebensbereiche des Menschen anspricht, ausrichtet und richtet und also 
absoluten Charakter annimmt. Insofern diesem Absoluten zugleich der 
Charakter des Heiligen zukommt, unterscheiden sich die Religionen von 
quasi-religiösen Zügen in Kommunismus und Humanismus. 

Auch Paul Tillichs Definition von Religion als •Tiefe", als Seinstiefe, 
könnte für eine literarische Betrachtung helfen. •Die Tiefe des Denkens 
ist ein Teil der Tiefe des Lebens ... Der Name der unendlichen Tiefe und 
des unerschöpflichen Grunds alles Seins ist Gott... Der Name des unend- 
lichen und unerschöpflichen Grunds der Geschichte ist Gott. Das ist es, 
was das Wort Gott bedeutet und worauf die Worte .Reich Gottes' und 
.göttliche Vorsehung' hindeuten ... Vielleicht solltet ihr diese Tiefe Hoff- 
nung - einfach Hoffnung - nennen. Denn wenn ihr im Grunde der Ge- 
schichte Hoffnung findet, seid ihr einig mit den großen Propheten, die in 
die Tiefe ihrer Zeit schauen konnten"3. 

Züge der Herstellung eines intensiveren und geradezu absoluten Ge- 
wissens der Verantwortung für alle Menschen sowie die Sehnsucht nach 
und Ausdrucksformen von Transzendenz sind in der heutigen weltlichen 
Literatur auf Schritt und Tritt zu beobachten, zum Beispiel auch bei Hans 
Magnus Enzensberger. Leichter zu erkennen sind die philosophischen Aus- 
drucksformen bei Bloch oder Marcuse. 

Und nun das Schwierigste, wogegen einige Christen sofort Einspruch 
erheben werden, weil sie klar definierte, dogmatische Begriffe in Gefahr 
sehen. Es ist dazu nochmals zu sagen, daß es zunächst nicht um die Auf- 
findung des Christlichen in dogmatischer Reinheit geht, sondern um die 
Auffindung des Religiösen überhaupt in einer Literatur, die auf den ersten 
Blick nichts damit zu tun zu haben scheint. Hat zum Beispiel das •Gesetz", 
von dem der Christ nach Paulus durch Jesus befreit wurde, vielleicht (ent- 
fernt) etwas mit dem ungeheueren Verlangen der heutigen Menschen nach 
Befreiung von •Herrschaft" über Menschen durch Menschen zu tun? Be- 
freiung von Herrschaft ist ein großes Thema heutiger Literatur. Hat das, 
was biblisch als •Erlösung" bezeichnet wird, etwas mit •Veränderung" 
oder •Befreiung" zu tun? Vielleicht meint das biblische Wort •Erlösung" 
einen beträchtlichen Teil dessen, was viele Menschen heute •Veränderung" 
nennen. Ein Mann wie Brecht meinte mit •Veränderung der Verhältnisse" 
durchaus das Gut- und Freundlichwerden des Menschen und seine Befrie- 
dung in diesen Verhältnissen. Jesus hat mit dem Gebot der •Liebe" - man 
denke an das Gleichnis vom •barmherzigen Samariter" oder an die Pflicht 
zur wiederholten, aktiven Vergebung - offenbar nicht bestimmte Regeln 
festgesetzt, sondern eine Sensibilität für den anderen. Wenn also ein 

* P. Tillich, In der Tiefe ist Wahrheit (Stuttgart 1952), 51 ff. 



Auf der Suche nach dem Religiösen in der zeitgenössischen Literatur 299 

Schriftsteller heute die Kontaktlosigkeit und Gleichgültigkeit moderner 
Menschen anzeigt, das gefühllose, routinierte Desinteresse am anderen 
kritisiert, wenn er den rücksichtslosen Wohlstandsdruck, die Erfolgs- und 
Prestigezwänge, die Sensibilität für den anderen gerade nicht zulassen, 
bloßstellt, hat er per modum negationis - man nennt das Gesellschafts- 
kritik - das erschreckende Fehlen und die Unterdrückung der Liebe in die- 
ser Gesellschaft und damit indirekt auch ihre Gottlosigkeit und Gleichgül- 
tigkeit gegenüber Jesus und angesichts unserer Rede von Christlichkeit 
und Religion dargestellt. Sollte die Intensität der Darstellung den Leser 
erschrecken (statt ihn einzulullen und ihn und die Gesellschaft in ihrer 
Lüge zu bestätigen), so könnte sich Erkennen einstellen, könnten Katharsis 
(Trauer), Buße, Veränderung möglich werden. 

Zugegeben, viele fordern heute eine •Veränderung" mehr aus dem 
Horizont der soziologischen Utopie als aus dem Auftrag Jesu. Wenn zeit- 
genössische Literatur diese aggressive, wölfische, ausbeuterische Welt 
(jeder ist auf seinen Vorteil und Machtvorsprung bedacht) durch Sartire 
bloßstellt und in der Groteske anklagt, so wäre zumindest die mögliche 
Verbindung zum Religiösen nicht von vornherein auszuschließen. Sie 
könnte vom Autor mit gemeint sein, vom wachen Leser durch eigene Be- 
wußtseinsarbeit hergestellt werden. Warum reden Soziologen und Schrift- 
steller heute oft mehr von einer qualitativen Veränderung zu einer Art 
•eschaton" als Christen? Warum mußten sie das •Prinzip Hoffnung" neu 
ins Bewußtsein dieses von einer christlichen Gesellschaft getragenen, aber 
untergangsgestimmten Jahrhunderts einbringen? Jesus forderte eine radi- 
kale neue Sensibilität des Menschen gegenüber dem Menschen, so sehr, 
daß jene, die diese neue Sensibilität verweigerten, ihn umbringen ließen. 
Der Sache nach haben Kunst und Literatur immer mit einer neuen und 
intensiven Sensibilität für den Menschen und seine Welt zu tun. Unter 
soviel Angst ist offenbar nicht auszutreiben die Vorstellung von einer Zeit 
ohne Angst, unter soviel Entfremdung die Sehnsucht nach Selbstwerdung, 
unter soviel Morden das Verlangen nach Leben, unter soviel Vereinzelung 
die Mitmenschlichkeit des Du. Wenn die Bejahung eines Letzten im Men- 
schen und eines dem Menschen übergeordneten Grunds und Sinns Religion 
ist, dann haben wir es bei diesen und ähnlichen Äußerungen mit Religion 
zu tun. 

Da schreibt Günter Herburger eine Pop-Utopie •Jesus in Osaka". Die- 
ser Jesus ist eine Gegenfigur zu Jesus aus Nazaret und Jesus aus Rom. 
Trotz aggressiver Kreuzabnahme und verpopter Fortschrittsutopie werden 
Bilder eines befreiten Lebens entworfen. Jesus befreit die Menschen mit 
Hilfe der Technik zu sich selbst. In seinen Kindergeschichten •Birne kann 
alles" läßt Herburger seine technische Märchenfigur, die Glühbirne als 



Paul Konrad Kurz 300 

•technischer Gegenstand mit menschlichen Eigenschaften", unter anderem 
•den Gerechtigkeitssinn Jesu besitzen" (Vorwort). In einer der Geschichten 
passiert ein Verkehrsunfall. Die Leute gaffen und helfen nicht.: 

Da fliegt die Birne durch die Unterführung in die Kirche und ruft? •He, Jesus, 
wir brauchen dich! Draußen liegen Verletzte. Komm herunter von deinem 
Kreuz!" •Sofort", sagt Jesus. •Ich muß mir nur noch die Nägel aus Händen 
und Füßen ziehen." Er macht sich vom Kreuz los und steigt herunter. Birne, 
die neben ihm herschwebt, zeigt ihm den Weg durch die Unterführung. Auf 
der Straße stillt er sofort die Wunden der Verletzten. Einen Sterbenden belebt 
er wieder durch Mund-zu-Mund-Beatmung. Die Neugierigen, die nur zuge- 
sehen und nichts getan haben, staunen, wie leicht es diesem Mann aus der 
Kirche fällt, Verletzten zu helfen. •Jeder kann helfen", ruft Jesus. •Ihr müßt 
nicht staunen, sondern handeln." •Jesus, Jesus", ruft die schöne Frau. •Das ist 
Jesus! Er ist von seinem Kreuz gestiegen." •Jesus, Jesus", rufen alle. Sie heben 
ihn hoch und tragen ihn in die Kirche zurück. Sie können sich nicht vorstellen, 
daß es Jesus auch außerhalb der Kirche gibt.. .*. 
Viele von uns können sich in der Tat nicht vorstellen, daß es Jesus und 

Religion auch außerhalb der Kirchen geben könnte. Jesus selbst war offen- 
bar kein Vertreter des Tempels, keine priesterliche Sakralgestalt, kein 
sakrales Inbild, das man hüten mußte, sondern ein Mensch mit einer ver- 
blüffenden, aus Bewußtsein und Erfahrung geborenen Freiheit. Es ist den 
Christen in unseren Gegenden in mehr als einem Jahrtausend offenbar 
nicht gelungen, diese Gesellschaft zu einer wahrhaft christlichen zu machen. 
Wenn Schriftsteller heute von einer Wirklichkeitserfahrung und Vorstel- 
lungswelt von außerhalb des verfassungsmäßig Christlichen antreten, soll- 
ten ihnen das Christen nicht von vornherein zum Vorwurf machen. 

Transzendenz und Epiphanie als Wahrnehmung und literarischer Aus- 
druck 

Es wäre auch neu zu fragen nach Ausdrucksformen der •Epiphanie" und 
der •Transzendenz" in der modernen und zeitgenössischen Literatur. Die 
Transzendenz bei Kafka, Döblin, Musil, Benn, bei den •Dichtern" also. 
Gottfried Benn sagte in der Rede auf Heinrich Mann (1931), daß Kunst 
überhaupt •die letzte Transzendenz innerhalb des großen europäischen 
Nichts" sei. Benn plädierte hier für das Artistenevangelium, die Über- 
schreitung der inhaltlichen Wertverluste des europäischen Geistes durch 
künstlerische Form. Anders manifestiert sich Transzendenz als Überschrei- 
ten eines bloß vordergründigen Bewußtseins bei Kafka. Um 1919/20 
notiert er in seinen Oktavheften: •Schreiben als Form des Gebets." Gustav 

4 G. Herburger, Birne kann alles, Sedisundzwanzig Abenteuer geschickten für Kinder (Neu- 
wied und Berlin 1971), 79. 



Auf der Suche nach dem Religiösen in der zeitgenössischen Literatur 301 

Janouch spricht zu Beginn der zwanziger Jahre mit Kafka wiederholt über 
Dichtung, Dichtung im Gegensatz zu •Literatur". Kafka: •Dichtung er- 
weckt." Janouch: •Dichtung tendiert also zu Religion." Kafka: •Das würde 
ich nicht sagen. Zum Gebet aber sicherlich." Musils Suche nach dem •ande- 
ren Zustand", nach mystischer Transzendenz im •Mann ohne Eigenschaf- 
ten" ist bekannt. Walter Muschg, der Herausgeber der Werke Döblins, 
nennt in seinem Nachwort •Berlin Alexanderplatz" •Döblins erste christ- 
liche Dichtung": 

Die im •Manas" geschehene große Wendung nach innen setzt sich durch, nur 
nicht in indischer, sondern in christlicher Bildersprache. Vor allem das Alte 
Testament wird als Kontrapunkt zum Großstadtlärm hörbar. Am Beginn des 
zweiten Buches, wo der entlassene Biberkopf sein Leben von vorn anfängt, 
taucht zum erstenmal die Geschichte von Adam und Eva auf, deren Anklänge 
seine ersten Erlebnisse begleiten. Im vierten Buch, nach dem ersten Rückfall, 
setzt ihn Döblin mit Hiob gleich und läßt ihn innerlich dessen Leiden und Ver- 
suchungen durchmachen. Hier und im fünften Buch... setzen die pessimisti- 
schen Sätze des Predigers über die Nichtigkeit des Menschen ein, auch der 
Prophet Jeremia hat das Wort. Das sechste Buch, wo das Verbrecherleben wie- 
der nach Biberkopf greift, bringt das Bild der Hure Babylon aus der Apoka- 
lypse, das bis zum Schluß als Sinnbild für das Versinken im Bösen auftritt; hier 
wird auch unvermittelt die Erzählung von der Opferung Isaaks eingeschoben. 
Im siebenten und achten Buch drängen sich Worte des Predigers über die Un- 
abänderlichkeit und Ungerechtigkeit alles Geschehens vor. Da diese Bibelstel- 
len in Abständen immer wieder anklingen, verstärkt sich der religiöse Unter- 
ton immer mehr; schon in der Heilsarmeeszene wird ja das Bekehrungsmotiv 
angeschlagen. Das Heilige mischt sich in das Profane, man spürt, daß auch 
ganz unheilige Episoden eine religiöse Bedeutung haben ... Der Roman endigt 
als Mysterium von der Wiedergeburt des Menschen, das der Expressionismus 
so oft gestaltete... 

Wir haben in der jüngsten Literatur von der Transzendenz z. B. bei 
Martin Walser gesprochen. Heinrich Böll wurde nicht ausdrücklich er- 
wähnt, weil das Christliche und sogar Katholische bei ihm offensichtlich ist, 
seine Substanz ausmacht. Noch in Wolfgang Hildes heimers Roman •Tyn- 
set" (Frankfurt 1965) kann man einen Zipfel von Transzendenz entdek- 
ken. Der Name selbst erscheint als Chiffre für einen Ort und eine medita- 
tiv-intellektuelle Suche nach Transzendenz, wobei der Kontakt mit der 
vielfältig zerstreuenden Oberflächenwelt sozusagen ausgerastet wird. Viel- 
leicht läßt sich die Sehnsucht nach Transzendenz sogar noch in den popig- 
frivolen Stereotexten •Vom Leben und Lernen" des Peter 0. Chotjewitz 
aufdecken. 

Durch viele zeitgenössische Texte laufen Züge, die man als •Transzen- 
denz des Schmerzes"' bezeichnen darf: hier die Hiob-Gestalt als Narren- 



Paul Konrad Kurz 302 

gestalt, dort eine anonyme Überwältigung, die dem Menschen auflauert, 
hier und dort die Verdunkelung des Gottesbildes, ein Zurückweichen, ein 
Abstand, das Auseinandertreten von Gott und Mensch, die Verkleinerung, 
die Nichtfaßbarkeit der Ferne. Erich Przywara, der in seinen Exerzitien- 
betrachtungen die Formel •Deus semper major" (•Gott, der je größere") 
geprägt hat, wurde im Alter auf die Formel •Deus semper minor" (•Gott, 
der je kleinere") gestoßen. Eine geradezu unendliche Formel, auch für die 
Literatur. Man denke an Beckett, an Kafka, an Brecht, an Paul Celan. 

Der Soziologe Peter L. Berger erregte jüngst Aufsehen mit seinem Buch 
•Auf den Spuren der Engel. Die moderne Gesellschaft und die Wieder- 
entdeckung der Transzendenz" (1970). Berger legt dar, daß die •ein- 
dimensionale Gesellschaft" mit ihrem uniformierenden Bewußtsein auf 
religiöse Transzendenz verzichtet - was nicht ausschließt, daß sie ihrer- 
seits Pseudoformen ausbildet. Eine •kognitive Minderheit" hält nach seiner 
Meinung an religiösen und metaphysischen Deutungen der Wirklichkeit 
fest. Es wäre theologisch wichtig, meint Berger, die verschwiegenen Be- 
dürfnisse nach und heutige Ausdrucksformen von Transzendenz zu erken- 
nen. Er nennt einige Beispiele: die tröstende Geste der Mutter, die das 
(numinose) Urvertrauen des Kindes wiederherstellt; das Spiel, das die 
Bindung an Zweck, Ort und Zeit partiell außer Kraft setzt; der Humor, 
der die Gegenwart als vorläufige, nicht letztgültige Dimension transzen- 
diert (im Gegensatz zum totalitären Ernst der Weltverbesserer); der 
Schrecken, der im Innewerden großer Schuld (z. B. bei Eichmann), aber 
auch und gerade in der Kunst angesichts des Schönen (man denke an Rilke 
oder den jungen Joyce) sichtbar werden kann. •Spiel" und •Humor", das 
elementare Staunen oder Erschrecken, die Erfahrung oder der Ausdruck 
von Freiheit sind zentrale Vorstellungs- und Ausdruckskategorien der 
Dichtung und Literatur, aber auch der Religion, worauf Moltmann neuer- 
dings aufmerksam macht5. Vielleicht steckt auch im •Zweifel", der sich in 
der zeitgenössischen Literatur so breit macht, eine Form von Transzendenz; 
Zweifel schon bei Kafka, im •Jugendbildnis des Dichters" von Joyce. 
Zweifel heute an allen Systemen und geistigen Schnellgaststätten mit par- 
teilichen Nutzungsrechten6. 

5 •Huizinga und van der Leeuw haben gezeigt, daß Religion keineswegs nur aus Not 
geboren ist (wie Marx meinte), sondern viel mehr noch in Spiel, in der Darstellung, Phan- 
tasie gründet. Im Fest mit den Göttern beschworen Menschen nicht nur magisch die Götter 
zur Hilfe in Not, sondern sie stellten sich und ihr Leben auch vor dem Ganz-Anderen der 
Götter dar, um ihnen wieder zu entsprechen wie im Ursprung der Zeit" (J. Moltmann, 
Die ersten Freigelassenen der Schöpfung. Versuche über die Freude an der Freiheit und 
das Wohlgefallen am Spiel [München 1971]). - Zum Spiel in der Literatur s. A. Liede, 
Dichtung als Spiel, 2 Bde. (Berlin 1963). Zu Spiel, Fest und befreiender Narrheit siehe 
H. Cox, Das Fest der Narren (Stuttgart 1970). 
• Zum  •Zweifel"  bei Dürrenmatt und  anderen Zeitgenossen siehe P. K. Kurz,  Über 



Auf der Suche nach dem Religiösen in der zeitgenössischen Literatur 303 

Den schwierigen, weil stets relativen Begriff der Transzendenz und ihre 
Problematik in der fortgeschrittenen Industriegesellschaft hat der prote- 
stantische Theologe Jürgen Moltmann in seinem Aufsatz •Die Zukunft als 
neues Paradigma der Moderne" jüngst dargelegt. Die Erfahrung der 
•Grenze" und die Versuche des Ubersteigens wurden in der Geschichte auf 
verschiedene Weise gemacht. Heute •wächst das Gefühl der Entfremdung 
durch soziale Verdinglichung und politische Ohnmacht des einzelnen. Und 
aus diesem Leiden des Menschen an seiner eigenen Welt, die ihren Schöp- 
fer versklavt, entstehen neue, ekstatische Formen der Transzendenzver- 
suche und -erfahrung." Dabei entsteht freilich ein Problem, das auch und 
gerade wiederum literarisch sichtbar wird. •Die sich festigende, sich ver- 
selbständigende und netzartig sich immer dichter um den Menschen for- 
mierende Immanenz seiner eigenen Welt setzt eine freischwebende Tran- 
szendenz der in ihrer Welt heimatlos gewordenen Seele frei. Da die 
moderne Subjektivität nicht mehr in der Lage ist, ihre eigene Welt zu 
beherrschen, wird die innere Transzendenz ein Übersteigen der gegenwär- 
tigen gesellschaftlichen Systeme in Richtung auf eine qualitativ andere 
Zukunft. Der neue Glaube: Das ,Ganz-Andere' der Transzendenz wird 
dann als das ,Ganz-Ändernde' begriffen und das ,Uberschreiten' als das 
Veränderung der Geschichte von ihrer qualitativ neuen Zukunft her"7. 

Transzendenz drückt sich literarisch bisweilen mehr sprachlich-formal 
als inhaltlich aus. Romano Guardini hat schon 1959 in seinem Vortrag 
,Die religiöse Sprache' Texte und Autoren einbezogen, die nicht im her- 
kömmlichen Sinn als christlich religiös bezeichnet werden können. Da 
schreibt zum Beispiel Paul Klee unter die Zeichnung eines Engelwesens: 
•Einst werd ich liegen im Nirgend / bei einem Engel irgend." Guardini 
zitiert ausgiebig Rilke. Auch Hans Arps •Wortträume" könnten heran- 
gezogen werden. Guardini dachte an intensive dichterische Texte, die, 
indem sie Welt und Dinge (und Träume) durch Sprache erscheinen lassen, 
diese •öffnen" und auf ein Anderes, nicht mehr rein Weltliches verweisen, 
zu einer •neuen Sinn-Realisation" führen. Sie machen •Transzendenz" 
sichtbar durch •Epiphanie", im Sinn von Joyce, wie gleich noch zu zeigen 
sein wird. •Das Religiöse bejaht, intensiviert, erhöht das Welthafte und 
stellt es zugleich in Frage, erschüttert es, führt von ihm weg - so sehr, daß 
es den Erfahrenden mit allem Welthaften in Konflikt bringen kann. Dieses 
Doppelverhältnis kehrt in der religiösen Aussage wieder und gibt ihr ihre 
eigentümlich dialektische Struktur. Sie kann sich jedes Weltelement aneig- 
nen und es auf das Numinose übertragen; die religiöse Literatur aller Zei- 

moderne Literatur III (Frankfurt 1971) 61 ff. Zum •Zweifel" mehr theologisch siehe 
G. Rein (Hrsg.), Dialog mit dem Zweifel (Stuttgart 1970). 
7 In: Internationale Dialogzeitschrift (Freiburg 1969), 2-13. 



Paul Konrad Kurz 304 

ten und Völker zeigt es. Das tut sie aber so, daß sie zugleich die Sicherheit 
seines irdischen Standes, seine welthafte Dichte und Eindeutigkeit auflok- 
kert. Sie meint zunächst das betreffende Weltelement; durch es hindurch 
aber ein Anderes; jenes Andere, das in der religiösen Erfahrung zur Gege- 
benheit gelangt" (Guardini). 

In seiner Nietzsche-Dissertation macht Manfred Kaempfert, im Anschluß 
an Guardini, auf den Transzendenz-Charakter der Sprache bei Nietzsche 
aufmerksam. Nietzsche, schreibt er, •kennt Augenblicke, in denen etwas, 
das jenseits unseres Wesens liegt, zu einem Diesseits wird. Die Welt redet 
in stummer Sprache Offenbarung des Seins; besonders sind es die ausge- 
zeichneten Zeiten Mittag und Mitternacht, an denen sie sich dafür öffnet"8. 

Der Begriff •Epiphanie" sollte in diesem Zusammenhang neu bedacht 
werden. Christen kennen das Wort vom Epiphaniefest am 6. Januar (Er- 
scheinung der Magier, Taufe am Jordan, Weinwunder in Kana). Epiphanie 
heißt Aufleuchten, Erscheinung, meint ein plötzliches Hellwerden des Ver- 
borgenen oder so für gewöhnlich nicht Angeschauten. Der junge James 
Joyce hat, von Thomas von Aquin herkommend, in seiner Ästhetik eine 
ausdrückliche •Epiphanie"-Lehre entwickelt. Sie ist der zentrale Punkt sei- 
ner Ästhetik und darin dem Brecht'schen Verfremdungseffekt vergleichbar. 
Die Richtung des Erkennens ist jedoch gänzlich verschieden. Für Joyce ist 
Kunst Epiphanie, Aufleuchten der •Seele", des Wesens eines Dings, eine 
Dynamik, die kontemplativ verläuft. Für Brecht ist Kunst zwar auch Erken- 
nen, aber vorab zur Herstellung einer neuen Gesellschaft, eine dynamische 
Anstrengung, die das Ästhetische übersteigt. 

Im Anschluß an Thomas von Aquins Definition der Schönheit (•schön ist, 
was beim Anschauen Wohlgefallen erregt") erörtert Stephan Daedalus - 
das kaum verhüllte Rollen-Ego des Autors - die drei Aquinatischen Eigen- 
schaften der Schönheit: •integritas, consonantia, claritas". •Schönheit", sagt 
er, •erfordert dreierlei: Integrität, eine Ganzheit, Symmetrie und Strah- 
len". Stephan erklärt seinem Freund Cranly, er habe die dritte Eigenschaft 
lange nicht begriffen. Thomas sage, •claritas est quidditas", und das sei das 
Aufleuchten des Wesens, die Wesenserkenntnis. •Diesen Augenblick nenne 
ich Epiphanie. Zuerst erkennen wir, daß es eine organisierte und komposite 
Struktur hat und tatsächlich ein Ding ist. Und wenn die Beziehung der Teile 
ausgezeichnet ist, wenn die Teile der besonderen Absicht entsprechen, dann 
erkennen wir, daß es das Ding ist, welches es ist. Seine Seele, seine Weisheit 
kommt aus dem Kleid seiner äußeren Erscheinung auf uns zu. Die Seele 

8 R. Guardini, Die religiöse Sprache, in: Die Sprache (Vortragsreihe der Bayerischen 
Akademie der schönen Künste), München 1959, 30 f. M. Kaempfert, Säkularisation und 
neue Heiligkeit. Religiöse und religionsbezogene Sprache bei Friedrich Nietzsche (Berlin 
1971), 289 f. 



Auf der Suche nach dem Religiösen in der zeitgenössischen Literatur 305 

des gewöhnlichsten Objekts, dessen Struktur so bestimmt wird, scheint uns 
zu strahlen. Das Objekt vollendet seine Epiphanie". Im •Jugendbildnis des 
Dichters" kommt Joyce nochmals auf die Epiphanielehre zurück. Der junge 
Joyce hat sich Notizhefte als •Epiphaniehefte" angelegt. Sie waren so etwas 
wie die Skizzenbücher der Maler, die ihm •eine plötzliche geistige Mani- 
festation", •die zartesten und flüchtigsten Augenblicke" sammeln sollten9. 

Zweifellos meint Eduard Mörike in seinem berühmten Gedicht •Auf 
eine Lampe" mit der Schlußzeile jenes Aufscheinen, das Joyce als Epipha- 
nie bezeichnet: •Was aber schön ist, selig scheint es in ihm selbst." Auch 
in der neueren und zeitgenössischen Literatur gibt es mehr •Epiphani- 
sches" als der Leser gemeinhin erwartet. 

Das sind einige Überlegungen zum Thema •Auf der Suche nach dem 
Religiösen in der zeitgenössischen Literatur". Peter Handke, der wie Grass, 
Walser oder Böll sein christkatholisches Trauma mitbekommen hat und 
durch Polemik und religiöse Abstinenz Vergangenheitsbewältigung zu 
treiben versuchte, läßt in seiner jüngsten Erzählung •Der kurze Brief zum 
langen Abschied" (1972) seinen Ich-Erzähler in einer katholischen Kirche 
sinnieren: 

Die Religion war mir seit langem zuwider, und trotzdem spürte ich auf ein- 
mal eine Sehnsucht, mich auf etwas beziehen zu können. Es war unerträglich, 
einzeln und mit sich allein zu sein. Es mußte eine Beziehung zu jemand ande- 
rem geben, die nicht nur persönlich, zufällig und einmalig war, in der man nicht 
nur durch eine immer wieder erpreßte und erlogene Liebe zueinandergehörte, 
sondern durch einen notwendigen, unpersönlichen Zusammenhang. Warum 
hatte ich zu Judith (d. i. seine Frau, die sich von ihm getrennt hat) nie so beden- 
kenlos freundlich sein können wie jetzt beim Anblick dieser Kirchenkuppel, 
oder dieser Wachstropfen auf dem Steinboden? Es war scheußlich, mit einem 
solchen Gefühl nicht aus sich heraus zu können. So mußte man dastehen, in 
nichts als in Gegenstände und Vorgänge vertieft, mit einer stumpfsinnigen 
Frömmigkeit10. 
Diese stumpfsinnig-technische Welt und der Einzelne in ihr, der zugleich 

sich emanzipieren (von wem?) und kommunizieren (mit wem?) will, wer- 
den neu nach Religion fragen, vielleicht nach einer weniger verwalteten, 
sicher nach einer Religion, die zur Kommunikation befreit und Kommuni- 
kation stiftet. Welt und Religion und der Mensch im Spannungsfeld beider: 
das ist das neue Thema der stets sich erneuern müssenden Religion und Li- 
teratur*. 

9 J. Joyce, Stephan Daedalus (Frankfurt 1963, Fisdierbücherei), 153 f. Siehe dazu W. Höl- 
lerer, Die Epiphanie ah Held des Romans, in: Akzente 1961, 125-156, 275-285. 
10 P. Handke, Der kurze Brief zum langen Abschied (Frankfurt 1972), 165. 
* Von P. K. Kurz  erschienen im  Knecht-Verlag,  Frankfurt,  Über moderne Literatur. 
Standorte und Deutungen. Bd. I 1967 (S.Auflage 1970), Bd. II 1969, Bd. III 1971. 




