BUCHBESPRECHUNGEN

Heilige Schrift

Schierse, Franz Joseph: Jesus von Na-
zareth (Griinewald-Materialbiicher 3).
Mainz, Griinewald 1972. 284 S., Sn.
DM 24,~-.

In der augenblicklichen ,, Jesus-Welle“ be-
deutet dieses Material-Buch sicher eine Hil-
fe fiir viele Religionslehrer, Katecheten,
Dozenten usw. Aber es ist ein Material-
Budh, d. b.: es handelt sich keineswegs um
eine fundamentaltheologisch konsequent
durchdachte Einfiihrung in den Christus-
Glauben, sondern um Meinungen, Infor-
mationen, Gutachten und Denkanstifie ver-
schiedener Provenienz und Perspektive iiber
Jesus. Die Sammlung ist gekennzeichnet
durch eine mafivolle, aber deutliche Pole-
mik gegen die bisherige ,Absperrungstak-
tik“ der Kirchen ,gegeniiber der kritischen
Evangelienforschung® (9). Der Herausge-
ber mochte ,die breite, mit Wundern und
iibernatiirlichen Fakten gepflasterte Stra-
Be des fritheren Jesusverstindnisses verlas-
sen® (155) und hilt die historisch-kritisch
rekonstruierte Jesusgestalt offenbar fiir
einen festen Orientierungspunkt unseres
personlichen und gesellschaftlichen Lebens.

Wertvoll scheinen mir vor allem die Aus-
filbrungen des praktischen Teils (Auswer-
tung) mit grundsitzlichen Erwdgungen zur
Erwachsenenbildung — und Themenvor-
schligen fiir Gruppengespriche und Po-
diumsdiskussionen. Auch die Anregungen
fir den Religionsunterricht (Grundschule!,
Mittel- und Oberstufe) verdienen Beach-
tung, sind allerdings knapp. Dankbar ist
man schlieflich fiir die 21 Texte aus der
modernen Jesus-Literatur, die das prinzi-
piell Gesagte weiterfiihren und illustrieren,
teilweise aber auch korrigieren und ent-
schirfen.

Der grofite Teil der Sammlung besteht
aus lexikalischen Durchblicken, die jeweils
vom Herausgeber noch einmal im Hinblick
auf die Auswertung interpretiert werden.

Nebeneinander finden sich u. a. so verschie-
dene Beitrdge wie , Jesus in der Sicht des
modernen Atheismus, Humanismus und
Marxismus® (W. Post), ,Der zeitgendssi-
sche Jesus-Roman*® (P. K. Kurz) und , Jesus
als Gegenstand kirchlicher Christologie®
(P. Knauer). Uber Langeweile braudht sich
der Leser kaum zu beklagen. Er steht fort-
wihrend vor der Aufgabe, die verschiede-
nen Gesichtspunkte miteinander zu verein-
baren. Wiahrend ihm z. B. P. Knauer ver-
sichert: ,An Jesus Christus als an den Sohn
Gottes glauben kann man nicht absehend
von der eigenen Subjektivitit, sondern nur
in der Weise, dafl man sich selbst mit ihm
und um seinetwillen von Gott unbedingt
geliebt weil“ (166), liest er im Zusammen-
hang der neutestamentlichen Aspekte der
Christologie (F. J. Schierse): , Vielleicht ist
unsere Generation seit der Zeit der Apostel
fiberhaupt erst wieder in der Lage, mit eini-
ger historischer Sicherheit zu sagen, wer
dieser Mensch Jesu war und was er wollte®
(155). Schldgt man infolgedessen W. Tril-
lings ,Geschichte und Ergebnisse der histo-
risch-kritischen Jesusforschung® auf, dann
erfihrt man zwar sebr viel iiber ihre Ge-
schichte, aber die Ergebnisse fiillen kaum
zwei Seiten mit der ausdriicklichen Bemer-
kung ,Das Thema ,geschichtlicher Jesus ~
Christus des Glaubens‘ bleibt bestehen®
(211), Weitere Beitrige befassen sich mit
den Themen ,, Jesus im Urteil heutiger Men-
schen“ (A. Roper), ,Jesus im Kreis der Re-
ligionsstifter® (G. Mensching), ,Jesus und
das heutige Judentum® (W. P. Eckert),
»Die Geschichte Jesu als Modell und Kritik
gegenwirtiger Protestbewegungen® (H. G.
Link), , Jesus in der Frommigkeitsgeschichte
der Kirche“ (J. Dantscher), ,Die Sache Jesu
und die Zukunft der Kirche“ (J. Nolte).

Die Parole unserer Zeit kann nicht ,Kir-
chenbesessenheit® (J. Nolte) heifien. Eine
stirkere Beriicksichtigung der Resultate des
Zweiten Vatikanums in Schierses Material-
Sammlung wire jedoch wiinschenswert ge-
wesen. Die Betonung der Christologic zu-



Buchbesprechungen

ungunsten der Soteriologie (Kreuz und Auf-
erstehung) ist m. E. ein schwerwiegender
Mangel. Auch der heutige Mensch sucht
nicht so sehr die ,jesuanische Sache“ als
vielmehr Jesus als den Weg, die Wahrheit
und das Leben.

F.-]. Steinmetz S]

Schnackenburg, Rudolf: Schriften zum
Neuen Testament. Exegese in Fort-
schritt und Wandel. Munchen, Késel-
Verlag 1971. 504 S., brosch. DM 48,—.

Es kann nicht die Aufgabe einer kleinen
Rezension sein, diese reichhaltige Anfsatz-
Sammlung (1949-1971) des Wirzburger
Exegeten im einzelnen zu wiirdigen. Sie
bringt ohne Zweifel eine Reihe von The-
men, die nicht blof den Bibliker, sondern
allgemein den theologisch aufgeschlossenen
Laien interessieren werden. Dazu gehéren
u. a. die grundsitzlichen Abhandlungen
iiber den Weg der katholischen Exegese
und iber die Auslegung der Heiligen
Schrift in unserer Zeit, die synoptischen
Studien zum Verfahren der Urkirche bei
ihrer Jesusiiberliefernng und dber die
Spiritualitit des Magnificat, das Problem
Kirche und Parusie, sowie schlieflich die
Darstellung der Ehe und der Mitmensch-
lichkeit im Horizont des Neuen Testamen-
tes. Imponierend immer wieder die sou-
verdne Verarbeitung der einschligigen Li-
teratur.

Aktuell und interessant werden die Bei-
trige zusétzlich durch die jeweiligen Nach-
worte, die erginzend, korrigierend und
selbstkritisch den Wandel der Ansichten
und Perspektiven des V{. anzeigen, etwa in
der Form ,Heute wiirde ich nicht mehr so
entschieden wie damals fiir die erste Auf-
fassung eintreten® (127), oder: ,In der Fra-
ge, ob sich Jesus selbst als den kommenden
Menschensohn ausgegeben hat, denke ich
heute kritischer® (175). Freimiitig bekennt
er: ,Inzwischen bin ich iiberzeugt, dafl der
Epheserbrief pseudonym, nachpaulinisch
und nicht vor 80 abgefafit ist. Das hat fiir
das darin entwickelte Kirchen- und Amts-
verstindnis  erhebliche Konsequenzen
(286). Wo es ihm méglich erscheint, besteht
er andererseits nachdriicklich auf seinem
fritheren Standpunkt. Konstant ist immer

314

noch sein Fragen nach dem historischen
Grund — was Jesus selbst gesagt und ge-
tan habe. Zum Thema ,Kirche und Paru-
sie“ heiflt es: ,Die in diesem Artikel von
mir eingenommene grundsitzliche Sicht
mochte ich beibehalten. Nur in der Frage,
ob und wie weit Jesus selbst die Parusie
ins Auge gefafit und von ihr gesprochen
hat, bin ich kritischer geworden* (318). Zur
Diskussion iiber die Unaufldslichkeit der
Ehe erklirt er: ,Die Exegese kann dabei
nur einen begrenzten Dienst erweisen®
(434).

Im allgemeinen zeichnen sich die Beitrige
dadurch aus, daf sie Einseitigkeiten ver-
meiden. Geradezu charakteristisch fiir den
Stil des V{. ist das hdufige ,einerseits* und
»anderseits“. Typisch z. B. seine Stellung-
nahme zum neu entbrannten Streit um En-
gel und Teufel. ,Die Variabilitit der Aus-
sagen, die vorgeprigten Stilformen, die
vielfiltigen Wurzeln gerade bei den Sa-
tans-, Ddmonen- und Maidte-Vorstellun-
gen machen geneigt, Aussageweisen anzu-
nehmen, die nicht wértlich und real auszu-
legen sind. Auf der anderen Seite mufl man
fragen...“ (127). Um so mehr iiberra-
schen die gelegentlich auftretenden schar-
fen Urteile, z. B. ,dafl sowohl ,Mystik' als
auch ,Kultmysterinm‘, und ebenso ,Dialek-
tik* wie ,Gleichzeitigkeit® in einem existen-
tial-philosophischen Sinne fiir Paulus nicht
zutreffende, ja unpassende Denkkategorien
sind“ (888). Der letzte Satz des Bandes
kénnte auch sein Motto sein: ,Die Exegese
kann niemals letzte Antworten geben, aber
aus der Fille urkirchlichen Lebens und
dem Spannungsreichtum neutestamentlicher
Theologie das theologische und kirchliche
Gewissen wachhalten® (477).

F.-]. Steinmetz S ]

Gnilka, Joachim: Der Epheserbrief
(Herders theologischer Kommentar zum
Neuen Testament, Bd. X, 2). Freiburg,
Herder 1971. XVIII, 328 S., Ln. DM
53,—, Subskriptionspreis DM 48,—.

Der Brief an die Epeser gehort bekanntlich
zu den besonders schwer zu kommentieren-
den Schriften des NT, einmal, weil seine
Veranlassung nicht konkret ersichtlich, so-
dann, weil der religionsgeschichtliche Hin-
tergrund, von dem er abhingt, bis heute



Buchbesprechungen

umstritten ist. Der von Gnilka vorgelegte
Kommentar faflt nicht nur die bisher ge-
leistete Forschungsarbeit in ungewdhn-
lich dbersichtlicher und préziser Weise zu-
sammen, sondern treibt sie in mancher
Hinsicht voran, ohne in billige Vermitt-
lungsversuche abzugleiten.

Schon die Behandlung der Einleitungs-
fragen kann iiberzeugen. Die Adresse des
Schreibens versteht G. ,als Etikett, die den
Ort seiner Entstehung kundtut, aber auch
den Radius, fiir den es bestimmt ist“ (6).
Ihre spitere Tilgung will vermutlich den
allgemein verpflichtenden Inhalt des Brie-
fes herausstellen. Das eigentiimliche Ver-
héltnis des Eph zum Kol sieht G. so, ,dafl
der letztere die Vorlage abgab, dafl aber
beide von mannigfaltigen Traditionen um-
geben sind, die ihre (nicht identischen!)
Verfasser eigenstindig verarbeiteten® (13).
Daf Paulus als Verfasser nicht mehr in Fra-
ge kommt, ergibt sich nach der vorliegenden
Arbeit als Summe zahlreicher Argumente.
G. plidiert jedoch dafiir, daf er ein Ju-
denchrist war (sicher nicht ohne Grund,
aber auch nicht ohne jeden Zweifel). Das
Schreiben ist als liturgische Homilie zu
kennzeichnen. ,Die Adressaten werden mit
Hilfe einer Riickbesinnung auf ihre Taufe
iiber das Thema Kirche und ihr eigenes
Verhiltnis zu ihr belehrt* (33). Schlieflich
fiberwindet G. auch die in den letzten Jah-
ren zu beobachtende Ermiidung angesichts
der religionsgeschichtlichen Problematik.
Er versucht eine Ortung auf der Linie, die
Colpe und Hegermann gewiesen haben.
»Die philonische Logos- und Anthropos-
lehre kommt diesem Konzept am néchsten
(44).

Von groflem pastoralem Wert sind vor
allem die Exkurse, die der Kommentar
bietet. Sie behandeln: das Weltbild, in
Christus, die Ekklesiologie, die Eschatolo-
gie, das Christus-Lied, Hieros Gamos. Be-
sonders erwihnt sei die vorbildliche Beur-
teilung der Eschatologie: , Je présentischer
das Heil ist, desto grofier ist die Verpflich-
tung“ (128). Ahnlich treffend die Beurtei-
lung der Vorstellung vom Hieros Gamos:
»Die Idee der ehelichen Verbindung des
Messias mit seiner Gemeinde ist vom jiidi-
schen Horizont aus konzipiert, die Folge-
rungen, die daraus gezogen werden, sind

315

in das Hellenistische hinein entworfen®
(294).

Was die Vers-Exegese betrifft, so kann
hier nur gesagt werden, dafl sie wohl keine
wichtige Frage unberiicksichtigt 1dfit, sich
aber trotzdem auf das Wesentliche konzen-
triert. Die Ubersetzung ist exakt und bleibt
doch gutes Deutsch. Die griechischen Zitate
beschrinken sich auf ein (im Unterschied
zu anderen Kommentaren) ertrigliches
MaB. Nicht korrekt ist m. E. lediglich die
mehrfach wiederholte Bebauptung, dafl die
himmlische Existenz der Gemeinde im Eph
noch ,verborgen“ sei und erst in der Zu-
kunft ,offenbar“ werde. Dieses Epiphanie-
Schema hat G. zu direkt vom Kol auf den
Eph ibertragen. F.-]. Steinmetz S]

Versuche mehrdimensionaler Schrift-
auslegung, Hrsg. v. H. Harsch und
G. Voss. Stuttgart, Kath. Bibelwerk,
Miinchen, Chr.-Kaiser-Verlag 1972.
150 S., Sn., DM

Der Begriff ,Mehrdimensionale Schriftaus-
legung“ meint im Grunde das, was die alte
Theologie in den verschiedenen Lehren iiber
einen ,mehrfachen Schriftsinn“ schon lingst
zur Sprache gebracht hatte, aber infolge der
in unserer Zeit verbreiteten Einengung der
Exegese auf eine historisch-kritische Me-
thode weitgehend in Vergessenheit geriet.
Die Niederaltaicher Tagungen, iiber die
dieses Buch berichtet, versuchen diesen
Mangel aufzuarbeiten. Vertreter verschie-
dener Disziplinen kamen durch Referate
und Diskussionen miteinander ins Gesprich.
Sie haben sich ihr Thema schon insofern
nicht leicht gemadcht, als sie nicht etwa ge-
wohnliche Schriftperikopen, sondern Wun-
dergeschichten (speziell die Hochzeit von
Kana in Jo 2) nach ihrem Sinn befragten.
Man kann sich iiber diese Besinnung auf
eine tiefere und geistlichere Schriftausle-
gung zundchst nur freuven. Mit Verwunde-
rung wird man jedoch konstatieren, wie
sehr die rationalistische Engfiihrung der
zeitgendssischen Exegese zur Verarmung
fiihrt. So gesteht z. B. H. Leroy freimiitig,
dafl ibm' erst infolge der auslegungsge-
schichtlichen Referate zu Jo 2 die Anregung
kam, erneut nach dem Motiv der Hochzeit
und des Briutigams in dieser Perikope zu
fragen. Man stellt fest, daf A. Smitmans



Buchbesprechungen

fiir seine ,Anfragen der Viterexegese” das
grofie Standardwerk von H. de Lubac, Exé-
gtse médiévale, Les quatre sens de I'écri-
ture, Paris 1959, nicht einmal zitiert, ob-
wohl sein Beitrag durchaus geeignet ist, die
Aufgabe methodischer Ergidnzung der heu-
tigen Hermeneutik bewuf8t zu machen. Was
ihm an historischer Erudition und Anschau-
lichkeit abzugeben scheint, wird durch die
ikonographischen Ausfilhrungen von H.
Schade recht gliicklich erginzt, Am stérk-
sten haben mich allerdings die tiefenpsy-
chologischen Bemerkungen von H. Harsch
beeindruckt, d. h. zum Teil sind es reli-
gionsgeschichtliche Assoziationen, die er in
Erinnerung ruft (bis zur Behauptung, Ma-
ria sei in Jo 2 die Reprisentantin des Ar-
chetyps der Grofien Mutter), und man fragt
sich, ob nicht ein direkt religionsgeschicht-
licher Beitrag zusitzlich wiinschenswert ge-
wesen ware.

Was die konkrete Exegese von Jo 2 be-
trifft, lohnt sich die Miihe der Lektiire auf
jeden Fall. Zur Sprache kommen: die ge-
heimnisvolle ,Stunde® Jesu, die Bitte der
Mautter Jesu, das Wunder als Zeichen und
Erfillung, das Motiv der Hochzeit, der

Frémmigkeitsgeschichte

Ruppert, Fidelis: Das pachomianische
Monchitum und die Anfinge kloster-
lichen Gehorsams (Miinsterschwarz-
acher Studien, Bd. 20). Miinsterschwarz-
ach, Vier-Tiirme-Verlag 1971, XXX,
466 S., kart. DM 38,80.

Man erschrickt diber den Leichtsinn, mit dem
neue ,ménchische Ideen in Umlauf ge-
setzt, aber auch iber die Hartnackigkeit, mit
der iiberalterte erbittert verteidigt werden.
Der beste Weg aus dem Dilemma ist die
Riidkkebr zu den Quellen, wie es hier ge-
schieht, zn Pachomius (1 346), dem Vater
des Koinobitentums, des gemeinschaftlichen
ménchischen Lebens. P. Ruppert OSB geht
die Untersuchung an mit Fachwissen (kop-
tische Dialekte und arabische Sprache ge-
héren zum Handwerkszeug) und moderner
Problemstellung. Textvergleiche der ver-
schiedenen Uberlieferungen, subtile Analy-

316

dritte Tag, der Speisemeister, der Wein,
die Kriige, was immer in dieser zentralen
Perikope des Jo-Evangeliums zur Diskus-
sion stand. Schliefilich ist man iiberzeugt:
bei der Hodhzeit von Kana handelt es sich
~nicht um ein kleinbiirgerliches Fest, son-
dern hier geht es um das Urmysterium von
Leben und Tod, von Uberwindung des To-
des durch Auferstehung® (92). ,Die be-
wuflte Meinung des Autors kann nicht das
letzte sein“ (148).

Die das Buch abschliefenden Tagungs-
protokolle sind allzu knapp gefafit. Viele
Fragen wurden nicht ausdiskutiert, m. E.
vor allem die der Bindung des Archetyps
Christus an den historischen Jesus. Auch
wiirde man gern etwas mehr iiber die Refe-
renten erfahren, Register fehlen. Die dop-
pelte Problematik der Auslegung von Wun-
dergeschichten und der Erhebung eines
mehrfachen Sdiriftsinnes im allgemeinen
hat die Diskussion zwar bereichert, aber
offensichtlich auch belastet. Immerhin hat
sich ein Gesprich angebahnt, das unbedingt
fortgefiihrt werden sollte. Das Stichwort
miifite wohl heiflen: mebr Ekklesiologie.

F.-]. Steinmetz S]

sen, sich gegenseitig bestirkende Kombina-
tionen lassen die Uridee der pachomiani-
schen Griindung erahnen. Der Ansatz ist
breit; wir erfahren vieles iiber das Leben
in diesen Klgstern, iiber ihre innere Struk-
tur, ihre Regel, die Amtsfithrung, dber die
Schwierigkeiten zur Zeit des ersten Nach-
folgers Horsiese {die zwei Monate unter
dem Generalabt Petronius waren nur Inter-
mezzo), iber die Weiterentwicklung unter
Abt Theodor, die nicht in allem gliicklich
war. Ein Schluf8kapitel bringt die Synthese:
»Das Gehorsamsverstindnis der Pachomi-
aner®, und zieht vorsichtige Schlufifolge-
rungen fiir die Gegenwart.

Das immer noch kolportierte Bild des
pachomianischen Klosters als Méndhskaser-
ne ist auf jeden Fall falsch; was dem dh-
nelt, hat pragmatische, aber keine ideologi-
sche (Vollkommenheit, Leben der Geliibde
usw.) Griinde (vgl. 69 ff.: Klausur; 326 ff.:
Klosterdmter; 267 ff.: Vorwurf des Milita-



Budhbesprediungen

rismus). Auch die Deutung von H.Badht,
daf erst mit Horsiese etwas vom Gott der
Liebe und Barmherzigkeit zu spiiren sei
(108), mufl korrigiert werden. An vielen
Stellen zeigt Ruppert die entgegengesetzte
Entwiddung, daf namlich in der spateren
Uberlieferung ,das grofiziigige Verbalten
des Pachomius moglichst verschwiegen oder
tendenzids abgedndert wird“ (407, zusam-
menfassend fiir den Gehorsam; vgl. 370 ff.).
Die Berufung auf den Willen Gottes, die im
Ursprung der Klosterordnung ,Milde und
Riiksicht auf Schwache“ bedeutete, wird
»zur Durchsetzung einer harten Forderung®
(127). Die ,Regel“ wird gegen die Inten-
tion des Pachomius ,massiv mit géttlicher
Autoritit umkleidet* (279). Pachomius be-
kommt eine ihm fremde, quasi-inspirierte
Autoritat (176 ff.).

Das Gehorsamsideal des Pachomins war
nicht aszetische , Unterwerfung*®, als sei Ge-
horchen ein ,Gut fiir sich* (de Vogiié zu
Cassian), sondern erscheint in den frithen
Dokumenten ,ausschlieBlich als soziale Ta-
gend und ist eng mit der Dienstbereitschaft
verkniipft“ (98; vgl. 399, 411). ,Pachomius
selbst (erhebt) keinen Anspruch auf ecine
pneumatische Autoritit... und (fordert)
keine Unterwerfung seiner Mdnche unter
den Geist, der aus ihm spricht* (199). Spa-
tere Tradition erst macht ihn zum Obern mit
der Autoritit der Stellvertretung Gottes.
Sein Ideal hingegen war ,demokratisch”
(201). , Christentum und Dienst am Nach-
sten sind so fiir Pachomius von Anfang an
untrennbar miteinander verbunden® (12).
Dies (wie in der Jerusalemer Urgemeinde,
57) und nicht die spétere ,individualistisch-
asketische Interpretation® ist Sinn seiner
Griindung (81).

Es braucht nur angedeutet zu werden,
wie wichtig die theologisch griindlich be-
dachten Folgerungen sind, die Ruppert aus
diesem ,Gehorsamsideal® fiir das Ordens-
leben von heute zieht: Gehorsam weniger
als ,Annahme eines Befehls oder cines Ge-
setzes“, sondern als ,ein verantwortungsbe-
wufltes Ja zu einer groflen Aufgabe” (459).
Verdienst dieser Arbeit ist, gezeigt zu ha-
ben, dafl die modern klingende Auffassung
vom ,Gehorsam als sozialer Verpflichtung®
(897) und nicht als aszetische Leistung oder
pneumatische Ubung urdhristlich und ur-
ménchisch ist. J. Sudbrad: S§]

317

Saint Ignatius of Loyola: The Consti-
tutions of the Society of Jesus. Trans-
lated, with an Introduction and a Com-
mentary, by George E. Ganss. S. J., St.
Louis, The Institute of Jesuit Sources
1970. X1I, 420 S., Ln. § 14,50.

Im Dekret ,Perfectae caritatis® (2) ruft das
Zweite Vatikanische Konzil die Orden zur
stindigen Riidkkehr zom ,Geist des Ur-
sprungs der einzelnen Institute” auf. Will-
kommene Hilfe dafiir sind nicht nur die
kritischen Editionen bedeutender Ordens-
regeln und Ordens-Konstitutionen im Ur-
text, sondern ebenso zuverldssige und mit
historischem Kommentar versehene Uber-
setzungen in die modernen Sprachen. Fiir
die von Ignatius von Loyola in spanischer
Sprache verfafiten Konstitutionen der Ge-
sellschaft Jesu liegt nun — nach einer fran-
zésischen und italienischen — audh eine eng-
lische Ubersetzung vor. Der Ubersetzer,
Professor fiir Geistliche Theologie an der
St. Louis University und Direktor des In-
stitute of Jesuit Sources, fithrt zunichst in
den ,Geist® der Konstitutionen auf dem
Hintergrund der persénlichen geistlichen
Entwicklung des Ignatius ein. Sodann folgt
eine mehr technische Einfithrung in die
Konstitutionen, wobei Begriffe wie ,Regel®,
~Regeln“,  Konstitution®, ,Konstitutionen®,
»Deklaration“, ,Institut® usw. erklart wer-~
den, was um so niitzlicher ist, da die igna-
tianische Sprechweise in diesem Punkt
nicht immer mit derjenigen fritherer Or-
densstifter iibereinstimmt. Ein kurzer Uber-
blik iber die komplizierte Entwicklungs-
geschichte der Koustitutionen schlieflit die
Einleitung ab. Der Hauptteil des Buches
bringt die sog. ,Formula Instituti®, d. h. die
(2.) pipstliche Bestitigungsbulle von 1550,
das ,Examen Generale“ (zur ersten Infor-
mation der Kandidaten) und die zehn Teile
der Konstitutionen. Die Ubersetzung will
bei aller Treue zum spanischen Urtext doch
cin fliissig lesbares Englisch bieten. Von
grofitem praktischen Wert sind die zahl-
reichen historischen Anmerkungen zu ein-
zelnen Punkten der Ordenssatzungen; denn
nur die Kenntnis der historischen Umstinde
der Entstehung einer Bestimmung der Kon-
stitationen kann die Grundlage fiir eine
fruchtbare Diskussion iiber ihre Anpassung
an' die heutigen Umstinde im ,Geist des



Buchbesprechungen

Ursprungs“ sein. Ein dritter Teil bietet er-
ginzende historische Noten (z. B. iiber den
Namen ,Gesellschaft Jesu“ und den heut-
zutage heftig diskutierten ordensinternen
Unterschied zwischen ,Professen* und
»Koadjutoren“). Eine ausgewihlte Biblio-
graphie und zwei ausfiihrliche Sachindices
(zu den Konstitutionen selber sowie zur Ein-
leitung und den Anmerkungen) beschliefen
dieses wertvolle Werk. G. Switek §]

Mendoza, Ramén Gonzdlez de: Stim-
mung und Transzendenz. Die Antizipa-
- tion der existenzialanalytischen Stim-
mungsproblematik bei Ignatius von
Loyola. Berlin, Dunker u. Humblot
1970. 335 8., kart. DM 56,

Selbst wer den philosophischen Ansatz vor-
liegender Arbeit ablehnt, mufl ihre griind-
lichen Analysen und Berichte ebenso zur
Kenntnis nehmen wie ihr klares Ergebnis.
Unter Stimmung wird all das zusammenge-
falt, was man religionsphinomenologisch
umschreibt mit ,Mystik“ (nicht die der Vi-
sionen, sondern die des ,Trostes“, der ,In-
nerlichkeit“, 198), numinésem Fiihlen (R.
Otto, 268-73), mystischem Existential (C.
Albrecht, 273-280) oder transzendentaler
Erfahrung (zum Satori nach P. Lassalle,
158), und was man philosophisch analysiert
als ,Gefithl“ (geistiges Wertfihlen, M.
Scheler, 82-100) oder Affekt (von der klas-
sisch-griechischen pathé bis zur Herausar-
beitung der Eigenstindigkeit des Affekti-
ven, I, Teil, 15-100). Eine Phinomenolo-
gic des Rausches (Huxley, Baudelaire,
Proust usw. nach Bollnow), die ,existential-
ontologische Transposition des Kierke-
gaardschen Angstbegriffes* (123-38), ein
kurzes Gesprach mit M. Bubers ,Du-Hal-
tung“ (184-7) und andere Ausblicke erwei-
tern die Diskussionsbasis. Zentrum der Ar-
beit aber ist die Analyse der ignatianischen
Trosterfahrung, ,wo die existentielle Rele-
vanz der Stimmungen zum ersten Male mit
aller Deutlichkeit gesehen wurde“ (13, 195~
248).

K. Rahners Deutung des ,Trostes ohne
vorangchende Ursache® als ,thematisch ge-
wordene Transzendenzerfahrung“ und als
»Indizium zur Kongruenz“ in einer existen-

318

tiellen Wahlsituation wird anerkannt und
korrigiert. Scharf wendet sich der V{. gegen
die intellektuelle Interpretation des ,Tro-
stes“ oder der ,Stimmung“. Hier wirke sich
sowohl bei Scheler wie bei den Jesuiten —
angefangen von den frithen Direktorien
fiber Suarez bis Rahner oder Fessard — das
griechisch-antike Erbe negativ aus. Ebenso-
wenig diiffe man aber ,Stimmung® als ein
Urgefiihl ansehen, das der intellektuellen
Kontrolle bediirfe (A. Haas, Fr. Bollnow).
Trost, Stimmung stehen in sich, seien in sich
evident und trugfrei.

Der Bezug der Trost-Erfahrung auf den
personalen, christlichen Gott iiberschreite
allerdings die reine Phinomenologie; er
hinge ab von einer vorgingigen (gliubi-
gen) Einstellung: Gonzalez analysiert mit
Heidegger die ,Urerfahrung der Mystik“
als nur (?) ,existentiallogische Transzen-
denz“, d. h. als , Weltoffenheit des Daseins*
(289). Sie ist echt kognitiv, wenn auch nicht
im Sinne einer intellektuellen Thematisie-
rung. Aus dieser ,ErschlieBungsfunktion“
der Stimmung, also der Erfahrung der exi-
stentiellen Situation ergibt sich von selbst
die ,EntschlieBungsfunktion der Stim-
mung zur freien Entscheidung.

Einige wichtige positive Ertrige der Ar-
beit seien gebucht: Die stimmungsphinome-
nologische Interpretation des ,Plotzlichen®
in der Mystik; die Riidkfithrung der typisch
ignatianischen Mystik von ,reverencia y
acatamiento amoroso“ (liebevolle Ehrfurcht
und Ehbrbietung, 288) auf den theistischen
Ansatz; das Verhiltnis von ,Angst* (Ent-
schlossenheit zum Tod: Heidegger; 1. Wo-
che der ignatianischen Exerzitien) und Frei-
heit; der wexistentielle Vorrang der
Grundbefindlichkeit der Freude als Stim-
mung der Freibeit“ (146 und Schluf); der
durchgehende Aufweis, dal die Alternative:
gegenstindlich — gegenstandslos am Phano-
men der mystischen Erfahrung vorbeigeht;
die Warnung davor, ,mystische“ Erlebnisse
vorschnell christlich-theistisch zu deuten.

Nicht nur vom dhristlichen Standpunkt
aus wird eine Diskussion notwendig sein.
Doch schon unsere Andeutungen zeigen den
kaum zu fiberschitzenden Beitrag der Ar-

beit zum Verstindnis von Mystik und Got-
teserfabrung. J. Sudbrack SJ



Buchbesprechungen

Meditation

Tilmann, Klemens: Die Fihrung zur
Meditation. Ein Werkbudh. 1. Ziirich,
Einsiedeln, Koln, Benziger 1971. 352
S., brosch. DM 19,80.

Wie der Titel schon sagt, geht es in diesem
Buch nicht um eine theoretische Abhand-
lung dber Meditation, sondern um prakti-
sche Hinfithrung und Anleitung zur Medi-
tation, zur Einitbung und zum Vollzug.
Mit Recht nennt der V{, sein Opus darum
ein Werkbuch. Es ist in erster Linie fiir sol-
che geschrieben, die andere im Meditieren
unterweisen wollen, ist aber durch die de-
taillierte Behandlung aller meditativen
Ubungen und Vorginge jedem Leser un-
mittelbar zuginglich.

Meditation wird in diesem Buch in Ab-
setzung von Betrachtung verstanden als In-
nerung, als ein Hinabsteigen in den Tie-
fengrund der Seele, unterhalb der Aufspal-
tung in Verstand und Wille. Der Weg da-
hin fihrt dber das Sich-Loslassen (des be-
wufiten, in der Selbstbehauptung stehen-
den, auf Leistung ausseienden Ich), das
Ausschalten der zerstreuenden Vielheit der
Dinge zum schweigenden Bei-sich-sein
(Sammlung). Ziel ist die Erméglichung
eines dberrationalen Innewerdens seiner
selbst, seines cigenen Wesens, des Wesens
der Dinge, des Ganzen, Gottes sowie des
Einswerdens mit ihnen. Solche Meditation
kann nach dem V{. gegenstiandlich und un-
gegenstandlich sein.

Die dazu notwendigen Ubungen werden
im einzelnen beschrieben: die kdrperliche
Haltung, Atem, Ort, Zeitdauer usw. Hier
werden u. a. auch die Praktiken und Erfah-
rungen Ostlicher Meditationsweisen, vor
allem die des Zen-Buddhismus mit heran-
gezogen. In einem letzten Teil wird eine
reiche Auswahl von Texten, Bildern und
Meditationsinhalten vorgelegt, die das Ge-
sagte noch einmal veranschaulichen und
konkrete Einstiege in die Meditation er-
leichtern.

Wie man sieht, geht es in diesem Buch
um den gesamten Bereich humaner Medita-
tion ganz allgemein, ohne irgendeinen
weltanschaulichen Hintergrund. Von der
christlichen Meditation' soll in einem II.
Band gehandelt werden. Zweifelsohne wird

319

hier auf etwas Entscheidendes hingewiesen,
das der wachsenden Bedrohung und Ver-
kiimmerung des Menschseins in der Lei-
stungsgesellschaft einer technisierten Welt
entgegenwirken kann. Und da es in einer
didaktisch vorziiglihen Weise geschieht,
wird das Buch seine Wirkung nicht verfeh-
len. Es kommt aus dem gelebten Leben und
vermag darum auch in dieses hineinzawir-
ken. Es ist vom VI, in vielen Kursen er-
probt worden.

Nur am Rande seien auf einige Fragen
hingewiesen, die dem Rezensenten beim
Lesen kamen: Der Betonung und Ubung
der Meditation im oben genannten Sinn
drohen auch Gefahren: Wo Meditation iso-
liert geiibt wird und nicht im Kontext der
Wabhrheitssuche und der sittlichen Entschei-
dungen steht (wo sie zur exklusiven Ubung
wird), kann sie zu Tauschung und zu star-
ker Ich-bezogenheit fihren, zumal dann,
wenn mit der Meditation im tiefsten Hei-
lung, Selbstwerdung oder Bewufltseinser-
weiterung angestrebt wird. Und noch ein
letztes: Die bier dargelegten Meditations-
iibungen haben mit der heute oft genann-
ten Zen-Meditation im strengen Sinn nur
in den Vorriumen zu tun. F. WulfS]

Viallet, Frangois-A.: Zen — Weg zum
andern. Weilheim, O.-W.-Barth-Ver-
lag 1972. Ln., 163 S., DM 16,80.

Hooykaas, Else Madelon, u. Schierbeek,
Bert: Zazen. Weilheim, O.-W.-Barth-
Verlag 1971. Ln., Grofiformat, 112 S,
davon 88 Tafeln, DM 29,80.

Der Franzose Viallet — er zeichnet auch als
Ubersetzer seines Buches ins Deutsche — hat
vor etwa zehn Jahren Aufsehen erregt; er
warf der Sekretirin sowie dem Herausgeber
Teilhard de Chardins Filschung vor; nun,
er wuflte einfachhin nicht, daf der fran-
26sische Jesuit sein ,Le Milieu divin® selbst
in-einer zweiten Fassung fiir die Veroffent-
lichung bestimmt hatte. Auch in dieser Auf-
satzsammlung beruft Viallet sich auf Teil-
hard (bes. 108-123), allerdings mit einigen
Abstrichen, als liege Teilhard im Kampf
gegen sein besseres Ich, ,in stindiger Ver-
teidigung gegen sich selbst (116). Dieses



Buchbesprechungen

~bessere Ich“ aber heifit fiir Viallet ,Zen,
der andere Strom“ (so der treffendere
franzosische Budhtitel); was Teilhard von
der vollen Weltdeutung des Zen abhalte,
sei ,der Begriff Person, des individuellen
Ichs, des Bewufltseins“. ,Fiir den Zen-
buddhismus besteht ein solches Problem
@berhaupt nicht. Person wie Materie wer-
den Schein, werden ,Leere!, eine Neben-
erscheinung, eine relative Wirklichkeit®
(121 £.). Teilhard aber ,wendet sich in einer
Licbesbezichung wie eine Person zu einer
anderen an Christus und Gott“ (115). Fir
Viallet hingegen liegt im Zen die tiefere
Wahrheit ,aller Religionen und aller Phi-
losophien“ (mit einem Zen-Abt, 106) und
»eine Erweiterung der christlichen Welt-
sicht“ (86). Zen ,entwertet nicht die fest-
gelegten Strukturen, sondern fiihrt sie auf
ihre Relativitit zuriick® (138 £.).

VA{. deutet seine Zen-Erfahrungen' etwa
folgendermaflen: ,das Wort der Schrift, das
Versprechen (wohl: die Verheiflung) geho-
ren nicht mehr der Wirklichkeit an ... Das
Wort ,Vorsehung* hat keinen Inhalt mehr®
(74). ,Gott wirkt nicht in den Erscheinungen
der sichtharen und erfahrbaren Welt“ (76).
Statt zu bereuen solle man — mit einem
Zen-Autor ,iiber die Wahrheit aller Dinge
meditieren“ (154). Auch Jesu Verzeihen:
»denn sie wissen nicht, was sie tun®, ,ist
nicht nur eine Geste h3chster Licbe, sondern
das volle Erfassen der menschlichen Natur:
Im Zen existiert das Bdse nicht, nur die
Unwissenheit“ (86). Johannes wird zitiert:
»Niemand hat Gott je gesehen; die daraunf
aufbanende Zentralaussage vom Sohn, als
dem einzigen Offenbarer Gottes aber wird
unterschlagen; zusammengefafit: ,Niemand
erwartet mich am anderen Ufer in meiner
Todesstunde. Niemand. Denn mein Sein
bildet schon hier einen Teil des Ganzen, Ich
selbst erwarte mich dort“ (136 £.). Jesus mufl
von dem ,megalomanen Menschen...
(dem) Gott-Menschen® der christlichen Tra-
dition zuriikgefiihrt werden zum ,Erlebnis
tiefsten kosmischen Einheitsgefiihls“ (153).

Zum Gliik hat sich Teilhard schon 1950
in Le Monde ausdricklich von Viallet
distanziert, da ,1. weder scin Werk in ir-
gendeiner Weise eine Darstellung meiner
Gedanken ist ... noch 2. sein Gottesbegriff
... sich in irgendeiner Weise mit der Struk-
tur meines Denkens berithrt“.

320

Erst wenn man dies weif}, kann man mit
einigem Gewinn die journalistisch gut ge-
schriebenen Essays lesen, kann man sich iber
den ,Verfall des Zen in Japan“ (88) beleh-
ren lassen, oder erfahren, dal im S6t6-Zen
das Satori-Erlebnis als Egoismus abgelehnt
wird: ,Zazen an sich is¢ schon Satori®
(59f-161). Es lohnt sich nach diesem Buch,
die Frage nach einem christlichen Zen er-
neut zu stellen. Auof keinen Fall ist Viallets
Buch eine Begegnung von Christentum und
Zen.

Die Luft des Ehrlichen und Wahren aber
weht uns aus dem vorziiglich anfgemachten
Bildband an. Leben und Meditieren eines
Zen-Klosters — mit liebenswerten Einzel-
heiten: Reinemachen, Haarschneiden, Fern-
schen, Teezeremonie, Bogenschieflen — spre-
chen uns in grofformatigen Fotografien an.
Der Text ist knapp, im Stil von Zensprii-
chen, Haikus, Koans. Sie widerstreben einer
Kommentierung; sie miissen fiir sich spre-
chen: ,Eine dynamische Art der Meditation,
um die ,allmahliche’ Form zu durchbrechen.
Zen wartet nicht sieben Lebzeiten hindurch
auf Nirvana. Zen verlangt Nirvana jetzt“
(8). ,Hier liegt die klare Unterscheidung
zwischen Christentum und Buddhismus.
Der Buddhismus kennt keine persdnliche
Gottheit, an die man sich wenden kann.
Man mufl sich auf sich selbst bezichen und
kann das ... Zerschlage den Zwiespalt:
Gott—ich; gib solche Doppelbegriffe auf wie
ja oder nein ..., gut oder schlecht .. ., hoch
oder niedrig“ (9). Aber auch: ,Freiheit ist
nicht, das zu tun, was du liebst, sondern das
zu liechen, was dn tust ... Es kann weder
Leere noch Nicht-Leere genannt werden,
Eines, und doch Keines von heiden. Um dar-
auf hinzuweisen, nennen wir es Leere® (16).
Oder ein Satori-Gedicht von Kokai: ,Fest-
baltend, irrst du in der Nichtigkeit. Los-
lassend, findest du zum Urbeginn zuriick.
Seit die Musik verstummt, berihrt kein
Schatten meine Tiir. Des Dorfes Mond steht
wieder iiber’'m Fluf.* ,Nur wirkliches Er-
wachen fithrt zum ,Das‘’. Nur Toren sucien
als Belohnung Heiligkeit. Erhobene Hand —
die Steinlaterne kiindet Morgendammerung
an. Lichelnd senkt die Lecre ihr gewaltiges
Haupt.®

Mit diesem Zen zu sprechen, ist Gewinn
und Selbstbesinnung fiir das Christentum.

J. Sudbrack S]





