
BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Schrift 

Schierse, Franz Joseph: Jesus von Na- 
zareth (Grünewald-Materialbücher 3). 
Mainz, Grünewald 1972. 284 S., Sn. 
DM 24,-. 

In der augenblicklichen •Jesus-Welle" be- 
deutet dieses Material-Buch sicher eine Hil- 
fe für viele Religionslehrer, Katecheten, 
Dozenten usw. Aber es ist ein Material- 
Buch, d. h.: es handelt sich keineswegs um 
eine fundamentaltheologisch konsequent 
durchdachte Einführung in den Christus- 
Glauben, sondern um Meinungen, Infor- 
mationen, Gutachten und Denkanstöße ver- 
schiedener Provenienz und Perspektive über 
Jesus. Die Sammlung ist gekennzeichnet 
durch eine maßvolle, aber deutliche Pole- 
mik gegen die bisherige •Absperrungstak- 
tik" der Kirchen •gegenüber der kritischen 
Evangelienforschung" (9). Der Herausge- 
ber möchte •die breite, mit Wundern und 
übernatürlichen Fakten gepflasterte Stra- 
ße des früheren Jesusverständnisses verlas- 
sen" (155) und hält die historisch-kritisch 
rekonstruierte Jesusgestalt offenbar für 
einen festen Orientierungspunkt unseres 
persönlichen und gesellschaftlichen Lebens. 

Wertvoll scheinen mir vor allem die Aus- 
führungen des praktischen Teils (Auswer- 
tung) mit grundsätzlichen Erwägungen zur 
Erwachsenenbildung - und Themenvor- 
schlägen für Gruppengespräche und Po- 
diumsdiskussionen. Auch die Anregungen 
für den Religionsunterricht (Grundschule!, 
Mittel- und Oberstufe) verdienen Beach- 
tung, sind allerdings knapp. Dankbar ist 
man schließlich für die 21 Texte aus der 
modernen Jesus-Literatur, die das prinzi- 
piell Gesagte weiterführen und illustrieren, 
teilweise aber auch korrigieren und ent- 
schärfen. 

Der größte Teil der Sammlung besteht 
aus lexikalischen Durchblicken, die jeweils 
vom Herausgeber noch einmal im Hinblick 
auf die Auswertung interpretiert werden. 

Nebeneinander finden sich u. a. so verschie- 
dene Beiträge wie •Jesus in der Sicht des 
modernen Atheismus, Humanismus und 
Marxismus" (W. Post), •Der zeitgenössi- 
sche Jesus-Roman" (P. K. Kurz) und •Jesus 
als Gegenstand kirchlicher Christologie" 
(P. Knauer). Ober Langeweile braucht sich 
der Leser kaum zu beklagen. Er steht fort- 
während vor der Aufgabe, die verschiede- 
nen Gesichtspunkte miteinander zu verein- 
baren. Während ihm z. B. P. Knauer ver- 
sichert: •An Jesus Christus als an den Sohn 
Gottes glauben kann man nicht absehend 
von der eigenen Subjektivität, sondern nur 
in der Weise, daß man sich selbst mit ihm 
und um seinetwillen von Gott unbedingt 
geliebt weiß" (166), liest er im Zusammen- 
hang der neutestamentlichen Aspekte der 
Christologie (F. J. Schierse): •Vielleicht ist 
unsere Generation seit der Zeit der Apostel 
überhaupt erst wieder in der Lage, mit eini- 
ger historischer Sicherheit zu sagen, wer 
dieser Mensch Jesu war und was er wollte" 
(155). Schlägt man infolgedessen W. Tril- 
lings •Geschichte und Ergebnisse der histo- 
risch-kritischen Jesusforschung" auf, dann 
erfährt man zwar sehr viel über ihre Ge- 
schichte, aber die Ergebnisse füllen kaum 
zwei Seiten mit der ausdrücklichen Bemer- 
kung •Das Thema .geschichtlicher Jesus - 
Christus des Glaubens' bleibt bestehen" 
(211). Weitere Beiträge befassen sich mit 
den Themen •Jesus im Urteil heutiger Men- 
schen" (A. Röper), •Jesus im Kreis der Re- 
ligionsstifter" (G. Mensching), •Jesus und 
das heutige Judentum" (W. P. Eckert), 
•Die Geschichte Jesu als Modell und Kritik 
gegenwärtiger Protestbewegungen" (H. G. 
Link), •Jesus in der Frömmigkeitsgeschichte 
der Kirche" (J. Dantscher), •Die Sache Jesu 
und die Zukunft der Kirche" (J. Nolte). 

Die Parole unserer Zeit kann nicht •Kir- 
chenbesessenheit" (J. Nolte) heißen. Eine 
stärkere Berücksichtigung der Resultate des 
Zweiten Vatikanums in Schierses Material- 
Sammlung wäre jedoch wünschenswert ge- 
wesen. Die Betonung der Christologie zu- 



Buchbesprechungen 314 

ungunsten der Soteriologie (Kreuz und Auf- 
erstehung) ist m. E. ein schwerwiegender 
Mangel. Auch der heutige Mensch sucht 
nicht so sehr die •jesuanische Sache" als 
vielmehr Jesus als den Weg, die Wahrheit 
und das Leben. 

F.-J. Steinmetz SJ 

Schnackenburg, Rudolf: Schriften zum 
Neuen Testament. Exegese in Fort- 
schritt und Wandel. München, Kösel- 
Verlag 1971. 504 S., brosch. DM 48,-. 

Es kann nicht die Aufgabe einer kleinen 
Rezension sein, diese reichhaltige Aufsatz- 
Sammlung (1949-1971) des Würzburger 
Exegeten im einzelnen zu würdigen. Sie 
bringt ohne Zweifel eine Reihe von The- 
men, die nicht bloß den Bibliker, sondern 
allgemein den theologisch aufgeschlossenen 
Laien interessieren werden. Dazu gehören 
u. a. die grundsätzlichen Abhandlungen 
über den Weg der katholischen Exegese 
und über die Auslegung der Heiligen 
Schrift in unserer Zeit, die synoptischen 
Studien zum Verfahren der Urkirche bei 
ihrer Jesusüberlieferung und über die 
Spiritualität des Magnificat, das Problem 
Kirche und Parusie, sowie schließlich die 
Darstellung der Ehe und der Mitmensch- 
lichkeit im Horizont des Neuen Testamen- 
tes. Imponierend immer wieder die sou- 
veräne Verarbeitung der einschlägigen Li- 
teratur. 

Aktuell und interessant werden die Bei- 
träge zusätzlich durch die jeweiligen Nach- 
worte, die ergänzend, korrigierend und 
selbstkritisch den Wandel der Ansichten 
und Perspektiven des Vf. anzeigen, etwa in 
der Form •Heute würde ich nicht mehr so 
entschieden wie damals für die erste Auf- 
fassung eintreten" (127), oder: •In der Fra- 
ge, ob sich Jesus selbst als den kommenden 
Menschensohn ausgegeben hat, denke ich 
heute kritischer" (175). Freimütig bekennt 
er: •Inzwischen bin ich überzeugt, daß der 
Epheserbrief pseudonym, nachpaulinisch 
und nicht vor 80 abgefaßt ist. Das hat für 
das darin entwickelte Kirchen- und Amts- 
verständnis erhebliche Konsequenzen" 
(286). Wo es ihm möglich erscheint, besteht 
er andererseits nachdrücklich auf seinem 
früheren Standpunkt. Konstant ist immer 

noch sein Fragen nach dem historischen 
Grund - was Jesus selbst gesagt und ge- 
tan habe. Zum Thema •Kirche und Paru- 
sie" heißt es: •Die in diesem Artikel von 
mir eingenommene grundsätzliche Sicht 
möchte ich beibehalten. Nur in der Frage, 
ob und wie weit Jesus selbst die Parusie 
ins Auge gefaßt und von ihr gesprochen 
hat, bin ich kritischer geworden" (318). Zur 
Diskussion über die Unauflöslichkeit der 
Ehe erklärt er: •Die Exegese kann dabei 
nur einen begrenzten Dienst erweisen" 
(434). 

Im allgemeinen zeichnen sich die Beiträge 
dadurch aus, daß sie Einseitigkeiten ver- 
meiden. Geradezu charakteristisch für den 
Stil des Vf. ist das häufige •einerseits" und 
•anderseits". Typisch z. B. seine Stellung- 
nahme zum neu entbrannten Streit um En- 
gel und Teufel. •Die Variabilität der Aus- 
sagen, die vorgeprägten Stilformen, die 
vielfältigen Wurzeln gerade bei den Sa- 
tans-, Dämonen- und Mächte-Vorstellun- 
gen machen geneigt, Aussageweisen anzu- 
nehmen, die nicht wörtlich und real auszu- 
legen sind. Auf der anderen Seite muß man 
fragen..." (127). Um so mehr überra- 
schen die gelegentlich auftretenden schar- 
fen Urteile, z. B. •daß sowohl ,Mystik' als 
auch .Kultmysterium', und ebenso .Dialek- 
tik' wie .Gleichzeitigkeit' in einem existen- 
tial-philosophischen Sinne für Paulus nicht 
zutreffende, ja unpassende Denkkategorien 
sind" (388). Der letzte Satz des Bandes 
könnte auch sein Motto sein: •Die Exegese 
kann niemals letzte Antworten geben, aber 
aus der Fülle urkirchlichen Lebens und 
dem Spannungsreichtum neutestamentlicher 
Theologie das theologische und kirchliche 
Gewissen wachhalten" (477). 

F.-]. Steinmetz SJ 

Gnilka, Joachim: Der Epheserbrief 
(Herders theologischer Kommentar zum 
Neuen Testament, Bd. X, 2). Freiburg, 
Herder 1971. XVIII, 328 S., Ln. DM 
53-, Subskriptionspreis DM 48,-. 

Der Brief an die Epeser gehört bekanntlich 
zu den besonders schwer zu kommentieren- 
den Schriften des NT, einmal, weil seine 
Veranlassung nicht konkret ersichtlich, so- 
dann, weil der religionsgeschichtliche Hin- 
tergrund, von dem er abhängt, bis heute 



Budibesprediungen 315 

umstritten ist. Der von Gnilka vorgelegte 
Kommentar faßt nicht nur die bisher ge- 
leistete Forschungsarbeit in ungewöhn- 
lich übersichtlicher und präziser Weise zu- 
sammen, sondern treibt sie in mancher 
Hinsicht voran, ohne in billige Vermitt- 
lungsversuche abzugleiten. 

Schon die Behandlung der Einleitungs- 
fragen kann überzeugen. Die Adresse des 
Schreibens versteht G. •als Etikett, die den 
Ort seiner Entstehung kundtut, aber auch 
den Radius, für den es bestimmt ist" (6). 
Ihre spätere Tilgung will vermutlich den 
allgemein verpflichtenden Inhalt des Brie- 
fes herausstellen. Das eigentümliche Ver- 
hältnis des Eph zum Kol sieht G. so, •daß 
der letztere die Vorlage abgab, daß aber 
beide von mannigfaltigen Traditionen um- 
geben sind, die ihre (nicht identischen!) 
Verfasser eigenständig verarbeiteten" (13). 
Daß Paulus als Verfasser nicht mehr in Fra- 
ge kommt, ergibt sich nach der vorliegenden 
Arbeit als Summe zahlreicher Argumente. 
G. plädiert jedoch dafür, daß er ein Ju- 
denchrist war (sicher nicht ohne Grund, 
aber auch nicht ohne jeden Zweifel). Das 
Schreiben ist als liturgische Homilie zu 
kennzeichnen. •Die Adressaten werden mit 
Hilfe einer Rückbesinnung auf ihre Taufe 
über das Thema Kirche und ihr eigenes 
Verhältnis zu ihr belehrt" (33). Schließlich 
überwindet G. auch die in den letzten Jah- 
ren zu beobachtende Ermüdung angesichts 
der religionsgeschichtlichen Problematik. 
Er versucht eine Ortung auf der Linie, die 
Colpe und Hegermann gewiesen haben. 
•Die philonische Logos- und Anthropos- 
lehre kommt diesem Konzept am nächsten" 
(44). 

Von großem pastoralem Wert sind vor 
allem die Exkurse, die der Kommentar 
bietet. Sie behandeln: das Weltbild, in 
Christus, die Ekklesiologie, die Eschatolo- 
gie, das Christus-Lied, Hieros Gamos. Be- 
sonders erwähnt sei die vorbildliche Beur- 
teilung der Eschatologie: •Je präsentischer 
das Heil ist, desto größer ist die Verpflich- 
tung" (128). Ähnlich treffend die Beurtei- 
lung der Vorstellung vom Hieros Gamos: 
•Die Idee der ehelichen Verbindung des 
Messias mit seiner Gemeinde ist vom jüdi- 
schen Horizont aus konzipiert, die Folge- 
rungen, die daraus gezogen werden, sind 

in das Hellenistische hinein entworfen" 
(294). 

Was die Vers-Exegese betrifft, so kann 
hier nur gesagt werden, daß sie wohl keine 
wichtige Frage unberücksichtigt läßt, sich 
aber trotzdem auf das Wesentliche konzen- 
triert. Die Übersetzung ist exakt und bleibt 
doch gutes Deutsch. Die griechischen Zitate 
beschränken sich auf ein (im Unterschied 
zu anderen Kommentaren) erträgliches 
Maß. Nicht korrekt ist m. E. lediglich die 
mehrfach wiederholte Behauptung, daß die 
himmlische Existenz der Gemeinde im Eph 
noch •verborgen" sei und erst in der Zu- 
kunft •offenbar" werde. Dieses Epiphanie- 
Schema hat G. zu direkt vom Kol auf den 
Eph übertragen. F.-]. Steinmetz SJ 

Versuche mehrdimensionaler Schrift- 
auslegung, Hrsg. v. H. Harsch und 
G. Voss. Stuttgart, Kath. Bibelwerk, 
München, Chr.-Kaiser-Verlag 1972. 
150 S., Sn., DM 

Der Begriff •Mehrdimensionale Schriftaus- 
legung" meint im Grunde das, was die alte 
Theologie in den verschiedenen Lehren über 
einen •mehrfachen Schriftsinn" schon längst 
zur Sprache gebracht hatte, aber infolge der 
in unserer Zeit verbreiteten Einengung der 
Exegese auf eine historisch-kritische Me- 
thode weitgehend in Vergessenheit geriet. 
Die Niederaltaidier Tagungen, über die 
dieses Buch berichtet, versuchen diesen 
Mangel aufzuarbeiten. Vertreter verschie- 
dener Disziplinen kamen durch Referate 
und Diskussionen miteinander ins Gespräch. 
Sie haben sich ihr Thema schon insofern 
nicht leicht gemacht, als sie nicht etwa ge- 
wöhnliche Schriftperikopen, sondern Wun- 
dergeschichten (speziell die Hochzeit von 
Kana in Jo 2) nach ihrem Sinn befragten. 

Man kann sich über diese Besinnung auf 
eine tiefere und geistlichere Schriftausle- 
gung zunächst nur freuen. Mit Verwunde- 
rung wird man jedoch konstatieren, wie 
sehr die rationalistische Engführung der 
zeitgenössischen Exegese zur Verarmung 
führt. So gesteht z. B. H. Leroy freimütig, 
daß ihm erst infolge der auslegungsge- 
schichtlichen Referate zu Jo 2 die Anregung 
kam, erneut nach dem Motiv der Hochzeit 
und des Bräutigams in dieser Perikope zu 
fragen. Man stellt fest, daß A. Smitmans 



Buchbesprechungen 316 

für seine •Anfragen der Väterexegese" das 
große Standardwerk von H. de Lubac, Exe- 
gese medievale, Les quatre sens de l'ecri- 
ture, Paris 1959, nicht einmal zitiert, ob- 
wohl sein Beitrag durchaus geeignet ist, die 
Aufgabe methodischer Ergänzung der heu- 
tigen Hermeneutik bewußt zu machen. Was 
ihm an historischer Erudition und Anschau- 
lichkeit abzugehen scheint, wird durch die 
ikonographischen Ausführungen von H. 
Schade recht glücklich ergänzt. Am stärk- 
sten haben mich allerdings die tiefenpsy- 
chologischen Bemerkungen von H. Harsch 
beeindruckt, d. h. zum Teil sind es reli- 
gionsgeschichtliche Assoziationen, die er in 
Erinnerung ruft (bis zur Behauptung, Ma- 
ria sei in Jo 2 die Repräsentantin des Ar- 
chetyps der Großen Mutter), und man fragt 
sich, ob nicht ein direkt religionsgeschicht- 
licher Beitrag zusätzlich wünschenswert ge- 
wesen wäre. 

Was die konkrete Exegese von Jo 2 be- 
trifft, lohnt sich die Mühe der Lektüre auf 
jeden Fall. Zur Sprache kommen: die ge- 
heimnisvolle •Stunde" Jesu, die Bitte der 
Mutter Jesu, das Wunder als Zeichen und 
Erfüllung,  das Motiv der Hochzeit,  der 

dritte Tag, der Speisemeister, der Wein, 
die Krüge, was immer in dieser zentralen 
Perikope des Jo-Evangeliums zur Diskus- 
sion stand. Schließlich ist man überzeugt: 
bei der Hochzeit von Kana handelt es sich 
•nicht um ein kleinbürgerliches Fest, son- 
dern hier geht es um das Urmysterium von 
Leben und Tod, von Überwindung des To- 
des durch Auferstehung" (92). •Die be- 
wußte Meinung des Autors kann nicht das 
letzte sein" (148). 

Die das Buch abschließenden Tagungs- 
protokolle sind allzu knapp gefaßt. Viele 
Fragen wurden nicht ausdiskutiert, m. E. 
vor allem die der Bindung des Archetyps 
Christus an den historischen Jesus. Auch 
würde man gern etwas mehr über die Refe- 
renten erfahren, Register fehlen. Die dop- 
pelte Problematik der Auslegung von Wun- 
dergeschichten und der Erhebung eines 
mehrfachen Schriftsinnes im allgemeinen 
hat die Diskussion zwar bereichert, aber 
offensichtlich auch belastet. Immerhin hat 
sich ein Gespräch angebahnt, das unbedingt 
fortgeführt werden sollte. Das Stichwort 
müßte wohl heißen: mehr Ekklesiologie. 

F.-]. Steinmetz SJ 

Frömmigkeitsgeschichte 

Ruppert, Fidelis: Das pachomianisdie 
Mönchtum und die Anfänge klöster- 
lichen Gehorsams (Münsterschwarz- 
adier Studien, Bd. 20). Münsterschwarz- 
adi, Vier-Türme-Verlag 1971, XXX, 
466 S., kart. DM 38,80. 

Man erschrickt über den Leichtsinn, mit dem 
neue •mönchische" Ideen in Umlauf ge- 
setzt, aber auch über die Hartnäckigkeit, mit 
der überalterte erbittert verteidigt werden. 
Der beste Weg aus dem Dilemma ist die 
Rückkehr zu den Quellen, wie es hier ge- 
schieht, zu Pachomius (t 346), dem Vater 
des Koinobitentums, des gemeinschaftlichen 
mönchischen Lebens. P. Ruppert OSB geht 
die Untersuchung an mit Fachwissen (kop- 
tische Dialekte und arabische Sprache ge- 
hören zum Handwerkszeug) und moderner 
Problemstellung. Textvergleiche der ver- 
schiedenen Überlieferungen, subtile Analy- 

sen, sich gegenseitig bestärkende Kombina- 
tionen lassen die Uridee der pachomiani- 
schen Gründung erahnen. Der Ansatz ist 
breit; wir erfahren vieles über das Leben 
in diesen Klöstern, über ihre innere Struk- 
tur, ihre Regel, die Amtsführung, über die 
Schwierigkeiten zur Zeit des ersten Nach- 
folgers Horsiese (die zwei Monate unter 
dem Generalabt Petronius waren nur Inter- 
mezzo), über die Weiterentwicklung unter 
Abt Theodor, die nicht in allem glücklich 
war. Ein Schlußkapitel bringt die Synthese: 
•Das Gehorsamsverständnis der Pachomi- 
aner", und zieht vorsichtige Schlußfolge- 
rungen für die Gegenwart. 

Das immer noch kolportierte Bild des 
pachomianischen Klosters als Mönchskaser- 
ne ist auf jeden Fall falsch; was dem äh- 
nelt, hat pragmatische, aber keine ideologi- 
sche (Vollkommenheit, Leben der Gelübde 
usw.) Gründe (vgl. 69 ff.: Klausur; 326 ff.: 
Klosterämter; 267 ff.: Vorwurf des Milita- 



Buchbesprechungen 317 

rismus). Audi die Deutung von H. Bacht, 
daß erst mit Horsiese etwas vom Gott der 
Liebe und Barmherzigkeit zu spüren sei 
(108), muß korrigiert werden. An vielen 
Stellen zeigt Ruppert die entgegengesetzte 
Entwicklung, daß nämlich in der späteren 
Überlieferung •das großzügige Verhalten 
des Pachomius möglichst verschwiegen oder 
tendenziös abgeändert wird" (407, zusam- 
menfassend für den Gehorsam; vgl. 370 ff.). 
Die Berufung auf den Willen Gottes, die im 
Ursprung der Klosterordnung •Milde und 
Rücksicht auf Schwache" bedeutete, wird 
•zur Durchsetzung einer harten Forderung" 
(127). Die •Regel" wird gegen die Inten- 
tion des Pachomius •massiv mit göttlicher 
Autorität umkleidet" (279). Pachomius be- 
kommt eine ihm fremde, quasi-inspirierte 
Autorität (176 ff.). 

Das Gehorsamsideal des Pachomius war 
nicht aszetische •Unterwerfung", als sei Ge- 
horchen ein •Gut für sich" (de Vogü£ zu 
Cassian), sondern erscheint in den frühen 
Dokumenten •ausschließlich als soziale Tu- 
gend und ist eng mit der Dienstbereitschaft 
verknüpft" (98; vgl. 399, 411). •Pachomius 
selbst (erhebt) keinen Anspruch auf eine 
pneumatische Autorität... und (fordert) 
keine Unterwerfung seiner Mönche unter 
den Geist, der aus ihm spricht" (199). Spä- 
tere Tradition erst macht ihn zum Obern mit 
der Autorität der Stellvertretung Gottes. 
Sein Ideal hingegen war •demokratisch" 
(201). •Christentum und Dienst am Näch- 
sten sind so für Pachomius von Anfang an 
untrennbar miteinander verbunden" (12). 
Dies (wie in der Jerusalemer Urgemeinde, 
57) und nicht die spätere •individualistisch- 
asketische Interpretation" ist Sinn seiner 
Gründung (31). 

Es braucht nur angedeutet zu werden, 
wie wichtig die theologisch gründlich be- 
dachten Folgerungen sind, die Ruppert aus 
diesem •Gehorsamsideal" für das Ordens- 
leben von heute zieht: Gehorsam weniger 
als •Annahme eines Befehls oder eines Ge- 
setzes", sondern als •ein verantwortungsbe- 
wußtes Ja zu einer großen Aufgabe" (459). 
Verdienst dieser Arbeit ist, gezeigt zu ha- 
ben, daß die modern klingende Auffassung 
vom •Gehorsam als sozialer Verpflichtung" 
(397) und nicht als aszetische Leistung oder 
pneumatische Übung urchristlich und ur- 
mönchisch ist. ]. Sudbrack SJ 

Saint Ignatius of Loyola: The Consti- 
tutions of the Society of Jesus. Trans- 
lated, with an Introduction and a Com- 
mentary, by George E. Ganss. S. J., St. 
Louis, The Institute of Jesuit Sources 
1970. XII, 420 S., Ln. $ 14,50. 

Im Dekret •Perfectae caritatis" (2) ruft das 
Zweite Vatikanische Konzil die Orden zur 
ständigen Rückkehr zum •Geist des Ur- 
sprungs der einzelnen Institute" auf. Will- 
kommene Hilfe dafür sind nicht nur die 
kritischen Editionen bedeutender Ordens- 
regeln und Ordens-Konstitutionen im Ur- 
text, sondern ebenso zuverlässige und mit 
historischem Kommentar versehene Über- 
setzungen in die modernen Sprachen. Für 
die von Ignatius von Loyola in spanischer 
Sprache verfaßten Konstitutionen der Ge- 
sellschaft Jesu liegt nun - nach einer fran- 
zösischen und italienischen - auch eine eng- 
lische Übersetzung vor. Der Übersetzer, 
Professor für Geistliche Theologie an der 
St. Louis University und Direktor des In- 
stitute of Jesuit Sources, führt zunächst in 
den •Geist" der Konstitutionen auf dem 
Hintergrund der persönlichen geistlichen 
Entwicklung des Ignatius ein. Sodann folgt 
eine mehr technische Einführung in die 
Konstitutionen, wobei Begriffe wie •Regel", 
•Regeln", •Konstitution", •Konstitutionen", 
•Deklaration", •Institut" usw. erklärt wer- 
den, was um so nützlicher ist, da die igna- 
tianische Sprechweise in diesem Punkt 
nicht immer mit derjenigen früherer Or- 
densstifter übereinstimmt. Ein kurzer Über- 
blick über die komplizierte Entwicklungs- 
geschichte der Konstitutionen schließt die 
Einleitung ab. Der Hauptteil des Buches 
bringt die sog. •Formula Institut!", d.h. die 
(2.) päpstliche Bestätigungsbulle von 1550, 
das •Examen Generale" (zur ersten Infor- 
mation der Kandidaten) und die zehn Teile 
der Konstitutionen. Die Übersetzung will 
bei aller Treue zum spanischen Urtext doch 
ein flüssig lesbares Englisch bieten. Von 
größtem praktischen Wert sind die zahl- 
reichen historischen Anmerkungen zu ein- 
zelnen Punkten der Ordenssatzungen; denn 
nur die Kenntnis der historischen Umstände 
der Entstehung einer Bestimmung der Kon- 
stitutionen kann die Grundlage für eine 
fruchtbare Diskussion über ihre Anpassung 
an die heutigen Umstände im •Geist des 



Buchbesprechungen 318 

Ursprungs" sein. Ein dritter Teil bietet er- 
gänzende historische Noten (z. B. über den 
Namen •Gesellschaft Jesu" und den heut- 
zutage heftig diskutierten ordensinternen 
Unterschied zwischen •Professen" und 
•Koadjutoren"). Eine ausgewählte Biblio- 
graphie und zwei ausführliche Sachindices 
(zu den Konstitutionen selber sowie zur Ein- 
leitung und den Anmerkungen) beschließen 
dieses wertvolle Werk. G. Switek SJ 

Mendoza, Ramon Gonzalez de: Stim- 
mung und Transzendenz. Die Antizipa- 
tion der existenzialanalytisdien Stim- 
mungsproblematik bei Ignatius von 
Loyola. Berlin, Dunker u. Humblot 
1970. 335 S., kart. DM 56,-. 

Selbst wer den philosophischen Ansatz vor- 
liegender Arbeit ablehnt, muß ihre gründ- 
lichen Analysen und Berichte ebenso zur 
Kenntnis nehmen wie ihr klares Ergebnis. 
Unter Stimmung wird all das zusammenge- 
faßt, was man religionsphänomenologisch 
umschreibt mit •Mystik" (nicht die der Vi- 
sionen, sondern die des •Trostes", der •In- 
nerlichkeit", 198), numinösem Fühlen (R. 
Otto, 268-73), mystischem Existential (C. 
Albrecht, 273-280) oder transzendentaler 
Erfahrung (zum Satori nach P. Lassalle, 
158), und was man philosophisch analysiert 
als •Gefühl" (geistiges Wertfühlen, M. 
Scheler, 82-100) oder Affekt (von der klas- 
sisch-griechischen päthe bis zur Herausar- 
beitung der Eigenständigkeit des Affekti- 
ven, I. Teil, 15-100). Eine Phänomenolo- 
gie des Rausches (Huxley, Baudelaire, 
Proust usw. nach Bollnow), die •existential- 
ontologische Transposition des Kierke- 
gaardschen Angstbegriffes" (123-38), ein 
kurzes Gespräch mit M. Bubers •Du-Hal- 
tung" (184-7) und andere Ausblicke erwei- 
tern die Diskussionsbasis. Zentrum der Ar- 
beit aber ist die Analyse der ignatianischen 
Trosterfahrung, •wo die existentielle Rele- 
vanz der Stimmungen zum ersten Male mit 
aller Deutlichkeit gesehen wurde" (13,195- 
248). 

K. Rahners Deutung des •Trostes ohne 
vorangehende Ursache" als •thematisch ge- 
wordene Transzendenzerfahrung" und als 
•Indizium zur Kongruenz" in einer existen- 

tiellen Wahlsituation wird anerkannt und 
korrigiert. Scharf wendet sich der Vf. gegen 
die intellektuelle Interpretation des •Tro- 
stes" oder der •Stimmung". Hier wirke sich 
sowohl bei Scheler wie bei den Jesuiten - 
angefangen von den frühen Direktorien 
über Suarez bis Rahner oder Fessard - das 
griechisch-antike Erbe negativ aus. Ebenso- 
wenig dürfe man aber •Stimmung" als ein 
Urgefühl ansehen, das der intellektuellen 
Kontrolle bedürfe (A.Haas, Fr. Bollnow). 
Trost, Stimmung stehen in sich, seien in sich 
evident und trugfrei. 

Der Bezug der Trost-Erfahrung auf den 
personalen, christlichen Gott überschreite 
allerdings die reine Phänomenologie; er 
hänge ab von einer vorgängigen (gläubi- 
gen) Einstellung: Gonzalez analysiert mit 
Heidegger die •Urerfahrung der Mystik" 
als nur (?) •existentiallogische Transzen- 
denz", d. h. als •Weltoffenheit des Daseins" 
(289). Sie ist echt kognitiv, wenn auch nicht 
im Sinne einer intellektuellen Thematisie- 
rung. Aus dieser •Erschließungsfunktion" 
der Stimmung, also der Erfahrung der exi- 
stentiellen Situation ergibt sich von selbst 
die •jEntschließungsfunktion" der Stim- 
mung zur freien Entscheidung. 

Einige wichtige positive Erträge der Ar- 
beit seien gebucht: Die stimmungsphänome- 
nologische Interpretation des •Plötzlichen" 
in der Mystik; die Rückführung der typisch 
ignatianischen Mystik von •reverencia y 
acatamiento amoroso" (liebevolle Ehrfurcht 
und Ehrbietung, 238) auf den theistischen 
Ansatz; das Verhältnis von •Angst" (Ent- 
schlossenheit zum Tod: Heidegger; 1. Wo- 
che der ignatianischen Exerzitien) und Frei- 
heit; der »existentielle Vorrang der 
Grundbefindlichkeit der Freude als Stim- 
mung der Freiheit" (146 und Schluß); der 
durchgehende Auf weis, daß die Alternative: 
gegenständlich - gegenstandslos am Phäno- 
men der mystischen Erfahrung vorbeigeht; 
die Warnung davor, •mystische" Erlebnisse 
vorschnell christlich-theistisch zu deuten. 

Nicht nur vom christlichen Standpunkt 
aus wird eine Diskussion notwendig sein. 
Doch schon unsere Andeutungen zeigen den 
kaum zu überschätzenden Beitrag der Ar- 
beit zum Verständnis von Mystik und Got- 
teserfahrung. J. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 

Meditation 

Tilmann, Klemens: Die Führung zur 
Meditation. Ein Werkbuch. I. Zürich, 
Einsiedeln, Köln, Benziger 1971. 352 
S., brosch. DM 19,80. 

Wie der Titel schon sagt, geht es in diesem 
Buch nicht um eine theoretische Abhand- 
lung über Meditation, sondern um prakti- 
sche Hinführung und Anleitung zur Medi- 
tation, zur Einübung und zum Vollzug. 
Mit Recht nennt der Vf. sein Opus darum 
ein Werkbuch. Es ist in erster Linie für sol- 
che geschrieben, die andere im Meditieren 
unterweisen wollen, ist aber durch die de- 
taillierte Behandlung aller meditativen 
Übungen und Vorgänge jedem Leser un- 
mittelbar zugänglich. 

Meditation wird in diesem Buch in Ab- 
setzung von Betrachtung verstanden als In- 
nerung, als ein Hinabsteigen in den Tie- 
fengrund der Seele, unterhalb der Aufspal- 
tung in Verstand und Wille. Der Weg da- 
hin führt über das Sich-Loslassen (des be- 
wußten, in der Selbstbehauptung stehen- 
den, auf Leistung ausseienden Ich), das 
Ausschalten der zerstreuenden Vielheit der 
Dinge zum schweigenden Bei-sich-sein 
(Sammlung). Ziel ist die Ermöglichung 
eines überrationalen Innewerdens seiner 
selbst, seines eigenen Wesens, des Wesens 
der Dinge, des Ganzen, Gottes sowie des 
Einswerdens mit ihnen. Solche Meditation 
kann nach dem Vf. gegenständlich und un- 
gegenständlich sein. 

Die dazu notwendigen Übungen werden 
im einzelnen beschrieben: die körperliche 
Haltung, Atem, Ort, Zeitdauer usw. Hier 
werden u. a. auch die Praktiken und Erfah- 
rungen östlicher Meditationsweisen, vor 
allem die des Zen-Buddhismus mit heran- 
gezogen. In einem letzten Teil wird eine 
reiche Auswahl von Texten, Bildern und 
Meditationsinhalten vorgelegt, die das Ge- 
sagte noch einmal veranschaulichen und 
konkrete Einstiege in die Meditation er- 
leichtern. 

Wie man sieht, geht es in diesem Buch 
um den gesamten Bereich humaner Medita- 
tion ganz allgemein, ohne irgendeinen 
weltanschaulichen Hintergrund. Von der 
christlichen Meditation soll in einem II. 
Band gehandelt werden. Zweifelsohne wird 

319 

hier auf etwas Entscheidendes hingewiesen, 
das der wachsenden Bedrohung und Ver- 
kümmerung des Menschseins in der Lei- 
stungsgesellschaft einer technisierten Welt 
entgegenwirken kann. Und da es in einer 
didaktisch vorzüglichen Weise geschieht, 
wird das Buch seine Wirkung nicht verfeh- 
len. Es kommt aus dem gelebten Leben und 
vermag darum auch in dieses hineinzuwir- 
ken. Es ist vom Vf. in vielen Kursen er- 
probt worden. 

Nur am Rande seien auf einige Fragen 
hingewiesen, die dem Rezensenten beim 
Lesen kamen: Der Betonung und Übung 
der Meditation im oben genannten Sinn 
drohen auch Gefahren: Wo Meditation iso- 
liert geübt wird und nicht im Kontext der 
Wahrheitssuche und der sittlichen Entschei- 
dungen steht (wo sie zur exklusiven Übung 
wird), kann sie zu Täuschung und zu star- 
ker Ich-bezogenheit führen, zumal dann, 
wenn mit der Meditation im tiefsten Hei- 
lung, Selbstwerdung oder Bewußtseinser- 
weiterung angestrebt wird. Und noch ein 
letztes: Die hier dargelegten Meditations- 
übungen haben mit der heute oft genann- 
ten Zen-Meditation im strengen Sinn nur 
in den Vorräumen zu tun. F. Wulf SJ 

Vicdlet, Franqois-A.: Zen - Weg zum 
andern. Weilheim, O.-W.-Barth-Ver- 
lag 1972. Ln., 163 S., DM 16,80. 

Hooykaas, Else Madeion, u. Schierbeek, 
Bert: Zazen. Weilheim, O.-W.-Barth- 
Verlag 1971. Ln., Großformat, 112 S., 
davon 88 Tafeln, DM 29,80. 

Der Franzose Viallet - er zeichnet auch als 
Übersetzer seines Buches ins Deutsche - hat 
vor etwa zehn Jahren Aufsehen erregt; er 
warf der Sekretärin sowie dem Herausgeber 
Teilhard de Chardins Fälschung vor; nun, 
er wußte einfachhin nicht, daß der fran- 
zösische Jesuit sein •Le Milieu divin" selbst 
in einer zweiten Fassung für die Veröffent- 
lichung bestimmt hatte. Auch in dieser Auf- 
satzsammlung beruft Viallet sich auf Teil- 
hard (bes. 108-123), allerdings mit einigen 
Abstrichen, als liege Teilhard im Kampf 
gegen sein besseres Ich, •in ständiger Ver- 
teidigung gegen sich selbst" (116). Dieses 



Buchbesprechungen 320 

•bessere Ich" aber heißt für Viallet •Zen, 
der andere Strom" (so der treffendere 
französische Buchtitel); was Teilhard von 
der vollen Weltdeutung des Zen abhalte, 
sei •der Begriff Person, des individuellen 
Ichs, des Bewußtseins". •Für den Zen- 
buddhismus besteht ein solches Problem 
überhaupt nicht. Person wie Materie wer- 
den Schein, werden .Leere', eine Neben- 
erscheinung, eine relative Wirklichkeit" 
(121 f.). Teilhard aber •wendet sich in einer 
Liebesbeziehung wie eine Person zu einer 
anderen an Christus und Gott" (115). Für 
Viallet hingegen liegt im Zen die tiefere 
Wahrheit •aller Religionen und aller Phi- 
losophien" (mit einem Zen-Abt, 106) und 
•eine Erweiterung der christlichen Welt- 
sicht" (86). Zen •entwertet nicht die fest- 
gelegten Strukturen, sondern führt sie auf 
ihre Relativität zurück" (138 f.). 

Vf. deutet seine Zen-Erfahrungen etwa 
folgendermaßen: •das Wort der Schrift, das 
Versprechen (wohl: die Verheißung) gehö- 
ren nicht mehr der Wirklichkeit an ... Das 
Wort .Vorsehung' hat keinen Inhalt mehr" 
(74). •Gott wirkt nicht in den Erscheinungen 
der sichtbaren und erfahrbaren Welt" (76). 
Statt zu bereuen solle man - mit einem 
Zen-Autor •über die Wahrheit aller Dinge 
meditieren" (154). Auch Jesu Verzeihen: 
•denn sie wissen nicht, was sie tun", •ist 
nicht nur eine Geste höchster Liebe, sondern 
das volle Erfassen der menschlichen Natur: 
Im Zen existiert das Böse nicht, nur die 
Unwissenheit" (86). Johannes wird zitiert: 
•Niemand hat Gott je gesehen"; die darauf 
aufbauende Zentralaussage vom Sohn, als 
dem einzigen Offenbarer Gottes aber wird 
unterschlagen; zusammengefaßt: •Niemand 
erwartet mich am anderen Ufer in meiner 
Todesstunde. Niemand. Denn mein Sein 
bildet schon hier einen Teil des Ganzen. Ich 
selbst erwarte mich dort" (136 f.). Jesus muß 
von dem •megalomanen Menschen... 
(dem) Gott-Menschen" der christlichen Tra- 
dition zurückgeführt werden zum •Erlebnis 
tiefsten kosmischen Einheitsgefühls" (153). 

Zum Glück hat sich Teilhard schon 1950 
in Le Monde ausdrücklich von Viallet 
distanziert, da •1. weder sein Werk in ir- 
gendeiner Weise eine Darstellung meiner 
Gedanken ist... noch 2. sein Gottesbegriff 
... sich in irgendeiner Weise mit der Struk- 
tur meines Denkens berührt". 

Erst wenn man dies weiß, kann man mit 
einigem Gewinn die journalistisch gut ge- 
schriebenen Essays lesen, kann man sich über 
den •Verfall des Zen in Japan" (88) beleh- 
ren lassen, oder erfahren, daß im Söto-Zen 
das Saion-Erlebnis als Egoismus abgelehnt 
wird: •Zazen an sich ist schon Satori" 
(59f•161). Es lohnt sich nach diesem Buch, 
die Frage nach einem christlichen Zen er- 
neut zu stellen. Auf keinen Fall ist Viallets 
Buch eine Begegnung von Christentum und 
Zen. 

Die Luft des Ehrlichen und Wahren aber 
weht uns aus dem vorzüglich aufgemachten 
Bildband an. Leben und Meditieren eines 
Zen-Klosters - mit liebenswerten Einzel- 
heiten: Reinemachen, Haarschneiden, Fern- 
sehen, Teezeremonie, Bogenschießen - spre- 
chen uns in großformatigen Fotografien an. 
Der Text ist knapp, im Stil von Zensprü- 
chen, Haikus, Koans. Sie widerstreben einer 
Kommentierung; sie müssen für sich spre- 
chen: •Eine dynamische Art der Meditation, 
um die .allmähliche' Form zu durchbrechen. 
Zen wartet nicht sieben Lebzeiten hindurch 
auf Nirvana. Zen verlangt Nirvana jetzt" 
(8). •Hier liegt die klare Unterscheidung 
zwischen Christentum und Buddhismus. 
Der Buddhismus kennt keine persönliche 
Gottheit, an die man sich wenden kann. 
Man muß sich auf sich selbst beziehen und 
kann das ... Zerschlage den Zwiespalt: 
Gott-ich; gib solche Doppelbegriffe auf wie 
ja oder nein ..., gut oder schlecht..., hoch 
oder niedrig" (9). Aber auch: •Freiheit ist 
nicht, das zu tun, was du liebst, sondern das 
zu lieben, was du tust ... Es kann weder 
Leere noch Nicht-Leere genannt werden, 
Eines, und doch Keines von beiden. Um dar- 
auf hinzuweisen, nennen wir es Leere" (16). 
Oder ein Satori-Gedicht von Kokai: •Fest- 
haltend, irrst du in der Nichtigkeit. Los- 
lassend, findest du zum Urbeginn zurück. 
Seit die Musik verstummt, berührt kein 
Schatten meine Tür. Des Dorfes Mond steht 
wieder über'm Fluß." •Nur wirkliches Er- 
wachen führt zum ,Das'. Nur Toren suchen 
als Belohnung Heiligkeit. Erhobene Hand - 
die Steinlaterne kündet Morgendämmerung 
an. Lächelnd senkt die Leere ihr gewaltiges 
Haupt* 

Mit diesem Zen zu sprechen, ist Gewinn 
und Selbstbesinnung für das Christentum. 

J. Sudbrack S] 




