
Das Schwert des Glaubens 
Karl Rahner SJ, München 

Ansprache während der Eucharistiefeier am 2. Februar 1972 in Löwen, anläßlich 
der Verleihung des Ehrendoktorates durch die dortige Katholische Universität. 

Wir feiern jetzt das Gedächtnis des Todes Jesu, unseres Herrn, als seinen 
Heimgang in das Geheimnis, das Gott ist, und als das Ereignis, das für uns 
in unserer Geschichte die Verheißung bedeutet, daß unser Leben und un- 
ser Tod für immer in der Liebe Gottes geborgen sind. Wir feiern diese Me- 
moria Christi an dem Tag, da wir des Tempelganges seiner Mutter geden- 
ken, die ihren Sohn zu Beginn seines Lebens in bedingungslosem Glauben 
unter die Verfügung Gottes gestellt hat. 

Der heutige Tag lenkt unseren Blick auf die Gestalt der heiligen Jung- 
frau, wie die Perikope von der Darstellung im Tempel bei Lukas (2, 22-35) 
sie zeichnet. Es ist die Gestalt der Glaubenden. Die Perikope sagt von Ma- 
ria ein doppelt Eines aus: daß dieses letzte Ereignis der Glaubensgeschichte, 
das ihr Kind ist, ein Zeichen des Widerspruchs ist, das zum Fallen und zum 
Aufstehen bringen kann, und daß solches Geschehen unweigerlich wie ein 
zweischneidiges Schwert die Mitte ihrer Existenz, ihres Herzens und somit 
jedes Glaubenden durchdringt. 

Lassen wir es uns auch in solcher Stunde wieder gesagt sein: so ist der 
Glaube. Er ist wie ein Schwert, das durchbohrt und teilt. Jesus selbst sagt 
bei Mt 10, 34, daß er nicht den Frieden, sondern das Schwert zu bringen 
gekommen sei. Der Glaube ist das Aushalten dieses Schwertes, die Weige- 
rung also, vorschnell an Versöhntheit zu denken, die Bereitschaft, in der 
Tiefe mit dem Konflikt hoffend zu leben, der in die Zerrissenheit und Un- 
integrierbarkeit unseres Daseins hinabreicht, bis zu dem Punkt also, in dem 
der Mensch nur noch eines kann, verzweifeln oder sich bedingungslos jener 
geheimnisvollen Einheit und Versöhnung anzuvertrauen, die wir Gott nen- 
nen. Glaube ist auch Friede, Freiheit, Vertrauen, Freude und noch vieles 
mehr. Aber er ist auch dieses: das Aushalten des Schwertes inmitten unseres 
Daseins. Dieses Schwert des Zwiespaltes im ganzen Leben trifft jeden. Ob 
er will oder nicht. Der Glaube an das sich uns für uns selber offenbarende 
Wort läßt nicht zu, daß wir diesen unüberwindbaren Zwiespalt übersehen, 
und ruft uns an, ihn anzunehmen, auszuhalten, durchzutragen durch das Le- 
ben in Hoffnung. Solches durchtragende Annehmen ist natürlich nur dort 
gegeben, wo man immer daran arbeitet, diese Unversöhntheiten zu versöh- 
nen, das Plurale zu integrieren, denn sonst wäre man ja in Wahrheit erst 
recht einer, der das Schwert im Dasein leugnen oder verharmlosen würde. 



Karl Rahner 322 

Unglaube wäre es also, würden wir voreilig in unserer privaten Existenz 
eudämonistisch oder stoisch die versöhnte Integration unseres Lebens er- 
zwingen wollen, anstatt den Wandel, das Unberechenbare, das Wider- 
sprüchliche und Unübersehbare unseres Lebens geduldig und in Zuversicht 
zu ertragen und nicht mit einem selbstentworfenen Rezept die Herren un- 
serer Geschichte sein zu wollen. 

Unglaube wäre es, würden wir meinen, wir könnten in der Dimension 
des Gesellschaftlichen aus einer fertigen Ideologie heraus, wie immer sie 
auch sei, leben, die uns zum absolut herrscherlichen Planer unserer Zukunft 
macht, anstatt mühselig, aber in Hoffnung, die Pilger zu sein, die immer 
neu den Weg zur absoluten Zukunft suchen, um sie einmal dann aus Gnade 
und unverdient zu empfangen. 

Unglaube wäre es, wenn wir in der Dimension der Wissenschaft und der 
Wissenschaften meinten, wir hätten ein System, in das wir selbst alle unsere 
eben nicht integrierten Teilerkenntnisse in genossener Harmonie selbst- 
herrlich hineinintegrieren könnten. Unglaube wäre es, auf diesem Gebiet 
zu wähnen, mit ein wenig philosophischem oder theologischem Gerede oder 
mit der Monomanie einer einzigen Wissenschaft, die über alles herrschen 
will, sei die Qual zu heilen, daß gerade aller Fortschritt des Wissens auf 
allen Gebieten den einzelnen Menschen immer mehr mit dem konfrontiert, 
was er nicht weiß und nicht beherrscht, von dem er einst nicht wußte, daß er 
es nicht weiß, während wahre Theologie gerade das Nachdenken darüber 
ist, daß nur einer ist, der die Wahrheiten versöhnt, in seine eine Wahrheit 
integriert, Gott, der uns verheißen hat, daß seine Wahrheit dann einmal 
unsere Seligkeit sein wird. Unglaube wäre es, wenn wir nicht anbetend und 
preisend von dem reden wollten, den wir nicht durch unsere wissenschaftli- 
chen Systeme uns Untertan machen können, wenn wir nur von dem reden 
wollten, was klar ist, d. h. unser Denken in seiner Macht bestätigt, anstatt es 
zu überwältigen. 

Glaube ist es, wenn wir den Stoß des Schwertes in unser Dasein anneh- 
men: das Schwert der Frage, die keine Antwort mehr findet, das Schwert, 
daß alles Leben in seinem Schmerz im Tode endet, das Schwert, daß nicht 
einmal die Liebe in diesem Leben alle Widersprüche auflöst, das Schwert, 
daß alles erreichte Ziel sich wieder in einen Anfang verwandelt, das 
Schwert der Abschiede, der Enttäuschungen, des Altwerdens, der Torhei- 
ten, die wir selbst begehen: unschuldig naiv und schuldig zugleich, das 
Schwert der Bitterkeiten, die das Kommen des Todes wie Propheten mel- 
den. 

Alle diese siebenfachen Schwerter durchdringen unser Dasein. Und 
wenn wir das gelassen und hoffend gelten lassen, glauben wir. Denn dann 
ist unser durchbohrtes Herz offen für die Verheißung, die der namenlose 



Das Schwert des Glaubens 323 

Gott selbst ist. Nach der Offenbarung des Johannes (1,16) geht das zweisei- 
tig scharfe Schwert aus dem Munde des Menschensohnes hervor, der selbst 
durchbohrt war als der vom Menschen Gekreuzigte (Jo 19, 34, vgl. Offb 
1,7). Wenn er der Durchbohrte ist, dann kann unser Glaube an ihn nicht 
anderswo sein als in einem Aushalten des Schwertes, das unsere Existenz 
durchdringt. Wenn wir Glaube sagen, sagen wir eben auch (nicht nur) die 
Hoffnung in der Kapitulation und die Kapitulation in der Hoffnung. Wer 
das hört als ein elegantes dialektisches Spiel, der hätte nichts verstanden. 
Der wäre dorthin zu schicken, wo ihm in seinem Leben früher oder in Zu- 
kunft die Ausweglosigkeiten begegnen, die von sich her verstummen lassen 
und verzweifelt machen. Da könnte er dann lernen, was hier gemeint ist. 
Dort, wo der Kampf um irdische Gerechtigkeit nochmals Ungerechtigkeit 
gebiert, dort, wo die Liebe verraten wird und kleine Kinder sterben, die 
unschuldigen, dort wo ein hoher Geist verblödet, die Menschen schlimmer 
als Wölfe zueinander sich verhalten und weiter und weiter. Darf man sol- 
ches in dieser Stunde etwa nicht sagen? Es ist doch die Stunde, da wir den 
Tod des Herrn begehen, den Tod! Und wenn jemand heiterer vom Leben 
denkt, froher das Leben annimmt, so ist es ihm wahrlich nicht verwehrt, 
vorausgesetzt, daß er diesen hohen Mut und diese Freude anerkennt als 
Gnade, die dem Glauben verheißt, daß die ewige Versöhnung doch im 
Kommen ist, und wir darum den Tod des Herrn verkünden, bis er kommt. 

Wenn die Toten leben, wenn die Dahingeschiedenen nicht die sind, de- 
ren Leben ins Leere zerronnen ist, sondern die, deren Geschichte ihre End- 
gültigkeit in Gott gefunden hat, dann haben wir das Recht und die selige 
Pflicht, uns zu ihrem Leben und dessen Gültigkeit immer aufs neue zu be- 
kennen, zu allen, die uns im Zeichen des Glaubens vorangegangen sind. 
Und somit zu der, deren Seele das Schwert des Schmerzes durchdrang, die 
nach dem Wort desselben Lukas selig war, weil sie geglaubt hat (Lk 1, 45). 
Wenn wir uns bekennen zum Gesetz ihres Lebens, dem Gesetz des Glau- 
bens, dann rufen wir sie an. Dann huldigen wir ihr als dem Vorbild aller 
Glaubenden. 

Wir feiern das Gedächtnis des Todes des Herrn. Wir bekennen somit, 
daß wir dem Schwert unserer Existenz, wo es uns trifft, wie immer es uns 
trifft, nicht ausweichen wollen, als ob wir keine Hoffnung hätten. Wir 
feiern den Tod des Herrn in kultischer Begehung, damit wir ihn feiern kön- 
nen in der seligen Bitterkeit des Lebens, in uns, um uns und auch in unserer 
Wissenschaft, der tödlich unvollendbaren. Auf, laßt uns den Tod des Herrn 
verkünden, bis er kommt. 




