Das Schwert des Glaubens
Karl Rahner S], Miinchen

Ansprache wihrend der Eucharistiefeier am 2. Februar 1972 in Lowen, anlifilich
der Verleihung des Ehrendoktorates durch die dortige Katholische Universitat.

Wir feiern jetzt das Gedachtnis des Todes Jesu, unseres Herrn, als seinen
Heimgang in das Geheimnis, das Gott ist, und als das Ereignis, das fiir uns
in unserer Geschichte die Verheiflung bedeutet, dafl unser Leben und un-
ser Tod fiir immer in der Liebe Gottes geborgen sind. Wir feiern diese Me-
moria Christi an dem Tag, da wir des Tempelganges seiner Mutter geden-
ken, die ihren Sohn zu Beginn seines Lebens in bedingungslosem Glauben
unter die Verfiigung Gottes gestellt hat.

Der heutige Tag lenkt unseren Blick auf die Gestalt der heiligen Jung-
frau, wie die Perikope von der Darstellung im Tempel bei Lukas (2, 22-35)
sie zeichnet. Es ist die Gestalt der Glaubenden. Die Perikope sagt von Ma-
ria ein doppelt Eines aus: dafl dieses letzte Ereignis der Glaubensgeschichte,
das ihr Kind ist, ein Zeichen des Widerspruchs ist, das zum Fallen und zum
Aufstehen bringen kann, und daf solches Geschehen unweigerlich wie ein
zweischneidiges Schwert die Mitte ihrer Existenz, ihres Herzens und somit
jedes Glaubenden durchdringt.

Lassen wir es uns auch in solcher Stunde wieder gesagt sein: so ist der
Glaube. Er ist wie ein Schwert, das durchbohrt und teilt. Jesus selbst sagt
bei Mt 10, 34, daf er nicht den Frieden, sondern das Schwert zu bringen
gekommen sei. Der Glaube ist das Aushalten dieses Schwertes, die Weige-
rung also, vorschnell an Versohntheit zu denken, die Bereitschaft, in der
Tiefe mit dem Konflikt hoffend zu leben, der in die Zerrissenheit und Uu-
integrierbarkeit unseres Daseins hinabreicht, bis zu dem Punkt also, in dem
der Mensch nur noch eines kann, verzweifeln oder sich bedingungslos jener
geheimnisvollen Einheit und Versohnung anzuvertrauen, die wir Gott nen-
pen. Glaube ist auch Friede, Freiheit, Vertrauen, Freude und noch vieles
mehr. Aber er ist auch dieses: das Aushalten des Schwertes inmitten unseres
Daseins. Dieses Schwert des Zwiespaltes im ganzen Leben trifft jeden. Ob
er will oder nicht. Der Glaube an das sich uns fiir uns selber offenbarende
Wort 148t nicht zu, dafl wir diesen uniiberwindbaren Zwiespalt {ibersehen,
und ruft uns an, ihn anzunehmen, auszuhalten, durchzutragen durch das Le-
ben in Hoffuung. Solches durchtragende Annehmen ist natiirlich nur dort
gegeben, wo man immer daran arbeitet, diese Unversdhntheiten zu versoh-
nen, das Plurale zu integrieren, denn sonst wire man ja in Wahrheit erst
recht einer, der das Schwert im Dasein leugnen oder verharmlosen wiirde.



Karl Rahner 322

Unglaube wire es also, wiirden wir voreilig in unserer privaten Existenz
euddmonistisch oder stoisch die versshnte Integration unseres Lebens er-
zwingen wollen, anstatt den Wandel, das Unberechenbare, das Wider-
sprichliche und Uniibersehbare unseres Lebens geduldig und in Zuversicht
zu ertragen und nicht mit einem selbstentworfenen Rezept die Herren un-
serer Geschichte sein zu wollen.

Unglaube wiére es, wiirden wir meinen, wir konnten in der Dimension
des Gesellschaftlichen aus einer fertigen Ideologie heraus, wie immer sie
auch sei, leben, die uns zum absolut herrscherlichen Planer unserer Zukunft
macht, anstatt mithselig, aber in Hoffnung, die Pilger zu sein, die immer
neu den Weg zur absoluten Zukunft suchen, um sie einmal dann aus Gnade
und unverdient zu empfangen.

Unglaube wire es, wenn wir in der Dimension der Wissenschaft und der
Wissenschaften meinten, wir hitten ein System, in das wir selbst alle unsere
eben nicht integrierten Teilerkenntnisse in genossener Harmonie selbst-
herrlich hineinintegrieren konnten. Unglaube wire es, auf diesem Gebiet
zu wahnen, mit ein wenig philosophischem oder theologischem Gerede oder
mit der Monomanie einer einzigen Wissenschaft, die {iber alles herrschen
will, sei die Qual zu heilen, daf} gerade aller Fortschritt des Wissens auf
allen Gebieten den einzelnen Menschen immer mehr mit dem konfrontiert,
was er nicht weifl und nicht beherrscht, von dem er einst nicht wufite, daf} er
es nicht weifl, wiahrend wahre Theologie gerade das Nachdenken dariiber
ist, daf} nur einer ist, der die Wahrheiten versohnt, in seine eine Wahrheit
integriert, Gott, der uns verheiflen hat, dafl seine Wahrheit dann einmal
unsere Seligkeit sein wird. Unglaube wire es, wenn wir nicht anbetend und
preisend von dem reden wollten, den wir nicht durch unsere wissenschaftli-
chen Systeme uns untertan machen konnen, wenn wir nur von dem reden
wollten, was klar ist, d. h. unser Denken in seiner Macht bestatigt, anstatt es
zu diberwaltigen.

Glaube ist es, wenn wir den Stoff des Schwertes in unser Dasein anneh-
men: das Schwert der Frage, die keine Antwort mehr findet, das Schwert,
dafl alles Leben in seinem Schmerz im Tode endet, das Schwert, daf} nicht
einmal dje Liebe in diesem Leben alle Widerspriiche auflést, das Schwert,
dafl alles erreichte Ziel sich wieder in einen Anfang verwandelt, das
Schwert der Abschiede, der Enttduschungen, des Altwerdens, der Torhei-
ten, die wir selbst begehen: unschuldig naiv und schuldig zugleich, das
Schwert der Bitterkeiten, die das Kommen des Todes wie Propheten mel-
den.

Alle diese siebenfachen Schwerter durchdringen unser Dasein. Und
wenn wir das gelassen und hoffend gelten lassen, glauben wir. Denn dann
ist unser durchbohrtes Herz offen fir die Verheiflung, die der namenlose



Das Schwert des Glaubens 323

Gott selbst ist. Nach der Offenbarung des Johannes (1, 16) geht das zweisei-
tig scharfe Schwert aus dem Munde des Menschensohnes hervor, der selbst
durchbohrt war als der vom Menschen Gekreuzigte (Jo 19, 34, vgl. Offb
1, 7). Wenn er der Durchbohrte ist, dann kann unser Glaube an ihn nicht
anderswo sein als in einem Aushalten des Schwertes, das unsere Existenz
durchdringt. Wenn wir Glaube sagen, sagen wir eben auch (nicht nur) die
Hoffnung in der Kapitulation und die Kapitulation in der Hoffnung. Wer
das hort als ein elegantes dialektisches Spiel, der hétte nichts verstanden.
Der wire dorthin zu schicken, wo ihm in seinem Leben friiher oder in Zu-
kunft die Ausweglosigkeiten begegnen, die von sich her verstummen lassen
und verzweifelt machen. Da konnte er dann lernen, was hier gemeint ist.
Dort, wo der Kampf um irdische Gerechtigkeit nochmals Ungerechtigkeit
gebiert, dort, wo die Liebe verraten wird und kleine Kinder sterben, die
unschuldigen, dort wo ein hoher Geist verblédet, die Menschen schlimmer
als Wolfe zueinander sich verhalten und weiter und weiter. Darf man sol-
ches in dieser Stunde etwa nicht sagen? Es ist doch die Stunde, da wir den
Tod des Herrn begehen, den Tod! Und wenn jemand heiterer vom Leben
denkt, froher das Leben annimmt, so ist es ihm wahrlich nicht verwehrt,
vorausgesetzt, dal er diesen hohen Mut und diese Freude anerkennt als
Gnade, die dem Glauben verheiflt, daf die ewige Versohnung doch im
Kommen ist, und wir darum den Tod des Herrn verkiinden, bis er kommt.

Wenn die Toten leben, wenn die Dahingeschiedenen nicht die sind, de-
ren Leben ins Leere zerronnen ist, sondern die, deren Geschichte ihre End-
giltigkeit in Gott gefunden hat, dann haben wir das Recht und die selige
Pflicht, uns zu ihrem Leben und dessen Giiltigkeit immer aufs neue zu be-
kennen, zu allen, die uns im Zeichen des Glaubens vorangegangen sind.
Und somit zu der, deren Seele das Schwert des Schmerzes durchdrang, die
nach dem Wort desselben Lukas selig war, weil sie geglaubt hat (Lk 1, 45).
Wenn wir uns bekennen zum Gesetz ihres Lebens, dem Gesetz des Glau-
bens, dann rufen wir sie an. Dann huldigen wir ihr als dem Vorbild aller
Glaubenden.

Wir feiern das Gedichtnis des Todes des Herrn. Wir bekennen somit,
dafl wir dem Schwert unserer Existenz, wo es uns trifft, wie immer es uns
trifft, nicht ausweichen wollen, als ob wir keine Hoffnung hitten. Wir
feiern den Tod des Herrn in kultischer Begehung, damit wir ihn feiern kén-
nen in der seligen Bitterkeit des Lebens, in uns, um uns und auch in unserer
Wissenschaft, der todlich unvollendbaren. Auf, la8t uns den Tod des Herrn
verktnden, bis er kommt.





