Konkreter Glaube

Eugen Biser, Wiirzburg

Unsere Zeit will das Konkrete. Sie halt nichts von utopischen Programmen
und wenig von groflen Durchblicken, um so mehr dagegen von streng
belegbaren Fakten. Nicht die abstrakte Idee, der konkrete Sachverhalt
ist gefragt. Diese Tendenz macht auch vor dem Glauben nicht halt. Er mufl
sich fragen lassen, wieviel er fiir die Bewiltigung der konkreten Gegeben-
heiten leistet und wie konkret er selber ist. Denn nur im Mafi, wie er dieser
Befragung standhilt, wird er als Schliissel zu den Problemen glaubhatft,
die heute im Vordergrund stehen.

Dafl das Glaubensproblem unter dem Gesichtspunkt der Konkretisierung
neu erortert werden mufl, steht aufler Frage. Zu offensichtlich hat sich der
Glaubensbegriff, wie er im individualistischen Zeitalter aufkam, von dem
entfernt, was nach biblischem Verstindnis integrierend zu ihm gehort.
Zunichst von seiner Herkunft aus dem Wort; sodann von seiner Bindung
an die Mitglaubenden und damit an die jeweilige Situation, vor allem
aber von seiner grundlegenden Erméglichung durch Jesus. Im Vorder-
grund des Problemfeldes steht also keineswegs das, woran man bei der
Frage nach der Konkretisierung des Glaubens zunichst denken mochte:
Weder der Komplex der Kirchenstruktur noch die vielberedete ,weltliche
Wirklichkeit“ und schon gar nicht das schon wieder halb vergessene Motiv
vom Tod Gottes, also nichts von alledem, was aktuelles Thema der theolo-
gischen Gespriche ist. Das darf nicht verwundern. Denn das Aktuelle ist
meist nicht auch das Wesentliche, oft noch nicht einmal das wirklich Kon-
krete. Die Schwerpunkte des Daseins - und erst recht diejenigen des reli-
giosen Lebens — pflegen eben nicht an die Oberfliche zu treten. Erst miih-
samer Sondierung werden sie ersichtlich. Freilich hat auch die Aktualitit
ihr Recht. So bizarr sich ihr Bild oft darstellen mag, so bereitet sich darin
doch zweifellos das vor, was in der Riickschau als der eigentliche Fortschritt
im Geistes- und Glaubensleben erscheint. Es wird sich daher nicht vermei-
den lassen, dort, wo es sich vom Gedankengang her nahelegt, bisweilen
einen Seitenblick auf das zu werfen, was im Zentrum des aktuellen Inter-
esses steht. Nur darf das von dem nicht ablenken, was den Dreischritt des
Gedankengangs sachlich bedingt. Und das ist die Beziehung des Glaubens
zum Offenbarungswort, zur Gemeinschaft der Mitglaubenden und zu sei-
nem Begriinder Jesus Christus.



Konkreter Glaube 325

Glauben aus dem Wort

Aber haben denn, um hier einzusetzen, Wort und Sprache etwas mit der
Aufgabe der Konkretisierung zu tun? Ist das Wort nicht vielmehr das
Fliichtigste, was Menschen miteinander tauschen, ein Hauch nur, der die
Dinge des Daseins zwar leise beriihrt, aber doch keinesfalls bewegt oder
gar verwandelt? Wer so mit einer freilich tief eingeschliffenen Denkweise
urteilt, mufl sich sagen lassen, daf§ er weder der tiglichen Spracherfahrung
noch dem biblischen Sprachverstindnis gerecht wird. Der tiglichen Sprach-
erfahrung nicht, weil sie dem tiefer Blickenden zeigt, dal Menschen sich
nichts Wesentlicheres geben, freilich auch nichts Wichtigeres verweigern
‘konnen als das verstehende Wort. Im Wort teilen wir, wenn es darauf
ankommt, unser Innerstes mit. Mit dem Wort brechen wir Schalen auf, die
sich in vielleicht jahrelanger Einsamkeit bildeten. Mit dem Wort helfen
wir Verzweifelten auf, die sich aus der Lahmung ihres Schmerzes sonst
nicht mehr befreit hitten. Mit dem Wort zeigen wir Ratlosen einen neuen
Weg. Dafl mit dem Wort auch das Gegenteil von alledem geschehen kann,
bildet so wenig einen Gegenbeweis, wie das Gift etwas beweist gegen die
Nahrung oder der Tod etwas gegen das Leben.

Noch stirker verstofit die funktionale Einschitzung des Wortes gegen
das biblische Sprachverstindnis. Was dessen neutestamentliche Herkunft
anlangt, so griindet es in der Erfahrung der Gefolgsleute Jesu, durch ihn
in eine ausschliefliche, auf keinem andern Weg erreichbare Mitwisserschaft
mit Gott gezogen, ja von Gott selbst angesprochen und belehrt worden zu
sein. Dieser Erfahrung trigt die Urgemeinde in der Weise Rechnung, dafl
sie den Mittler der Offenbarung, Jesus Christus, das Wort Gottes nennt.
Von daher erlangt das Wort im christlichen Verstindnis inkarnatorische
Dignitit. Es gerit, bildlich ausgedriickt, in das Kraftfeld der Gestalt Jesu
und wird dort zum Sammelpunkt der von ihm ausstrahlenden Energie. Mit
seiner Sagekraft tritt es nicht nur in den Dienst von Jesu zugleich welt-
kritischer und weltitberwindender Botschaft; es bewirkt vielmehr allein
schon durch sein Gesprochensein, daff die Dinge in Flufl geraten und sich
jener neuen Ordnung einfiigen, die in der Sprache Jesu Reich Gottes heifit.
Deshalb iibernimmt das Christentum, ohne im mindesten zu zogern, die
alttestamentliche Vorstellung von der Weltschopfung durch das Wort (vgl.
Jo 1, 8; 2 Petr 8, 5.7). Und aus demselben Grund 143t es die Neuschépfung
mit dem Wort des sieghaft thronenden Herrn beginnen: ,Siche, ich mache
alles neu!“ (Apk 21, 5). Das mufl man bedenken, um die Herkunftsbestim-
mung des Glaubens im Romerbrief zu ermessen. Sie lautet:

So kommt der Glaube aus dem Héren (der Botschaft),
das Horen aber aus dem Wort Gottes (10, 17).



Eugen Biser 826

Im Licht des biblischen Sprachverstindnisses gesehen, besagt dieser Satz
mehr, als dafl der Glaube die gehorsame Annahme dessen ist, was Gott
von sich und seinem Heilswillen kundtut. Denn das, was das Wort leistet,
ist mehr als nur die Vermittlung von Wahrheit und Sinn. Es bringt aufler
dem, was der Glaube zu bekennen hat, auch das mit ein, was ihn als Glau-
ben erméglicht: Die Gewifiheit, die sich gegen alle Zweifel durchsetzt, und
mit ihr zusammen jenen Halt an der Wirklichkeit des Geglaubten, den der
Hebréaerbrief als das gliubige ,Feststehen“ beschreibt:

Es ist aber der Glaube das Feststehen im Erhofften,
das Uberzeugtsein von dem, was man nicht sieht (11, 1).

In dem spontanen Riickbezug auf die im Glauben erfafite Wirklichkeit
vollzieht sich die erfragte Konkretisierung. Denn damit hért der Glaube
auf, lediglich ein Akt der, wenn auch hochsten Sinn-Vermittlung zu sein.
Als ein ,Feststehen im Erhofften ergreift er vielmehr mit dem Sinn auch
die Sache. Von daher eignet ihm, verglichen mit dhnlichen Akten, die un-
verhéltnisméfig hohere Kompetenz. Er informiert nicht nur iiber seine
Inhalte; er iibereignet sie. Im Sinne des vom Hebrierbrief ausgesagten
nFeststehens” griindet er die gldubige Existenz auf sie. Und er gibt ihr
dadurch den festen, die bestindigen Anfechtungen iiberstehenden Halt.

Mit der Konkretisierung des Glaubens hat es, so geschen, eine eigentiim-
liche Bewandtnis. Bezieht sie sich anfinglich ganz auf den Versuch, den
scheinbar allzu abstrakten Glaubensakt mit Leben zu fiillen, so in der Folge
immer mehr auf den Glaubenden selbst, der erst durch den Glauben die
volle Festigung seiner Existenz erfihrt. , Wer glaubt, wird nicht wanken®,
versichert schon Jesaja (28, 16). Und das Neue Testament unterstreicht
diese Zusage, getragen von der im Umgang mit Jesus gewonnenen Glau-
benserfahrung, mit dem triumphalen Wort: ,Das ist der Sieg, der die
Welt iiberwindet, unser Glaube® (1 Jo 5,4). Das aber heifit: Im Bereich
des Glaubens ist Inhalt und Vollzug nicht voll zu trennen. Wer seine Kon-
kretisierung will, gewinnt selbst an innerer Festigkeit. Und umgekehrt
erlangt, wer im Glauben feststeht, eine wachsende Nihe zur Wirklichkeit
Gottes und der Welt.

Glauben mit den andern

Ein wichtiger Gesichtspunkt blieb in diesen Uberlegungen noch unbeachtet:
der soziale. Sprache hat der Mensch nur als Gemeinschaftswesen. Mit sei-
nem Wort sucht der einzelne stets das Du oder das Wir. Das gilt in vollem
Umfang auch vom Wort des Glaubens. Im gleichen Kontext, in welchem
der Rémerbrief die Herkunft des Glaubens aus dem Wort darlegt, betont er
die Notwendigkeit, ihn im Bekenntnis zu bezeugen:



Konkreter Glaube 827

Wenn du mit deinem Mund Jesus als den Herrn bekennst
und in deinem Herzen glaubst, dafi Gott ihn von den
Toten erweckt hat, erlangst du das Heil (10, 9).

Noch bevor vom zentralen Glaubensinhalt, der Auferstehung Jesu, die
Rede ist, wird hier vom Glaubenden die worthafte Bezeugung, das Be-
kenntnis, gefordert. Denn mit dem Glauben wire es schlecht bestellt, wenn
man ihn wie ein Privileg fiir sich behalten konnte. Hier gilt vielmehr das
Wort der Bergpredigt von dem Licht, das man nicht unter den Scheffel,
sondern auf den Leuchter stellt, damit es allen scheine (Mt 5, 15).

Das Bild besagt zuniichst, daf8 es dort, wo sich der Glaube bekennt, hell
wird. Und das kann doch wohl nur heiflen, dafl dort, wo Verwirrung und
Ratlosigkeit herrschten, eine Atmosphire der Gewifiheit entsteht. Das gibt
dem dialogischen Effekt des Glaubens einen besonderen Akzent. Zwar
zielt das Bekenntnis darauf ab, den andern in die aktuelle Glaubens-
gemeinschaft zu ziehen. Doch ist auch schon ganz Erhebliches erreicht,
wenn es gelang, ihm durch die Fiihlung mit der Selbstgewiflheit des Glau-
benden festen Halt zu geben.

Das Bildwort vom Licht besagt aber noch mehr. Wohin der Lichtschein
fillt, da kann man die Gegenstinde erkennen, die vorher im Dunkeln
lagen. So geschen, fillt von unserm Glauben auch stets ein Licht auf die
Umstiinde, unter denen wir ihn setzen. Anders gesagt: Glaubend stehen
wir immer schon im Begriff, unsere menschliche und geschichtliche Situa-
tion auszuleuchten. Es ist nicht so, als lenke der Glaube unsern Blick nur
nach oben; er 6ffnet ihn auch fiir die grofen und kleinen Gegebenheiten
des Daseins. Den Beweis dafiir zu erbringen, fallt nicht schwer. Denn noch
immer waren es die Glaubenden, die am unbestechlichsten sahen, was not-
tat, was zu befiirchten und was zu erhoffen war, was die Situation erbrachte
und erforderte. Schon der zeitgeschichtliche Kontext der Seligpreisungen
Jesu weist in diese Richtung. Fiir die altchristliche Zeit sei an Augustinus
erinnert, der in seinem Gottesstaat eine umfassende Deutung der Welt-
situation vorlegt und gleichzeitig in seinen Briefen sehr bestimmt zu Fragen
der Kirchen- und Reichspolitik Stellung nimmt. Ahnliches gilt im Mittel-
alter fiir Nikolaus von Kues und in der Neuzeit fiir Gestalten wie Joseph
von Gérres und Dietrich Bonhoeffer. Hier beweist der Glaube eine ganz
unerwartete Nihe zum Konkreten und sich selbst damit als jene Kraft, die
uns das Leben in seiner ganzen Realitéit annehmen und bestehen hilft.

Glauben durch Jesus

Mag all das aber noch so viel zur Konkretisierung des Glaubens beitragen,
so bleibt doch das unbestimmte Gefihl, dafl damit der innerste Bezugs-



Eugen Biser 328

grund noch nicht erreicht wurde. Denn das Konkreteste des Glaubens ist
weder das Wort, aus dem er stammt, noch die menschliche und geschicht-
liche Situation, auf die er sich bezieht. Das Konkreteste des Glaubens ist
vielmehr derjenige, in dessen Antlitz sich das Gottesgeheimnis entschleiert,
der Mensch Jesus Christus. Es bestitigt die Dringlichkeit der Frage, daf
sich diese Einsicht gerade in der jingsten Phase der theologischen Ideen-
geschichte durchsetzte. Deutlicher als zuvor wurde jetzt begriffen, daf} in
Jesus alle Beziehungslinien wie in einem Brennpunkt zusammenlaufen
und umgekehrt das Einmalige einer individuellen, orts- und zeitgebunde-
nen Existenz den Rang des Allgemein-Giiltigen erlangt. Wenn irgendwo,
liegt hier der Antrieb, der das Glaubensproblem nicht im Status des norma-
tiven An-sich beldft, sondern zu seiner Konkretisierung driingt.

Gefragt ist heute also nicht so sehr eine Anwendung des Glaubens auf
aktuelle Sinnziele, sondern seine Neubegriindung auf den ihn ermoglichen-
den Grund, Jesus Christus (vgl. 1 Kor 3, 11). Aber was heifit hier Neu-
begriindung? Zur Beantwortung dieser Frage wird es gut sein, sich zu-
néichst einmal ein ,altes* Modell des Vorgangs zu vergegenwirtigen. Es
ist das Bild des Hebraerbriefs von der durch den , Wegbereiter des Glau-
bens® erdffneten Bahn (12,2). Demnach gibe es fiir uns den Weg des
Glaubens nicht, wenn ihn Jesus nicht gebahnt hitte. Die Frage ist nur,
wie wir mit ihm auf diesen Weg kommen, der doch als solcher dem moder-
nen, auf sachliches Kalkiil gestellten Denken so fern wie nur méglich liegt.
Der Einstieg wird uns nur unter der Bedingung gelingen, daf uns der von
Jesus eingeschlagene Weg gegeniiber unseren Denkwegen als der iiber-
legene erscheint. Um diesen Aufweis ist die christliche Glaubensbegriin-
dung seit Jahrhunderten bemiiht, gemessen an dem Aufwand an Energie
und Scharfsinn freilich ohne durchschlagenden Erfolg. Deshalb kiime es auf
einen neuen Versuch an, der entschiedener als die bisherigen auf die heu-
tige Bewufitseinslage — das Leben in Konflikten — eingeht. Er betrifft dem-
gemaf die Fahigkeit des Glaubens, die Konflikte des Daseins schdpferisch,
und das besagt, durch die Er6ffnung neuer Freiheitsriume, zu iiberwinden.

Zweifellos verfiigt der Glaube iiber diese Fihigkeit, wenn sich nur
nachweisen lafit, dal ihm Jesus gerade auch in dieser Hinsicht vorangeht.
Jesus als der Uberwinder akuter Konfliktsituationen — das ist zwar eine
hdchst ungewohnte, dem Evangelium aber durchaus gemifle Vorstellung.
Nur war es bei ihm kein Teilkonflikt, der ihn zur Konzeption neuer Men-
schenwege bewog, sondern das Zerwiirfnis mit der Welt als ganzer. Man
merkt es an der Art, wie sich diese Welt in der Sprache, insbesondere in der
Metaphernsprache Jesu spiegelt. Was sich da zeigt, ist nicht das Bild des
in harmonischen Strukturen aufgebauten Kosmos der Antike, auch nicht
vorbehaltlos die durch Gottes Machtwort hervorgebrachte und durch sein



Konkreter Glaube 329

Urteil ausdriicklich gutgeheiflene Schépfung, sondern eine in Wehen lie-
gende, von damonischen Blitzen durchzuckte, ihrer Vollendung entgegen-
fiebernde Welt. Im Blick auf sie definiert Jesus das Vollendungsziel mit
seiner Proklamation des anbrechenden Gottesreichs. Aber er tut das nicht
wie ein Unbeteiligter, also nicht etwa wie ein Ardchitekt, der fir einen
unfertigen Bau den endgiiltigen Plan entwirft. Er tut es, indem er sich auf
zweifache Weise engagiert. Erstens, indem er sich, zusammen mit der Welt
und solidarisch mit ihr, auf sein eigenes Vollendungsziel bezieht, wie es der
Sinn seiner lebenslangen Hingabe an den Willen des Vaters ist. Und zwei-
tens, indem er sich mit dem Gedanken des Gottesreichs identifiziert, so dafl
er mit diesem im Grunde sich selbst zum Weltziel setzt.

Man miifite an der Entflechtung dieses komplexen Zusammenhangs fast
verzweifeln, wenn das Evangelium nicht an hervorragender Stelle dazu
eine Handhabe béte. Sie ergibt sich aus den Eingangsworten der Ab-
schiedsreden, wo der Doppelbezug, in welchem Jesus steht, auf den Glau-
ben der Seinen zuriickgespiegelt wird. Das geschieht in den Worten:

Ihr glaubt an Gott; glaubt auch an mich! (Joh 14, 1 ff.).

Fast Ubermenschliches ist uns hier, so mochte man beim ersten Horen
meinen, zugemutet. Denn wie soll es uns gelingen, uns glaubend gleich-
zeitig auf Gott und auf Jesus zu beziehen? Miifite nicht die Geschlossenheit
und damit die Kraft unseres Glaubens unter einem derartigen Doppelziel
leiden? Es macht die Gréfle der Worte des johanneischen Jesus aus, dafl sie
diese Befiirchtung zerstreuen. Mit grofler Gebérde tritt Jesus vor uns hin,
um uns den Gott zu zeigen, in den alle Lebensstréme ausmiinden:

Euer Herz sei ohne Angst! ... Im Haus meines Vaters sind viele
Wohnungen. Wire es nicht so, dann hiitte ich es euch gesagt.

Weldh eine Einladung! Wo die Philosophen die uniibersteigliche Grenz-
marke des Denkens und wo die Weltreligionen fast ausnahmslos das My-
sterium eines todlichen Schreckens erblickten, 6ffnet sich die Heimstatt des
ewigen Friedens. Und das nicht etwa wie bei dem , Wirtshaus® aus Schu-
berts Winterreise, das vollbesetzt ist und deshalb dem todmiiden Wande-
rer die Aufnahme verweigert, sondern offen und weit, ein Haus mit vielen,
wohlzubereiteten Wohnungen, so dafl sich jeder willkommen und heimisch
fithlen kann. Hier ist das Ziel, von dem keiner mehr vertrieben wird, der
Rastplatz am Ende der mithsamen Erdenwege, die Herberge des unver-
lierbaren Angenommen- und Beheimatetseins, die Stille nach dem lebens-
langen Sturm, der Friede nach aller Unrast, die Geborgenheit nach aller
Angst, der Ort der ausgestandenen Mithen und der ausgeweinten Trinen.

Nur eine Frage dréngt sich auf, leise und doch unabweisbar: Wo bleibt
der Herr der groflen Herberge, wo Jesus doch vom ,,Haus meines Vaters“



Eugen Biser 330

spricht? Doch 1488t er die Frage noch nicht einmal richtig aufkommen, da
er unverziiglich hinzufigt:

Ich gehe hin, um euch einen Platz bereitzustellen.

Wenn ich dann gegangen und mit der Herrichtung fertig bin,
komme ich wieder, um euch zu mir zu holen, damit auch ithr
dort seid, wo ich bin (14, 3).

Nicht als wiirde damit die leise aufdringende Frage beantwortet; statt
dessen tritt Jesus auf eine Weise in den Frageraum ein, dafl dieser restlos
ausgefillt ist. Wo die leeren Wohnungen standen, erscheint auf einmal
er, hineinverwandelt in die Figur des guten Hirten, der die Miihseligen
und Beladenen zu sich ruft und ihnen die Ruhe fiir ihre gequélten Seelen
verheifit. Damit wird die Metapher zu Beginn der Abschiedsreden trans-
parent auf ihn; er ist ihre lebendige Deutung. Und das besagt: Die Liebe
Jesu ist das Haus, und seine Zuwendung zu einem jeden von uns driickt
sich aus in dem Bild von den vielen Wohnungen. Er ist das Haus und, wie
dem hinzuzufiigen ist, der Weg dorthin. Das sagt seine Antwort auf die
schwerbliitige Kritik des ,, Zweiflers“ Thomas:

Herr, wir wissen nicht einmal, wohin du gehst,
wie sollen wir da den Weg kennen? (14, 5).
Denn Jesu Antwort iiberholt die Distanz dieser Frage:
Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.
Niemand kommt zum Vater aufler durch mich (14,6).

Weg, Wahrheit, Leben; das ist, zusammengenommen, der Inbegriff
dessen, was Jesus den Seinen sein will. Und er ist dies als die Frucht seiner
Selbsthingabe an Gott. So sehr folgte er dem an ihn ergangenen Ruf, dafl
er, bildlich gesprochen, den gesamten Weg zu Gott einnimmt, dafl er selbst
diesen Weg bildet. Damit hat er zugleich eine Schneise in das Dickicht des
Daseins geschlagen, durch welche Licht, Leben erméglichendes und Leben
gewihrendes Licht, in sein Dunkel eindringt. Wie zur Bekriftigung dessen
wird als erstes die Gestalt des Vaters sichtbar, der zunichst schmerzlich zu
fehlen schien. Licht ist Jesus, indem in seinen Ziigen das Antlitz dessen
widerscheint, dem er lebt und stirbt. Das sagt seine Antwort auf die begreif-
liche Bitte des Philippus: ,Herr, zeig uns den Vater, das geniigt uns!“.

So lange schon bin ich bei euch, und du kennst mich noch
(immer) nicht! Philippus, wer mich gesehen hat, hat auch
den Vater gesehen. Wie kannst du da sagen: Zeig uns
den Vater? (14,7 f.).

So 16st sich das mit der Doppelheit der Glaubensbeziige aufgeworfene
Problem — Glaube an Gott und Glaube an Jesus — mit der Einsicht in den
Lebensvollzug Jesu. So sehr ist Jesus an das Ziel der Ziele hingegeben,



Konkreter Glaube 331

dafl er nicht nur den gesamten Zugang zu ihm ausfiillt, sondern dariiber
hinaus auch von der Eigenstruktur des Ziels bis zur vollstindigen Trans-
parenz iiberformt wird. Aus beidem aber geht hervor, dafl Jesus nicht sich
selber lebt, sondern mit seinem ganzen Selbstbesitz uns zngewandt ist. Wie
er den ganzen Reichtum seines Seins aus der Hingabe an den Vater emp-
fangt, so hat er ihn nur zu eigen, um ihn uns mitzuteilen. Sein Innerstes ist,
bei aller Abgeschiedenheit, zugleich weltweit aufgetan, seine Individuali-
tat, bei aller Ausschlieflichkeit, so weit, daf sie alle, die auf seine ein-
ladende Gebirde eingehen, umfingt. Dieses ins Universale geweitete
Selbstbewuftsein ist die Seele seiner Verkiindigung und deren Zentral-
gedanke, das Gottesreich, die zur sozialen Lebensform erhobene Gestalt
seines BewuBtseins. Demgemif kennt das Johannes-Evangelium neben
dem Eintritt Jesu in die Herrlichkeit beim Vater noch eine andere — intime
und immanente — Form seiner Verherrlichung, einen Himmel in den Sei-
nen, von dem es zu Beginn des Hohepriesterlichen Gebets heifit:

Nicht fiir die Welt bitte ich, sondern fiir die,
welche du mir gegeben hast. Sie gehoren dir -

wie alles Meinige dir und das Deinige mir gehort —,
und ich bin in ihnen verherrlicht (17,9 f.).

Ein Raum des Angenommen- und Bestitigtseins steht uns hier offen,
wie er lichter, bestdndiger und begliickender nicht gedacht werden kann.
Es ist, mit der johanneischen Hirten-Rede gesprochen, der Raum der offe-
nen Tiir, der den Eintretenden nicht beengt und den Fortgehenden nicht
entldfit. Er umfaflt die Fiille des Seins und des Sinns und der vollkomme-
nen Aneignung von beiden, des Lebens. Freilich tritt in der Rede Jesu auch
die Gestalt des Tiirhiiters auf, der den Eingang bewacht (10, 3). Wir wer-
den also zusehen miissen, dafl es uns nicht wie dem Mann vom Lande in
Kafkas Parabel , Vor dem Gesetz“ ergeht, der aus Furcht vor dem Wichter
den Eingang nicht zu durchschreiten wagt, der doch ihm zubestimmt war.

Die Formel, die uns Eintritt verschafft, ist der Glaube. Glaube besagt
mehr als die gehorsame Anerkenntnis der Offenbarungswahrheit, mehr
auch als die verstechende Aneignung dessen, was uns in ihr durch Gott
zugesprochen ist, Glaube ist, johanneisch gesehen, der Eintritt in den
Lebensraum Jesu, der Mitvollzug seines Selbstbewuftseins, die Teilhabe
an seinem Selbstbesitz. Wer glaubt, gewinnt im Selbstsein Jesu den archi-
medischen Punkt seiner Existenz. Im Maf}, wie er sich darauf bezieht, wird
sein Denken licht, sein Wirken bestimmt, sein Dasein wesentlich und der
Glaube, der ihm dazu verhalf, konkret.





