
Konkreter Glaube 
Eugen Biser, Würzburg 

Unsere Zeit will das Konkrete. Sie hält nichts von utopischen Programmen 
und wenig von großen Durchblicken, um so mehr dagegen von streng 
belegbaren Fakten. Nicht die abstrakte Idee, der konkrete Sachverhalt 
ist gefragt. Diese Tendenz macht auch vor dem Glauben nicht halt. Er muß 
sich fragen lassen, wieviel er für die Bewältigung der konkreten Gegeben- 
heiten leistet und wie konkret er selber ist. Denn nur im Maß, wie er dieser 
Befragung standhält, wird er als Schlüssel zu den Problemen glaubhaft, 
die heute im Vordergrund stehen. 

Daß das Glaubensproblem unter dem Gesichtspunkt der Konkretisierung 
neu erörtert werden muß, steht außer Frage. Zu offensichtlich hat sich der 
Glaubensbegriff, wie er im individualistischen Zeitalter aufkam, von dem 
entfernt, was nach biblischem Verständnis integrierend zu ihm gehört. 
Zunächst von seiner Herkunft aus dem Wort; sodann von seiner Bindung 
an die Mitglaubenden und damit an die jeweilige Situation, vor allem 
aber von seiner grundlegenden Ermöglichung durch Jesus. Im Vorder- 
grund des Problemfeldes steht also keineswegs das, woran man bei der 
Frage nach der Konkretisierung des Glaubens zunächst denken möchte: 
Weder der Komplex der Kirchenstruktur noch die vielberedete •weltliche 
Wirklichkeit" und schon gar nicht das schon wieder halb vergessene Motiv 
vom Tod Gottes, also nichts von alledem, was aktuelles Thema der theolo- 
gischen Gespräche ist. Das darf nicht verwundern. Denn das Aktuelle ist 
meist nicht auch das Wesentliche, oft noch nicht einmal das wirklich Kon- 
krete. Die Schwerpunkte des Daseins - und erst recht diejenigen des reli- 
giösen Lebens - pflegen eben nicht an die Oberfläche zu treten. Erst müh- 
samer Sondierung werden sie ersichtlich. Freilich hat auch die Aktualität 
ihr Recht. So bizarr sich ihr Bild oft darstellen mag, so bereitet sich darin 
doch zweifellos das vor, was in der Rückschau als der eigentliche Fortschritt 
im Geistes- und Glaubensleben erscheint. Es wird sich daher nicht vermei- 
den lassen, dort, wo es sich vom Gedankengang her nahelegt, bisweilen 
einen Seitenblick auf das zu werfen, was im Zentrum des aktuellen Inter- 
esses steht. Nur darf das von dem nicht ablenken, was den Dreischritt des 
Gedankengangs sachlich bedingt. Und das ist die Beziehung des Glaubens 
zum Offenbarungswort, zur Gemeinschaft der Mitglaubenden und zu sei- 
nem Begründer Jesus Christus. 



Konkreter Glaube 325 

Glauben aus dem Wort 

Aber haben denn, um hier einzusetzen, Wort und Sprache etwas mit der 
Aufgabe der Konkretisierung zu tun? Ist das Wort nicht vielmehr das 
Flüchtigste, was Menschen miteinander tauschen, ein Hauch nur, der die 
Dinge des Daseins zwar leise berührt, aber doch keinesfalls bewegt oder 
gar verwandelt? Wer so mit einer freilich tief eingeschliffenen Denkweise 
urteilt, muß sich sagen lassen, daß er weder der täglichen Spracherfahrung 
noch dem biblischen Sprachverständnis gerecht wird. Der täglichen Sprach- 
erfahrung nicht, weil sie dem tiefer Blickenden zeigt, daß Menschen sich 
nichts Wesentlicheres geben, freilich auch nichts Wichtigeres verweigern 
können als das verstehende Wort. Im Wort teilen wir, wenn es darauf 
ankommt, unser Innerstes mit. Mit dem Wort brechen wir Schalen auf, die 
sich in vielleicht jahrelanger Einsamkeit bildeten. Mit dem Wort helfen 
wir Verzweifelten auf, die sich aus der Lähmung ihres Schmerzes sonst 
nicht mehr befreit hätten. Mit dem Wort zeigen wir Ratlosen einen neuen 
Weg. Daß mit dem Wort auch das Gegenteil von alledem geschehen kann, 
bildet so wenig einen Gegenbeweis, wie das Gift etwas beweist gegen die 
Nahrung oder der Tod etwas gegen das Leben. 

Noch stärker verstößt die funktionale Einschätzung des Wortes gegen 
das biblische Sprachverständnis. Was dessen neutestamentliche Herkunft 
anlangt, so gründet es in der Erfahrung der Gefolgsleute Jesu, durch ihn 
in eine ausschließliche, auf keinem andern Weg erreichbare Mitwisserschaft 
mit Gott gezogen, ja von Gott selbst angesprochen und belehrt worden zu 
sein. Dieser Erfahrung trägt die Urgemeinde in der Weise Rechnung, daß 
sie den Mittler der Offenbarung, Jesus Christus, das Wort Gottes nennt. 
Von daher erlangt das Wort im christlichen Verständnis inkarnatorische 
Dignität. Es gerät, bildlich ausgedrückt, in das Kraftfeld der Gestalt Jesu 
und wird dort zum Sammelpunkt der von ihm ausstrahlenden Energie. Mit 
seiner Sagekraft tritt es nicht nur in den Dienst von Jesu zugleich welt- 
kritischer und weltüberwindender Botschaft; es bewirkt vielmehr allein 
schon durch sein Gesprochensein, daß die Dinge in Fluß geraten und sich 
jener neuen Ordnung einfügen, die in der Sprache Jesu Reich Gottes heißt. 
Deshalb übernimmt das Christentum, ohne im mindesten zu zögern, die 
alttestamentliche Vorstellung von der Weltschöpfung durch das Wort (vgl. 
Jo 1,3; 2 Petr 3,5.7). Und aus demselben Grund läßt es die Neuschöpfung 
mit dem Wort des sieghaft thronenden Herrn beginnen: •Siehe, ich mache 
alles neu!" (Apk 21, 5). Das muß man bedenken, um die Herkunftsbestim- 
mung des Glaubens im Römerbrief zu ermessen. Sie lautet: 

So kommt der Glaube aus dem Hören (der Botschaft), 
das Hören aber aus dem Wort Gottes (10,17). 



Eugen Biser 326 

Im Licht des biblischen Sprachverständnisses gesehen, besagt dieser Satz 
mehr, als daß der Glaube die gehorsame Annahme dessen ist, was Gott 
von sich und seinem Heilswillen kundtut. Denn das, was das Wort leistet, 
ist mehr als nur die Vermittlung von Wahrheit und Sinn. Es bringt außer 
dem, was der Glaube zu bekennen hat, auch das mit ein, was ihn als Glau- 
ben ermöglicht: Die Gewißheit, die sich gegen alle Zweifel durchsetzt, und 
mit ihr zusammen jenen Halt an der Wirklichkeit des Geglaubten, den der 
Hebräerbrief als das gläubige •Feststehen" beschreibt: 

Es ist aber der Glaube das Feststehen im Erhofften, 
das Uberzeugtsein von dem, was man nicht sieht (11,1). 

In dem spontanen Rückbezug auf die im Glauben erfaßte Wirklichkeit 
vollzieht sich die erfragte Konkretisierung. Denn damit hört der Glaube 
auf, lediglich ein Akt der, wenn auch höchsten Sinn-Vermittlung zu sein. 
Als ein •Feststehen im Erhofften" ergreift er vielmehr mit dem Sinn auch 
die Sache. Von daher eignet ihm, verglichen mit ähnlichen Akten, die un- 
verhältnismäßig höhere Kompetenz. Er informiert nicht nur über seine 
Inhalte; er übereignet sie. Im Sinne des vom Hebräerbrief ausgesagten 
•Feststehens" gründet er die gläubige Existenz auf sie. Und er gibt ihr 
dadurch den festen, die beständigen Anfechtungen überstehenden Halt. 

Mit der Konkretisierung des Glaubens hat es, so gesehen, eine eigentüm- 
liche Bewandtnis. Bezieht sie sich anfänglich ganz auf den Versuch, den 
scheinbar allzu abstrakten Glaubensakt mit Leben zu füllen, so in der Folge 
immer mehr auf den Glaubenden selbst, der erst durch den Glauben die 
volle Festigung seiner Existenz erfährt. •Wer glaubt, wird nicht wanken", 
versichert schon Jesaja (28,16). Und das Neue Testament unterstreicht 
diese Zusage, getragen von der im Umgang mit Jesus gewonnenen Glau- 
benserfahrung, mit dem triumphalen Wort: •Das ist der Sieg, der die 
Welt überwindet, unser Glaube" (1 Jo 5,4). Das aber heißt: Im Bereich 
des Glaubens ist Inhalt und Vollzug nicht voll zu trennen. Wer seine Kon- 
kretisierung will, gewinnt selbst an innerer Festigkeit. Und umgekehrt 
erlangt, wer im Glauben feststeht, eine wachsende Nähe zur Wirklichkeit 
Gottes und der Welt. 

Glauben mit den andern 

Ein wichtiger Gesichtspunkt blieb in diesen Überlegungen noch unbeachtet: 
der soziale. Sprache hat der Mensch nur als Gemeinschaftswesen. Mit sei- 
nem Wort sucht der einzelne stets das Du oder das Wir. Das gilt in vollem 
Umfang auch vom Wort des Glaubens. Im gleichen Kontext, in welchem 
der Römerbrief die Herkunft des Glaubens aus dem Wort darlegt, betont er 
die Notwendigkeit, ihn im Bekenntnis zu bezeugen: 



Konkreter Glaube 327 

Wenn du mit deinem Mund Jesus als den Herrn bekennst 
und in deinem Herzen glaubst, daß Gott ihn von den 
Toten erweckt hat, erlangst du das Heil (10, 9). 

Noch bevor vom zentralen Glaubensinhalt, der Auferstehung Jesu, die 
Rede ist, wird hier vom Glaubenden die worthafte Bezeugung, das Be- 
kenntnis, gefordert. Denn mit dem Glauben wäre es schlecht bestellt, wenn 
man ihn wie ein Privileg für sich behalten könnte. Hier gilt vielmehr das 
Wort der Bergpredigt von dem Licht, das man nicht unter den Scheffel, 
sondern auf den Leuchter stellt, damit es allen scheine (Mt 5, 15). 

Das Bild besagt zunächst, daß es dort, wo sich der Glaube bekennt, hell 
wird. Und das kann doch wohl nur heißen, daß dort, wo Verwirrung und 
Ratlosigkeit herrschten, eine Atmosphäre der Gewißheit entsteht. Das gibt 
dem dialogischen Effekt des Glaubens einen besonderen Akzent. Zwar 
zielt das Bekenntnis darauf ab, den andern in die aktuelle Glaubens- 
gemeinschaft zu ziehen. Doch ist auch schon ganz Erhebliches erreicht, 
wenn es gelang, ihm durch die Fühlung mit der Selbstgewißheit des Glau- 
benden festen Halt zu geben. 

Das Bildwort vom Licht besagt aber noch mehr. Wohin der Lichtschein 
fällt, da kann man die Gegenstände erkennen, die vorher im Dunkeln 
lagen. So gesehen, fällt von unserm Glauben auch stets ein Licht auf die 
Umstände, unter denen wir ihn setzen. Anders gesagt: Glaubend stehen 
wir immer schon im Begriff, unsere menschliche und geschichtliche Situa- 
tion auszuleuchten. Es ist nicht so, als lenke der Glaube unsern Blick nur 
nach oben; er öffnet ihn auch für die großen und kleinen Gegebenheiten 
des Daseins. Den Beweis dafür zu erbringen, fällt nicht schwer. Denn noch 
immer waren es die Glaubenden, die am unbestechlichsten sahen, was not- 
tat, was zu befürchten und was zu erhoffen war, was die Situation erbrachte 
und erforderte. Schon der zeitgeschichtliche Kontext der Seligpreisungen 
Jesu weist in diese Richtung. Für die altchristliche Zeit sei an Augustinus 
erinnert, der in seinem Gottesstaat eine umfassende Deutung der Welt- 
situation vorlegt und gleichzeitig in seinen Briefen sehr bestimmt zu Fragen 
der Kirchen- und Reichspolitik Stellung nimmt. Ähnliches gilt im Mittel- 
alter für Nikolaus von Kues und in der Neuzeit für Gestalten wie Joseph 
von Görres und Dietrich Bonhoeffer. Hier beweist der Glaube eine ganz 
unerwartete Nähe zum Konkreten und sich selbst damit als jene Kraft, die 
uns das Leben in seiner ganzen Realität annehmen und bestehen hilft. 

Glauben durch Jesus 

Mag all das aber noch so viel zur Konkretisierung des Glaubens beitragen, 
so bleibt doch das unbestimmte Gefühl, daß damit der innerste Bezugs- 



Eugen Biser 328 

grand noch nicht erreicht wurde. Denn das Konkreteste des Glaubens ist 
weder das Wort, aus dem er stammt, noch die menschliche und geschicht- 
liche Situation, auf die er sich bezieht. Das Konkreteste des Glaubens ist 
vielmehr derjenige, in dessen Antlitz sich das Gottesgeheimnis entschleiert, 
der Mensch Jesus Christus. Es bestätigt die Dringlichkeit der Frage, daß 
sich diese Einsicht gerade in der jüngsten Phase der theologischen Ideen- 
geschichte durchsetzte. Deutlicher als zuvor wurde jetzt begriffen, daß in 
Jesus alle Beziehungslinien wie in einem Brennpunkt zusammenlaufen 
und umgekehrt das Einmalige einer individuellen, orts- und zeitgebunde- 
nen Existenz den Rang des Allgemein-Gültigen erlangt. Wenn irgendwo, 
liegt hier der Antrieb, der das Glaubensproblem nicht im Status des norma- 
tiven An-sich beläßt, sondern zu seiner Konkretisierung drängt. 

Gefragt ist heute also nicht so sehr eine Anwendung des Glaubens auf 
aktuelle Sinnziele, sondern seine Neubegründung auf den ihn ermöglichen- 
den Grund, Jesus Christus (vgl. 1 Kor 3,11). Aber was heißt hier Neu- 
begründung? Zur Beantwortung dieser Frage wird es gut sein, sich zu- 
nächst einmal ein •altes" Modell des Vorgangs zu vergegenwärtigen. Es 
ist das Bild des Hebräerbriefs von der durch den •Wegbereiter des Glau- 
bens" eröffneten Bahn (12,2). Demnach gäbe es für uns den Weg des 
Glaubens nicht, wenn ihn Jesus nicht gebahnt hätte. Die Frage ist nur, 
wie wir mit ihm auf diesen Weg kommen, der doch als solcher dem moder- 
nen, auf sachliches Kalkül gestellten Denken so fern wie nur möglich liegt. 
Der Einstieg wird uns nur unter der Bedingung gelingen, daß uns der von 
Jesus eingeschlagene Weg gegenüber unseren Denkwegen als der über- 
legene erscheint. Um diesen Aufweis ist die christliche Glaubensbegrün- 
dung seit Jahrhunderten bemüht, gemessen an dem Aufwand an Energie 
und Scharfsinn freilich ohne durchschlagenden Erfolg. Deshalb käme es auf 
einen neuen Versuch an, der entschiedener als die bisherigen auf die heu- 
tige Bewußtseinslage - das Leben in Konflikten - eingeht. Er betrifft dem- 
gemäß die Fähigkeit des Glaubens, die Konflikte des Daseins schöpferisch, 
und das besagt, durch die Eröffnung neuer Freiheitsräume, zu überwinden. 

Zweifellos verfügt der Glaube über diese Fähigkeit, wenn sich nur 
nachweisen läßt, daß ihm Jesus gerade auch in dieser Hinsicht vorangeht. 
Jesus als der Überwinder akuter Konfliktsituationen - das ist zwar eine 
höchst ungewohnte, dem Evangelium aber durchaus gemäße Vorstellung. 
Nur war es bei ihm kein Teilkonflikt, der ihn zur Konzeption neuer Men- 
schenwege bewog, sondern das Zerwürfnis mit der Welt als ganzer. Man 
merkt es an der Art, wie sich diese Welt in der Sprache, insbesondere in der 
Metaphernsprache Jesu spiegelt. Was sich da zeigt, ist nicht das Bild des 
in harmonischen Strukturen aufgebauten Kosmos der Antike, auch nicht 
vorbehaltlos die durch Gottes Machtwort hervorgebrachte und durch sein 



Konkreter Glaube 329 

Urteil ausdrücklich gutgeheißene Schöpfung, sondern eine in Wehen lie- 
gende, von dämonischen Blitzen durchzuckte, ihrer Vollendung entgegen- 
fiebernde Welt. Im Blick auf sie definiert Jesus das Vollendungsziel mit 
seiner Proklamation des anbrechenden Gottesreichs. Aber er tut das nicht 
wie ein Unbeteiligter, also nicht etwa wie ein Architekt, der für einen 
unfertigen Bau den endgültigen Plan entwirft. Er tut es, indem er sich auf 
zweifache Weise engagiert. Erstens, indem er sich, zusammen mit der Welt 
und solidarisch mit ihr, auf sein eigenes Vollendungsziel bezieht, wie es der 
Sinn seiner lebenslangen Hingabe an den Willen des Vaters ist. Und zwei- 
tens, indem er sich mit dem Gedanken des Gottesreichs identifiziert, so daß 
er mit diesem im Grunde sich selbst zum Weltziel setzt. 

Man müßte an der Entflechtung dieses komplexen Zusammenhangs fast 
verzweifeln, wenn das Evangelium nicht an hervorragender Stelle dazu 
eine Handhabe böte. Sie ergibt sich aus den Eingangsworten der Ab- 
schiedsreden, wo der Doppelbezug, in welchem Jesus steht, auf den Glau- 
ben der Seinen zurückgespiegelt wird. Das geschieht in den Worten: 

Ihr glaubt an Gott; glaubt auch an mich! (Joh 14,1 ff.). 

Fast Übermenschliches ist uns hier, so möchte man beim ersten Hören 
meinen, zugemutet. Denn wie soll es uns gelingen, uns glaubend gleich- 
zeitig auf Gott und auf Jesus zu beziehen? Müßte nicht die Geschlossenheit 
und damit die Kraft unseres Glaubens unter einem derartigen Doppelziel 
leiden? Es macht die Größe der Worte des johanneischen Jesus aus, daß sie 
diese Befürchtung zerstreuen. Mit großer Gebärde tritt Jesus vor uns hin, 
um uns den Gott zu zeigen, in den alle Lebensströme ausmünden: 

Euer Herz sei ohne Angst! ... Im Haus meines Vaters sind viele 
Wohnungen. Wäre es nicht so, dann hätte ich es euch gesagt. 

Welch eine Einladung! Wo die Philosophen die unübersteigliche Grenz- 
marke des Denkens und wo die Weltreligionen fast ausnahmslos das My- 
sterium eines tödlichen Schreckens erblickten, öffnet sich die Heimstatt des 
ewigen Friedens. Und das nicht etwa wie bei dem •Wirtshaus" aus Schu- 
berts Winterreise, das vollbesetzt ist und deshalb dem todmüden Wande- 
rer die Aufnahme verweigert, sondern offen und weit, ein Haus mit vielen, 
wohlzubereiteten Wohnungen, so daß sich jeder willkommen und heimisch 
fühlen kann. Hier ist das Ziel, von dem keiner mehr vertrieben wird, der 
Rastplatz am Ende der mühsamen Erdenwege, die Herberge des unver- 
lierbaren Angenommen- und Beheimatetseins, die Stille nach dem lebens- 
langen Sturm, der Friede nach aller Unrast, die Geborgenheit nach aller 
Angst, der Ort der ausgestandenen Mühen und der ausgeweinten Tränen. 

Nur eine Frage drängt sich auf, leise und doch unabweisbar: Wo bleibt 
der Herr der großen Herberge, wo Jesus doch vom •Haus meines Vaters" 



Eugen Biser 330 

spricht? Doch läßt er die Frage noch nicht einmal richtig aufkommen, da 
er unverzüglich hinzufügt: 

Ich gehe hin, um euch einen Platz bereitzustellen. 
Wenn ich dann gegangen und mit der Herrichtung fertig bin, 
komme ich wieder, um euch zu mir zu holen, damit auch ihr 
dort seid, wo ich bin (14,3). 

Nicht als würde damit die leise aufdrängende Frage beantwortet; statt 
dessen tritt Jesus auf eine Weise in den Frageraum ein, daß dieser restlos 
ausgefüllt ist. Wo die leeren Wohnungen standen, erscheint auf einmal 
er, hineinverwandelt in die Figur des guten Hirten, der die Mühseligen 
und Beladenen zu sich ruft und ihnen die Ruhe für ihre gequälten Seelen 
verheißt. Damit wird die Metapher zu Beginn der Abschiedsreden trans- 
parent auf ihn; er ist ihre lebendige Deutung. Und das besagt: Die Liebe 
Jesu ist das Haus, und seine Zuwendung zu einem jeden von uns drückt 
sich aus in dem Bild von den vielen Wohnungen. Er ist das Haus und, wie 
dem hinzuzufügen ist, der Weg dorthin. Das sagt seine Antwort auf die 
schwerblütige Kritik des •Zweiflers" Thomas: 

Herr, wir wissen nicht einmal, wohin du gehst, 
wie sollen wir da den Weg kennen? (14,5). 

Denn Jesu Antwort überholt die Distanz dieser Frage: 
Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben. 
Niemand kommt zum Vater außer durch mich (14,6). 

Weg, Wahrheit, Leben; das ist, zusammengenommen, der Inbegriff 
dessen, was Jesus den Seinen sein will. Und er ist dies als die Frucht seiner 
Selbsthingabe an Gott. So sehr folgte er dem an ihn ergangenen Ruf, daß 
er, bildlich gesprochen, den gesamten Weg zu Gott einnimmt, daß er selbst 
diesen Weg bildet. Damit hat er zugleich eine Schneise in das Dickicht des 
Daseins geschlagen, durch welche Licht, Leben ermöglichendes und Leben 
gewährendes Licht, in sein Dunkel eindringt. Wie zur Bekräftigung dessen 
wird als erstes die Gestalt des Vaters sichtbar, der zunächst schmerzlich zu 
fehlen schien. Licht ist Jesus, indem in seinen Zügen das Antlitz dessen 
widerscheint, dem er lebt und stirbt. Das sagt seine Antwort auf die begreif- 
liche Bitte des Philippus: •Herr, zeig uns den Vater, das genügt uns!". 

So lange schon bin ich bei euch, und du kennst mich noch 
(immer) nicht! Philippus, wer mich gesehen hat, hat auch 
den Vater gesehen. Wie kannst du da sagen: Zeig uns 
den Vater? (14, 7 f.). 

So löst sich das mit der Doppelheit der Glaubensbezüge aufgeworfene 
Problem - Glaube an Gott und Glaube an Jesus - mit der Einsicht in den 
Lebensvollzug Jesu. So sehr ist Jesus an das Ziel der Ziele hingegeben, 



Konkreter Glaube 33 \ 

daß er nicht nur den gesamten Zugang zu ihm ausfüllt, sondern darüber 
hinaus auch von der Eigenstruktur des Ziels bis zur vollständigen Trans- 
parenz überformt wird. Aus beidem aber geht hervor, daß Jesus nicht sich 
selber lebt, sondern mit seinem ganzen Selbstbesitz uns zugewandt ist. Wie 
er den ganzen Reichtum seines Seins aus der Hingabe an den Vater emp- 
fängt, so hat er ihn nur zu eigen, um ihn uns mitzuteilen. Sein Innerstes ist, 
bei aller Abgeschiedenheit, zugleich weltweit aufgetan, seine Individuali- 
tät, bei aller Ausschließlichkeit, so weit, daß sie alle, die auf seine ein- 
ladende Gebärde eingehen, umfängt. Dieses ins Universale geweitete 
Selbstbewußtsein ist die Seele seiner Verkündigung und deren Zentral- 
gedanke, das Gottesreich, die zur sozialen Lebensform erhobene Gestalt 
seines Bewußtseins. Demgemäß kennt das Johannes-Evangelium neben 
dem Eintritt Jesu in die Herrlichkeit beim Vater noch eine andere - intime 
und immanente - Form seiner Verherrlichung, einen Himmel in den Sei- 
nen, von dem es zu Beginn des Hohepriesterlichen Gebets heißt: 

Nicht für die Welt bitte ich, sondern für die, 
welche du mir gegeben hast. Sie gehören dir - 
wie alles Meinige dir und das Deinige mir gehört -, 
und ich bin in ihnen verherrlicht (17, 9 f.). 

Ein Raum des Angenommen- und Bestätigtseins steht uns hier offen, 
wie er lichter, beständiger und beglückender nicht gedacht werden kann. 
Es ist, mit der johanneischen Hirten-Rede gesprochen, der Raum der offe- 
nen Tür, der den Eintretenden nicht beengt und den Fortgehenden nicht 
entläßt. Er umfaßt die Fülle des Seins und des Sinns und der vollkomme- 
nen Aneignung von beiden, des Lebens. Freilich tritt in der Rede Jesu auch 
die Gestalt des Türhüters auf, der den Eingang bewacht (10,3). Wir wer- 
den also zusehen müssen, daß es uns nicht wie dem Mann vom Lande in 
Kafkas Parabel •Vor dem Gesetz" ergeht, der aus Furcht vor dem Wächter 
den Eingang nicht zu durchschreiten wagt, der doch ihm zubestimmt war. 

Die Formel, die uns Eintritt verschafft, ist der Glaube. Glaube besagt 
mehr als die gehorsame Anerkenntnis der Offenbarungswahrheit, mehr 
auch als die verstehende Aneignung dessen, was uns in ihr durch Gott 
zugesprochen ist, Glaube ist, johanneisch gesehen, der Eintritt in den 
Lebensraum Jesu, der Mitvollzug seines Selbstbewußtseins, die Teilhabe 
an seinem Selbstbesitz. Wer glaubt, gewinnt im Selbstsein Jesu den archi- 
medischen Punkt seiner Existenz. Im Maß, wie er sich darauf bezieht, wird 
sein Denken licht, sein Wirken bestimmt, sein Dasein wesentlich und der 
Glaube, der ihm dazu verhalf, konkret. 




