
Franz-Josef Steinmetz 336 

sich selbst als derartige Systeme zu verstehen, andererseits wissen sie sich 
aber auch zur verantwortlichen Gestaltung der gesellschaftlichen Welt 
aufgerufen, weil sie ja auch wieder zu dieser Welt gehören, die zur neuen 
Welt Gottes werden soll. 

Darum sind die christlichen Gemeinschaften kein Schonraum innerhalb 
der gesellschaftlichen Systeme, in die der Mensch aus der Gesellschaft 
fliehen kann, sondern sie stellen in diesen Systemen den Bereich einer 
neuen, verdankten Freiheit dar, die die bestehenden gesellschaftlichen 
Systeme in Frage stellt und herausfordert zur Umwandlung in diese Frei- 
heit. Daher muß der Christ die gesellschaftlichen Systeme ernst nehmen, 
sie in ihren die Freiheit verhindernden oder falsche Freiheit verheißenden 
Zwängen6 erkennen, weil er selbst eine Freiheit erfahren hat, die über jede 
vom Menschen erdachte und erwirkte Freiheit schon hinaus ist, weil sie die 
Freiheit Gottes ist. 

Eschatologische Ent-täuschungen 
Franz-Josef Steinmetz SJ, München 

Es ist noch nicht sehr lange her, da diskutierte man in Theologenkreisen 
heftig über ein Phänomen, das im Leben der Urkirche eine entscheidende 
Rolle gespielt habe. Es wurde kurz die Parusie-Enttäuschung genannt. 
Man ging von der begründeten Annahme aus, daß die ältesten christlichen 
Gemeinden - sowohl die paulinischen als auch die palästinensischen - in 
hochgespannter Erwartung der Vollendung der Gottesherrschaft und der 
•Wiederkunft" Jesu lebten. Die ersten Christen verstanden unter Parusie 
allerdings nicht - wie es die deutsche Übersetzung durch •Wiederkunft" 
nahelegen kann -, daß Jesus nach zeitweiliger Abwesenheit bald ein zwei- 
tes Mal wiederkommen würde, sondern sie rechneten damit, daß er mit 
göttlicher Herrlichkeit ausgestattet bald als Weltenrichter erscheine und 

6 Vgl. Metz, Johann Baptist: Kirchliche Autorität im Anspruch der Freiheitsgesdiichte, in: 
Metz, Johann Baptist / Moltmann, Jürgen / Oelmüller, Willi: Kirche im Prozeß der Auf- 
klärung, München 1970, S. 70 ff. 



Eschatologische Ent-täuschungen 337 

das Ende aller Geschichte mit sich bringe (Parusie heißt einfach Ankunft 
oder Dasein). Diese Vorstellung sei eine Täuschung gewesen. 

Die Diskussion bezog sich einmal auf das Phänomen der Naherwartung 
als solches, dann aber auch auf die Frage, ob die Urkirche ihre Erwartung 
vor allem vertieft und differenziert oder notgedrungen und enttäuscht auf- 
gegeben habe. Inzwischen sind die Wogen der Diskussion weitgehend 
geglättet. Es darf als gesichert gelten, daß Parusie-Erwartung die Fröm- 
migkeit der ersten Christen spürbar mitbestimmt hat1. Nicht zutreffend 
ist hingegen die Behauptung, diese Erwartung sei, wenigstens an einigen 
Stellen des Neuen Testamentes, auf bestimmte chronologische Termine 
fixiert. Adventistische Schwärmer sind zumindest die führenden Urchri- 
sten niemals gewesen. Richtig ist, daß bestimmte Passagen des Kerygmas 
schon damals schwärmerisch mißdeutet wurden und in der Folge zu Miß- 
ständen führten, die von den Aposteln und Evangelisten korrigiert wer- 
den mußten. Sicher kann man vermuten, daß Paulus anfänglich noch mit 
dem Eintreffen der Parusie zu seinen Lebzeiten rechnete. Absolut bewiesen 
scheint auch das nicht zu sein. Es bleibt eine Frage der Auslegung. Was 
sich feststellen läßt, ist ein gewisses Nachlassen der eschatologischen Span- 
nung, sind verschiedenartige Ausdrucks-Schemata und Bilder2 vom Welt- 
Ende, ist die offenbar notwendig gewordene Auflösung sprachlicher Eng- 
führungen in eine differenziertere Vorstellungswelt. Der fundamentale 
•unaufgebbare Sachverhalt", der in allen eschatologischen Texten der 
Schrift zum Ausdruck kommen will, ist im Grunde der gleiche: die Zusage 
und Ansage der Treue Gottes, die schließlich über alle Mächte des gott- 
widrigen Äons triumphieren wird3. 

Heute bewegen uns scheinbar ganz andere Fragen. Auch wir haben mit 
mancherlei Enttäuschungen zu kämpfen. Aber die Grund-Enttäuschung 
der Urkirche, die Parusie-Problematik, scheint uns weniger interessant. 
Man betrachtet sie als bloß historisches Subjekt, als ein Kuriosum aus ver- 
gangenen Zeiten. Ob wir gut beraten sind, wenn wir so urteilen? Ob nicht 
zwischen den verschiedenen Enttäuschungen doch tiefere Beziehungen 
herrschen, als es zunächst den Anschein hat? Dann käme es jedenfalls, wie 
in der Urkirche, mehr darauf an, die eschatologische Enttäuschung zu ver- 
arbeiten. Oder lassen sich die Aspekte trennen? Sehen wir zu. 

1 Vgl. W. Thüsing, Erhöhungsvorstellung und Parusieerwartung in der ältesten nadi- 
österÜdien Christologie (SBS 42), Stuttgart 1969. 
2 Vgl. F. J. Steinmetz, Protologische Heil-Zuversicht. Die Strukturen des soteriologischen 
und christologischen Denkens im Kolosser- und Epheserbrief, Frankfurt 1969. 
s Vgl. G. Greshake, Auferstehung der Toten (Koinonia. Beiträge zur ökumenischen Spi- 
ritualität und Theologie, Bd. 10). Essen 1969. 



Franz-Josef Steinmetz 338 

I. 

Unsere Zeit ist gekennzeichnet durch Austritte, Rücktritte und Scheidungen 
verschiedener Art. Das Phänomen ist weltweit. Es trifft die Kirche so hart 
wie die sogenannte profane Gesellschaft. Es hat vielerlei Gesichter. Mini- 
ster melden ihren Rücktritt an, Priester geben ihr Amt auf, Verheiratete 
klagen nach zwanzigjähriger Ehe auf Scheidung, Ordensleute verlassen 
ihre Gemeinschaft, Arbeiter kündigen und streiken, Abgeordnete wechseln 
die Partei... 

Wir verstehen uns recht. Selbstverständlich muß man bei alldem unter- 
scheiden. Die Motivationen können verschieden sein, und sie sind es. Man 
kann zur Trennung berechtigt sein, und oft ist es so. Bedenklich scheint 
jedoch, daß ein Motiv vorherrschend ist, was kritischer zu beleuchten wäre: 
die Klage über die menschliche Unvollkommenheit des Partners, das Ver- 
langen nach einer besseren Welt, einer gerechteren gesellschaftlichen Ord- 
nung. Man trennt sich, weil man anderswo besser zurechtzukommen meint; 
man läßt sich scheiden, weil man sein Leben in der bisherigen Form nicht 
mehr ertragen konnte. 

Noch einmal: Es soll hier kein Urteil gefällt, sondern nur ein Phänomen 
erhellt werden; es geht uns um ein tieferes Verstehen. Was also ist die Ursa- 
che jener so verwirrenden Wechsel und Trennungen? Warum zerbrechen so 
viele Gemeinschaften und Ehen? Eine Antwort, die - vielleicht nicht immer 
mit dem gleichen Ausdruck, aber doch dem Inhalt nach - landauf, landab 
zu hören ist, lautet: Schuld daran ist die Enttäuschung, wir sind zu sehr 
enttäuscht worden. Fragt man weiter und genauer, was denn eigentlich 
so sehr enttäuscht habe, so verweist man auf die Ungerechtigkeit der Um- 
gebung, die Lieblosigkeit und den Egoismus der Gesellschaft. Man klagt 
aber ebenso über Unvollkommenheiten verschiedener Art, über Engher- 
zigkeit und Dummheit, über Konservatismus oder Progressismus, über 
Mangel an Verantwortungsbewußtsein und Leichtfertigkeit usw., und 
schließlich über die allgemeine Langeweile und Fadheit des Daseins. Die 
Zahl der Argumente ist groß und hat doch immer wieder diesen einen 
Namen: Enttäuschung. 

Wer wäre so unmenschlich, daß er dafür kein Verständnis aufbrächte? 
Mit tiefsitzender Notwendigkeit suchen im Grunde alle Menschen das 
Ideal. Wir verlangen nach etwas, was wir uneingeschränkt loben können. 
Erst wenn wir dieses •Etwas" gefunden haben, sind wir gewissermaßen 
ohne Beschwerde und Sorge, jenseits von allem, selbstvergessen. So heißt 
es schon im alten Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola: Der Mensch ist 
geschaffen, um zu loben4. Daher ist zu fragen, ob wir dieses Ideal - das, 
4 Vgl. F.J.Steinmetz, Danksagung unter Illusionsverdacht, in: GuL 44 (1971), 408-424. 



Esckatologisdie Ent-täuschungen 339 

was wirklich uneingeschränktes Lob verdient - überhaupt in dieser Zeit 
und in diesem Leben finden können. Es könnte doch sein, daß es dieses 
Ideal gar nicht gibt oder nur in wahrhaft eschatologischer Perspektive, die 
alle menschliche Möglichkeit überschreitet und nur durch einen Auf- 
schwung in über-rationale Hoffnung zu erreichen ist. Dann aber käme es 
vor allem darauf an, diese Hoffnung zu stärken, nicht darauf, Stellen zu 
wechseln oder neuen Arbeiten nachzugehen. Solange das nicht gelingt, 
nützt den sich Trennenden aller Wechsel und alle Neu-Gruppierung nur 
wenig. Über kurz oder lang wird die alte Enttäuschung sie aufs neue heim- 
suchen und alles in Frage stellen. Es hat keinen Sinn, sich, unzufrieden mit 
seinen bisherigen •Beschäftigungen", neuen Karrieren unter Vorausset- 
zungen zuzuwenden, die sie genau so fragwürdig machen wie die aufgege- 
benen. Man kann sich der eschatologischen Frage für einige Zeit entziehen, 
man kann gegen sie polemisieren, sie als überflüssige End-Spekulation 
weltflüchtiger Philosophen lächerlich zu machen suchen. Bleibt sie ganz 
ohne Antwort, dann bleibt auch unser Leben l'art pour l'art, und jedes 
neue Unternehmen ein bloßer Eskapismus, Ausflucht aus der bisherigen 
Rolle und nichts weiter. 

II. 

Die eschatologische Frage stellen, nach dem Ende aller Dinge suchen, 
heißt auch schon in neue Verwirrung geraten und in tiefere Problematik 
stürzen. Unsere Zeit ist ja nicht bloß gekennzeichnet durch Austritte, Rück- 
tritte und Scheidungen aller Art, wir werden ebenso heimgesucht von 
Spott und Kritik, die beide radikal sind. Sie bleiben nicht bei Vorläufigkei- 
ten stehen, sondern gehen aufs Ganze. Sie machen nicht bei den herkömm- 
lichen Formen des Daseins halt, sie kritisieren ebenso, was irgendwo neu 
sich versucht, das Leben lebenswerter zu machen. Sie erklären alles in 
gleicher Weise als unsinnig und absurd, und von daher auch als in gleicher 
Weise erlaubt und berechtigt. Der christliche Glaube an ein gutes und 
glückliches Ende aller Dinge wird von Jahr zu Jahr auf größere Proben 
gestellt, die Verzweiflung wächst, bedroht Kirche und Gesellschaft in fast 
gleichem Ausmaß. 

Woher kommt diese Verzweiflung, wie •begründet" sich der totale 
Spott, die allgemeine Kritik, das abgründige Chaos? Was sind ihre Argu- 
mente? - Was da heute gesagt wird, ist es nicht immer noch dasselbe, was 
schon der zweite Petrusbrief zitiert: •Wo bleibt denn nun seine verspro- 
chene Ankunft? Seit unsere Väter sich schlafen gelegt haben, ist alles so 
geblieben, wie es von Anfang der Weltschöpfung an gewesen ist" (3,4). 
Das heißt, man beruft sich auf die scheinbar unabweisbare Erfahrung: das 



Franz-Josef Steinmetz 340 

angekündigte und erwartete Weltende, das Gericht und Gerechtigkeit 
bringen sollte, sei ausgeblieben und werde auch in Zukunft nicht stattfin- 
den. Folglich sei alles gleichgültig bzw. gleichunsinnig, entsprechend der 
Einstellung, die der einzelne zum Weltgeschehen habe. 

Die Antwort, die der Verfasser des Briefes an die im Glauben Ver- 
unsicherten von damals richtet, scheint simpel und enthält doch das Ent- 
scheidende, was dazu gesagt werden kann: •Dies eine dürft ihr nicht über- 
sehen, ihr Lieben: Ein einziger Tag bei dem Herrn ist wie tausend Jahre, 
und tausend Jahre sind wie ein einziger Tag. Der Herr schiebt seine Ver- 
heißung nicht hinaus, wie das gewisse Leute meinen. Vielmehr läßt uns 
seine Geduld noch Zeit; denn er will nicht, daß irgend jemand umkomme, 
sondern vielmehr, daß alle den Weg zur Umkehr finden. Kommen aber 
wird der Tag des Herrn wie ein Dieb ... ein neuer Himmel und eine neue 
Erde ist es, die wir nach seiner Ankündigung erwarten; und in ihnen wird 
Gerechtigkeit wohnen" (3, 8-13). Gott läßt immer wieder Zeit, weil er 
geduldig ist. •Bedenkt, daß an der Geduld, die der Herr mit uns hat, 
unser Heil hängt!" (3,15). Wer jedoch meint, er könne diese Geduld als 
Schwäche oder gar als leeres Gerede verspotten, muß damit rechnen, daß 
Gott wie ein Dieb in sein Leben einbricht und Gericht über ihn hält. 

Nun freilich, das ist eine Mahnung, für die nicht viel zu sprechen scheint. 
Die Erfahrung des Alltags sieht das sukzessive Ende der einzelnen, be- 
merkt ihr vielleicht plötzliches Dahinscheiden, stellt nüchtern den allge- 
meinen Tod fest. Sie erkennt weder Gerechtigkeit noch Gericht. Hier zeigt 
sich wieder einmal, daß der christliche Glaube nicht einfach bloß mensch- 
liche Erfahrung wiedergibt, sondern sie überschreitet. Der Mensch wird 
gefragt, ob er bereit ist, das eigene Vorverständnis von Wirklichkeit kor- 
rigieren zu lassen oder nicht. Die Wirklichkeit als ganze muß durch die 
christliche Botschaft verändert werden5. 

Wenn hinter der allgemeinen Kritik und dem ungehemmten Spott, die 
uns heute umgeben, der eschatologische Zweifel steckt, dann hat es nicht 
viel Sinn, mit Alltagserfahrung gegen sie antreten zu wollen. Vielmehr 
sind wir aufgerufen, uns zu fragen, ob die Überzeugung, mit der wir 
für unsere Lebensweise oder bestimmte Traditionen und Lehren eintreten, 
eine Grundlage hat, die dem Spott der Spötter und der Kritik der Kritiker 
gewachsen ist. Hat sie das nicht, dann ist der Übertritt in ihr Lager nur 
noch eine Frage der Zeit. Es geht nicht an, daß wir uns über ihren Spott 
beklagen, obwohl unser Herz im Grunde schon genauso von eschatologi- 
schen Enttäuschungen zerfressen ist, wie das ihre. Unsere Uberzeugungs- 

6 Vgl.  P. Knauer,  Verantwortung  des  Glaubens  (Frankfurter  Theologische  Studien, 
Bd. III), 1969. 



Eschatologiscke Ent-täuschungen 341 

kraft steht auf schwankendem Boden, solange der eschatologisdie Zweifel 
nicht einmal gesehen, geschweige denn überwunden ist. Und das gelingt 
sicher nur durch die Zumutung einer radikalen Uminterpretation unserer 
Alltagserfahrungen im Sinne des christlichen Glaubens, der möglich ist, 
der zwar nicht verifiziert, aber auch nicht falsifiziert werden kann. Darauf, 
nicht auf vordergründige Moralpredigten käme es auch heute entschei- 

dend an. 

III. 

Vielleicht nicht so offensichtlich wie die zuvor skizzierten Phänomene und 
doch gefährlich genug ist eine Enttäuschungs-Folge, die sich als stilles 
Nichtstun manifestiert. Auch sie hat verschiedene Gesichter. Sie zeigt sich 
als innere Emigration oder Flucht aus der Öffentlichkeit in eine scheinbar 
befriedigende Privat-Weit, als Abkapselung der Jugend vor dem Problem 
des Alters, als Absonderung von •Elite-Gruppen" aus der degenerierten 
allgemeinen Gesellschaft, als Rauschgift-Paradies inmitten der unerträg- 
lichen Wirklichkeit des universalen Zerfalls usw. Was alle diese - gewiß 
verschiedenartigen und noch einmal unterscheidbaren6 - Phänomene cha- 
rakterisiert, ist die Neigung zum Nichtstun, zum bloßen Abwarten. 

Wir meinen hier nicht jene Playboys und harmlosen •Lebenskünstler", 
die sich einfach keine Gedanken machen und sorgenlos dahinvegetieren. 
Angesprochen sind jetzt jene ehemals engagierten Weltverbesserer, die 
schließlich, zuweilen schon nach erschreckend kurzer Zeit der Anstrengung, 
ein solches Ende nahmen. Davon betroffen sind nicht selten ausgesprochen 
aktive Politiker und Ideologen, Menschen, die neue gesellschaftliche Sy- 
steme erfanden und propagierten, bessere Gesetze entwarfen und durch- 
zusetzen versuchten. Die Erfahrung des Alltags und seiner unübersteig- 
baren Widerstände hat sie resignieren lassen. Immer deutlicher sahen sie 
sich selbst als Sisyphos, als jemand, der vergeblich versucht, einen stets 
zurückrollenden Felsbrocken bergauf zu wälzen. 

Auch ihre Haltung zeigt Enttäuschung. Aber sie ist relativ gemäßigt. Sie 
beschränkt sich auf das Verhältnis der menschlichen Aktivität zu den greif- 
bar-sichtbaren Resultaten. Als ursprünglich überzeugte Aktivisten wurden 
sie vom Leben eines Besseren belehrt. Es kam vieles anders, als sie dach- 
ten. Die Möglichkeiten einer Mitbestimmung schrumpften auf ein Mini- 
mum zusammen. Ihr Aktivismus schlug um in tiefresignierte Passivität. 
Das Licht der Hoffnung ist klein geworden, brennt aber noch. 

Gibt es eine Möglichkeit, einem derart Enttäuschten zu heilsamer Ent- 
täuschung zu verhelfen? Bloße Moralpredigten führen hier sicher nicht 

• Vgl. die Dokumentation über die Verzweiflung als Angstsymptom, in:   Concilium 6 
(1970), Heft 11. 



Franz-Josef Steinmetz 342 

weiter. Vielleicht versuchen wir es einmal ganz anders, indem wir zuge- 
ben, daß er ja im Grunde durchaus recht habe mit seiner Resignation, 
indem wir ihn loben, daß er die Brüchigkeit seiner bisherigen Lebensauf- 
fassung durchschaut habe. Man könnte behutsam versuchen, ihm zu erklä- 
ren, daß seine Skepsis und Enttäuschung noch nicht radikal genug seien. 
Man könnte von Kohelet (dem Prediger des AT) berichten, der schließlich 
zu der Erkenntnis kam: •Und nun prüfte ich alle meine Werke, die meine 
Hände vollbracht, und die Mühe, die ich beim Schaffen aufgewendet, und 
es ergab sich: Alles ist Nichtigkeit und Haschen nach Wind, und es bleibt 
kein Nutzen unter der Sonne!" (2,11). Es wäre denkbar, daß dann der 
kümmerlich glimmende Funke der Hoffnung, bedroht vom Sturmwind 
alter und neuester Skepsis (vgl. Samuel Becket, Spiel ohne Worte) auf- 
lodert zu heller Flamme mit größerer Aktivität. 

Der Aktivismus des Anfangs ist oft wirklichkeitsblind. Er meint ohne 
Hoffnung zurechtkommen zu können. Die Resignation muß ihn von seinem 
Irrtum befreien. Er muß sich loslassen und sich neu für die Quelle aller 
Aktivität öffnen, die da Gott-Vertrauen heißt. Er muß lernen, daß echte 
Hoffnung und Aktivität kein Widerspruch sind. Er muß einsehen, daß 
jede Anstrengung ohne Hoffnung eitel ist, und er wird begreifen, daß 
Hoffnung, die bloß wartet, den Menschen zur Marionette des Schicksals 
degradiert. Aber er wird über den Wert seiner Arbeit nicht mehr selbst- 
zerstörerisch urteilen, sondern das Urteil der von Gott her kommenden 
Zukunft überlassen. Sein Motto könnte von nun an heißen: •Vertraue so 
auf Gott, als wenn du nichts, Gott jedoch alles bewirkte; arbeite aber so, 
als wenn der ganze Erfolg allein von dir und nicht von Gott abhinge"7. 

Voraussetzung dafür ist freilich die Einsicht, daß es letztlich gleichgültig 
ist, ob die Parusie des Erlösers bald oder später eintrifft, ob die erlösende 
Vollendung der Gottesherrschaft schon morgen oder in ferner Zukunft zu 
erwarten ist. Entscheidend bleibt, daß wir überhaupt mit ihr rechnen. 
Ganz nüchtern gesprochen: wir sollten weder in Nah- noch in Fern-, son- 
dern in Stets-Erwartung leben. Immer gilt, was Paulus im Römerbrief 
erklärt: •Wenn wir erhoffen, was wir nicht sehen, müssen wir in Geduld 
darauf warten" (8, 25). Das wiederum bedeutet, die Konflikte, das Unbe- 
rechenbare, das Widersprüchliche und Unübersehbare unseres Lebens 
geduldig und in Zuversicht auszuhalten. Es verlangt, daß wir bereit sind, 
in ständigem Mühen, aber in Hoffnung, immer wieder aufs neue den Weg 
zur absoluten Zukunft zu suchen. Das allerdings ist keine bloß menschliche 
Möglichkeit, sondern christliches Angebot. 

7 Vgl. F. J. Steinmetz, Hoffnung als Antrieb zur Tat, in: Verantworteter Glaube (Hrsg. 
0. Knodi, F.Wulf), Würzburg-Stuttgart 1971, 84-94. 



Eschatologische Ent-täuschungen 343 

IV. 

Was aber ist mit jenen, die schon gestorben sind? Dürfen und können wir 
auch für sie noch hoffen? Oder nützt die Parusie vielleicht nur denen, die 
bei ihrem Eintreffen noch am Leben sind? Die größte Enttäuschung, die 
unser Leben durchzieht, ist doch die Enttäuschung über den Tod. Alles 
andere, was uns Kummer bereitet, die Abschiede, der Spott, die Kritik, die 
Mißerfolge, das Altwerden, die Verschuldungen, die Krankheiten usw., 
all das erscheint klein und gering vor dieser letzten Frage, die man volks- 
tümlich in die Worte faßt: Gibt es wirklich ein Leben nach dem Tode? 

Bei der allgemeinen Verwirrung, die heutzutage gerade auch in bezug 
auf diese Frage um sich greift, ist es angebracht, zunächst einmal an einige 
grundsätzliche Aussagen neutestamentlicher Botschaft zu erinnern. Eine 
der frühesten urchristlichen Stellungnahmen ist im ersten Thessalonicher- 
brief nachzulesen: •Wenn wir glauben, daß Jesus gestorben und auferstan- 
den ist, so doch auch, daß Gott die Entschlafenen durch Jesus mit ihm zu- 
sammenführen wird" (1 Thess 4,14). Man sieht, Paulus sprengt schon in 
seinem ältesten Brief die Engführung einer Parusie-Frömmigkeit, die der 
Ansicht ist, das Kommen Christi habe nur für noch Lebende Bedeutung8. 
Der Gedanke, daß tatsächlich noch einige bei seiner Parusie unter den 
Lebenden weilen, wird zwar nicht absolut zurückgewiesen, ist aber nicht 
der eigentliche Inhalt der paulinischen Aussage. Vielmehr: Wenn Chri- 
stus kommt, wird er Lebenden und Verstorbenen ohne Unterschied das 
Heil bringen. •Wir Lebenden werden, wenn wir bis zur Ankunft des 
Herrn am Leben bleiben, den Entschlafenen nichts voraushaben" (1 Thess 
4,15). 

Ist etwas anderes überhaupt denkbar? Kann ein unendlich liebender 
Gott ein personales Geschöpf schaffen, um es dann doch wieder, über kurz 
oder lang, ins Nichts zurückzuschicken? Gehört es nicht zum Wesen jeder 
echten Liebe, daß sie das, was sie liebt, auf ewig in dieser Liebe zu erhal- 
ten sucht? Wer wirklich an Gott glaubt, kann nicht anders, als auch an ein 
ewiges Leben und die Auferstehung der Toten glauben. Wenn wir richtig 
sehen, dann ist jedoch dieser letzte Glaube an die Auferstehung nicht 
irgendein zusätzlicher Glaube, sondern ein wesentliches Element dieses 
Gottesglaubens selbst. Wer an sie zu glauben vermag, der ahnt auch, was 
Gott heißt. Vorstellen können wir uns Auferstehung so wenig wie Gott 
selbst. Wo der Unglaube Gottes Ohnmacht erwiesen meint, bekennt der 
Glaube, was eigentlich und letztlich Gottes Allmacht vermag. 

8 Vgl. F. J. Sdiierse, Oster- und Parusiefrömmigkeit im Neuen Testament, in: Strukturen 
christlicher Existenz, Würzburg 1968. 37-57. 



Franz-Josef Steinmetz 344 

Natürlich möchten wir •Genaueres" wissen. Zweifellos gibt es im Neuen 
Testament ausführlichere Darlegungen, deren mystisch-aszetischer Reich- 
tum offensichtlich ist (vgl. 1 Kor 15,1-58; 2 Kor 5, 1-10; Rom 8,31-39). 
Wer sie liest, wird erkennen, daß der Apostel anführt, was immer geeig- 
net ist, um uns in unserer Hoffnung zu stärken. Er wechselt die Perspek- 
tiven, gebraucht verschiedene Vorstellungs-Schemata, formuliert kosmo- 
logisch-apokalyptisch oder anthropologisch-hellenistisch. Man wird aber 
auch einsehen, daß die gemeinte Sache nicht anders als durch Bilder und 
Gleichnisse wiedergegeben werden kann. Eine kritische Auslegung, die 
gewiß nötig ist, wird deren Relativität ins Bewußtsein heben. Ganz auf- 
heben oder gar überwinden kann sie sie nicht. Sie müßte sonst die Schran- 
ken menschlichen Sprechens und Denkens überhaupt übersteigen. 

Vielleicht aber quält uns die Frage, ob denn nun zwischen dem indivi- 
duellen Tod des einzelnen Menschen und der universalen Vollendung der 
Schöpfung am •Tage der Parusie" so etwas wie ein •Zwischenzustand" 
anzunehmen sei. Damit ist nicht die Lehre vom sogenannten Fegfeuer 
(Purgatorium) gemeint (die ihre Berechtigung hat, aber hier ausgeklam- 
mert bleibt), sondern die Vorstellung vom zeitweilig leibgelösten Zustand 
der Verstorbenen vor der Auferstehung des Fleisches. Der fragliche Text, 
einen •Zwischenzustand" betreffend, findet sich im Philipperbrief und 
lautet: •Das Leben heißt Gewinn . .. Nach beiden Seiten zieht es mich: 
Ich hätte wohl Lust, von hier zu scheiden und bei Christus zu sein; und das 
wäre auch viel besser" (1, 21 ff.). Die hier von Paulus angedeutete, post- 
mortale Christusgemeinschaft wurde für die Vorstellung vom Zwischen- 
zustand ausgewertet. Diese Auslegung aber steht auf schwachen Füßen. 

Zumindest ist doch wohl klar, daß im Kontext keinerlei Andeutung vor- 
liegt, hier werde das Bei-Christus-Sein als ein Weniger an Christus- 
gemeinschaft, an Seligkeit und Heil verstanden. Ein qualitativer Unter- 
schied zur Parusie-Erwartung ist in dieser Aussage des Apostels sicher 
nicht festzustellen. Es ist zwar bekannt, daß sich bereits in spätjüdischer 
Zeit eigentümliche Vorstellungen, einen Zwischenzustand betreffend, her- 
ausbildeten. Irgendwie verlangt die Annahme einer Toten-Erweckung 
am sogenannten Jüngsten Tag eine Reflexion über den Zustand des ein- 
zelnen nach seinem persönlichen Tod. Aber es müßte bewiesen werden, 
daß man diese religionsgeschichtlichen Parallelen so einfach auf Paulus 
übertragen kann. Das Verhältnis von individuellem Tod und Parusie ist 
ja gerade das Problem, ihre Diastase darf nicht schon bei der Argumenta- 
tion vorausgesetzt werden. 

Die Differenzen zwischen den verschiedenen paulinischen End-Aussagen 
sind viel wahrscheinlicher folgendermaßen zu interpretieren: •Paulus 
übernimmt von seiner Umwelt und seinen eigenen jüdischen Traditionen 



Eschatologische Ent-täuschungen 345 

her das unverbundene Nebeneinander verschiedener Vorstellungen (Auf- 
erstehung und himmlische Seligkeit) und interpretiert, besser: finalisiert 
beide Vorstellungen auf die eschatologische Christusgemeinschaft hin um. 
Allgemeine Auferstehung bzw. Verwandlung (als ,Teil' des Parusie- 
geschehens) und persönliches Sterben führen zum gleichen: Der Glaubende 
erreicht die volle Schicksalsgemeinschaft mit Christus"9. Mit anderen Wor- 
ten: •Wenn wir leben, leben wir für den Herrn; und wenn wir sterben, 
sterben wir für den Herrn. Im Leben also wie im Sterben gehören wir dem 
Herrn. Denn dazu ist Christus gestorben und wieder zum Leben gekom- 
men: um über Tote wie Lebendige der Herr zu sein" (Rom 14, 8 f.). Der 
recht volkstümliche Ausdruck •Zwischenzustand" entspringt also weit- 
gehend einer ungeklärten Vorstellungswelt, kann aber den positiven Sinn 
haben, die sozialen und kosmischen Bezüge christlicher Auferstehungs- 
hoffnung vor einer individuell-abstrakten Jenseitseschatologie (•man 
kommt nach dem Tode in den Himmel") zu bewahren. •Schließlich findet 
auch die Auferstehung Christi ihre letzte Vollendung erst in der ewigen 
Vollendung der Kirche als seines mystischen Leibes und als der ,Fülle 
Christi'"10. Entsprechendes kann von der persönlichen Heimkehr jedes 
Menschen zu Gott gesagt werden. 

Zum gleichen Ergebnis kommt man durch umgekehrte Betrachtung. 
Schon im Hinblick auf jene Exegeten, die als allzu •konsequente Eschatolo- 
gisten" in die Geschichte eingegangen sind (• die Botschaft Jesu besteht 
hauptsächlich in der Erwartung der nahen Gottesherrschaft"), wurde mit 
Recht der Einwand laut, wie denn etwas habe ausbleiben können, das 
niemals eintreten konnte. Man wollte so mit spöttischem Unterton zu ver- 
stehen geben, daß Parusie, trotz aller Bildhaftigkeit apokalyptischer Spra- 
che und Vorstellung (vgl. 1 Thess 4,16-18), nicht mit dem feierlichen 
Einzug eines Königs oder Kaisers zum Volksfest verwechselt werden dürfe. 
Im Grunde geht es um die Vollendung aller Geschichte, darum, daß Gott, 
wie es Paulus in 1 Kor 15, 28 formuliert, einmal •alles in allem" sein wird. 
Das aber ist schließlich ein Prozeß, kein punktförmiges Geschehen, ein Pro- 
zeß, der schon begonnen hat und vielleicht unaufhörlich in Gang bleiben 
wird. •Die Glaubensaussagen von einer Vollendung von Geschichte und 
Welt sind nicht identisch mit den Aussagen von einem ,Ende der Welt'"11. 
Wenn auch die Diskussion über diese schwierige Frage noch keineswegs 
abgeschlossen ist, so kann dennoch kein Zweifel darüber bestehen, daß das 
Neue Testament unter Parusie nicht ein Ereignis versteht, was irgendwann 

9 G. Greshake, Auferstehung der Toten, Essen 1969. 300. 
10 A. Ahlbrecht, Zwischenzustand, LThK X, 1442. 
11 G. Greshake, a. a. 0. 410. 



Franz-Josef Steinmetz 346 

einmal kommen wird, sondern einen Umwandlungsprozeß, an dem alle 
Menschen Anteil haben können. 

V. 

So laufen schließlich alle unsere Überlegungen auf ein dreifaches •Ent- 
weder-Oder" hinaus: 

Entweder erfüllt sich unser nicht austilgbares Verlangen nach einem 
Ideal in Gott - oder wir werden das Opfer einer fortschreitenden Demas- 
kierung alles Irdischen bis zur Versuchung, an allem zu verzweifeln und an 
die allgemeine Lüge zu glauben. 

Entweder wir finden das, was wir reuelos verehren können, in Gott - 
oder uns wird alles Irdische immer mehr seine Brüchigkeit enthüllen, und 
wir selber werden, im nicht mehr zu sättigenden Kritisieren, zum Zerbre- 
cher aller Dinge bis hin zur grimmigen Feststellung des totalen Bruches. 

Entweder wir dienen durch alle irdischen Dienstverhältnisse hindurch 
letztlich Gott - oder die Enttäuschung über die mir vorgetäuschten Maje- 
stäten führt uns in einen blutenden Trotz, bis wir schließlich verzweifelt 
selber dem Machtrausch verfallen, zu Tyrannen gegen alles werden und 
die Gewalttätigkeit anbeten. Die Terror- und Horror-Aktionen der letzten 
Monate an vielen Orten unserer Erde sind dafür (trotz des weltweiten 
Entsetzens, das sie auslösten) nur eine relativ harmlose Illustration. 

Der Glaube an die •Wiederkunft Christi" scheint ein grotesker Fremd- 
körper im Aufklärungshorizont des 20. Jahrhunderts, denn sie ist, wie 
treffend gesagt wurde, •der Einbruch des Unverfügbaren in das selbst- 
genügsame Ghetto unserer absoluten Diesseitigkeit." Dennoch könnte es 
sein, •daß das Evangelium über der Bedrohung der Freiheit in den Mecha- 
nismen unserer Technokratie wieder so hochpolitisch wird wie im Jahr- 
hundert seines Ursprungs"12. 

Vermutlich hat auch diese kurze Beschäftigung mit der Eschatologie, mit 
den sogenannten •letzten Dingen" enttäuscht. Aber das war zu erwarten, 
und es ist gut so. Was uns trägt, ist nicht unser Wissen vom Ende, sind nicht 
unsere Systeme, unsere mehr oder weniger tiefsinnigen Erkenntnisse. Was 
trägt, ist einzig die wirkliche Hoffnung. Es gibt heilsame Ent-täuschungen. 

Was die Enttäuschungen des Alltags von dieser letzten Enttäuschung 
unterscheidet: Jene können zu neuen Täuschungen verführen, diese nicht. 

12 Was heißt - •Wiederkunft Christi"? Analyse und Thesen: Paul Sdiütz. Stellungnah- 
men: M. Löhrer, H. U. von Balthasar, E. Valyi Nagy, H. Ott, Freiburg 1972. 33. 



Eschatologische Ent-täuschungen 347 

Viele Enttäuschungen sind selbstverschuldet. Wir selbst hatten uns ge- 
täuscht und mußten so notwendig enttäuscht werden. An sich also ein 
höchst positiver, wenn auch demütigender Vorgang. Wir werden gezwun- 
gen, uns der Wirklichkeit zu stellen. Wir werden desillusioniert. Je radi- 
kaler das geschieht, um so größer ist die Chance, daß uns echte Hoffnung 
ergreift. 

Die Enttäuschungen des Alltags hören deshalb nicht auf. Sie erscheinen 
auch nicht einfach in einem milderen Licht. Aber sie werden relativiert. 
Sie sind nicht so entscheidend, daß man ihretwegen am Leben verzweifeln 
müßte. Das Leben ist mehr als Nahrung und der Leib mehr als Kleidung 
(Mt 6,25). Letztlich liegt es nicht an jemandes Wollen oder Laufen, son- 
dern an Gottes freiem Erbarmen (Rom 9,16). Das ist die eschatologische 
Enttäuschung, die Ent-täuschung zum Heil, weg von der Illusion der Lei- 
stungs-Gerechtigkeit, hinein in die Wahrheit der Gnade. 

Natürlich hängt vieles davon ab, wie wir Menschen miteinander umge- 
hen. Hoffnung entsteht nicht einfach von selbst. Sie will vermittelt werden. 
Dazu braucht es Gemeinschaft, dazu schafft Gott die Kirche. Und das nicht 
als Ersatz, wie rhetorisch-oberflächlich gesagt wurde: Jesus verkündete das 
Gottesreich, die Kirche war's, die kam! (A. Loisy). Sondern die Kirche 
als Gemeinschaft derer, die das Wunder der Hoffnung erfahren und wei- 
ter vermitteln. 

Es kann schon sein, daß dann in dieser Gemeinschaft auch die Zeichen 
der Hoffnung geschehen, wie sie das Neue Testament beschreibt: •Sie 
werden Teufel austreiben und in neuen Sprachen sprechen. Schlangen wer- 
den sie aufheben können, und wenn sie ein tödliches Gift getrunken haben, 
wird es ihnen nichts schaden. Kranken werden sie die Hände auflegen, 
und sie werden sich wieder wohl befinden" (Mk 16,17). Auch heute gibt 
es Gemeinden, die über solche Wunder der Liebe verfügen. Die Nähe Got- 
tes kann greifbar nahe werden, sie kann unsere Hoffnung stärken und 
stützen. Dennoch hoffen wir, wie es Paulus sagt, auf etwas, was wir noch 
nicht sehen. •Wo das Erhoffte zu sehen ist, da bedarf es keiner Hoffnung; 
denn warum sollte jemand auf etwas hoffen, was er sieht?" (Rom 8, 24). 




