Franz-Josef Steinmetz 336

sich selbst als derartige Systeme zu verstehen, andererseits wissen sie sich
aber auch zur verantwortlichen Gestaltung der gesellschaftlichen Welt
aufgerufen, weil sie ja auch wieder zu dieser Welt gehoren, die zur neuen
Welt Gottes werden soll.

Darum sind die christlichen Gemeinschaften kein Schonraum innerhalb
der gesellschaftlichen Systeme, in die der Mensch aus der Gesellschaft
flichen kann, sondern sie stellen in diesen Systemen den Bereich einer
neuen, verdankten Freiheit dar, die die bestehenden gesellschaftlichen
Systeme in Frage stellt und herausfordert zur Umwandlung in diese Frei-
heit. Daher muf8 der Christ die gesellschaftlichen Systeme ernst nehmen,
sie in ihren die Freiheit verhindernden oder falsche Freiheit verheilenden
Zwingen® erkennen, weil er selbst eine Freiheit erfahren hat, die iiber jede
vom Menschen erdachte und erwirkte Freiheit schon hinaus ist, weil sie die
Freiheit Gottes ist.

Eschatologische Ent-tiuschungen

Franz-Josef Steinmetz SJ, Miinchen

Es ist noch nicht sehr lange her, da diskutierte man in Theologenkreisen
heftig iiber ein Phanomen, das im Leben der Urkirche eine entscheidende
Rolle gespielt habe. Es wurde kurz die Parusie-Enttduschung genannt.
Man ging von der begriindeten Annahme aus, dafl die dltesten christlichen
Gemeinden —~ sowohl die paulinischen als auch die paléstinensischen — in
hochgespannter Erwartung der Vollendung der Gottesherrschaft und der
» Wiederkunft“ Jesu lebten. Die ersten Christen verstanden unter Parusie
allerdings nicht — wie es die deutsche Ubersetzung durch , Wiederkunft*
nahelegen kann —, daf} Jesus nach zeitweiliger Abwesenheit bald ein zwei-
tes Mal wiederkommen wiirde, sondern sie rechneten damit, dafl er mit
gottlicher Herrlichkeit ausgestattet bald als Weltenrichter erscheine und

8 Vgl. Metz, Johann Baptist: Kirchliche Autoritit im Anspruch der Freiheitsgeschichte, in:
Metz, Johann Baptist / Moltmann, Jiirgen / Oelmiiller, Willi: Kirche im Prozef der Auf-
klirung, Minchen 1970, S. 70 ff.



Eschatologische Ent-tduschungen 337

das Ende aller Geschichte mit sich bringe (Parusie heifit einfach Ankunft
oder Dasein). Diese Vorstellung sei eine Tduschung gewesen.

Die Diskussion bezog sich einmal auf das Phidnomen der Naherwartung
als solches, dann aber auch auf die Frage, ob die Urkirche ihre Erwartung
vor allem vertieft und differenziert oder notgedrungen und enttiuscht auf-
gegeben habe. Inzwischen sind die Wogen der Diskussion weitgehend
geglittet. Es darf als gesichert gelten, dafl Parusie-Erwartung die Frém-
migkeit der ersten Christen spiirbar mitbestimmt hat!. Nicht zutreffend
ist hingegen die Behauptung, diese Erwartung sei, wenigstens an einigen
Stellen des Neuen Testamentes, auf bestimmte chronologische Termine
fixiert. Adventistische Schwéarmer sind zumindest die fithrenden Urchri-
sten niemals gewesen. Richtig ist, dafl bestimmte Passagen des Kerygmas
schon damals schwirmerisch mifideutet wurden und in der Folge zu Mifi-
stinden fithrten, die von den Aposteln und Evangelisten korrigiert wer-
den mufiten. Sicher kann man vermuten, dafl Paulus anfénglich noch mit
dem Eintreffen der Parusie zu seinen Lebzeiten rechnete. Absolut bewiesen
scheint auch das nicht zu sein. Es bleibt eine Frage der Auslegung. Was
sich feststellen 1483t, ist ein gewisses Nachlassen der eschatologischen Span-
nung, sind verschiedenartige Ausdrucks-Schemata und Bilder? vom Welt-
Ende, ist die offenbar notwendig gewordene Auflésung sprachlicher Eng-
fihrungen in eine differenziertere Vorstellungswelt. Der fundamentale
,unaufgebbare Sachverhalt®, der in allen eschatologischen Texten der
Schrift zum Ausdruck kommen will, ist im Grunde der gleiche: die Zusage
und Ansage der Treue Gottes, die schlieflich iiber alle Michte des gott-
widrigen Aons triumphieren wird®.

Heute bewegen uns scheinbar ganz andere Fragen. Auch wir haben mit
mancherlei Enttiuschungen zu kiampfen. Aber die Grund-Enttduschung
der Urkirche, die Parusie-Problematik, scheint uns weniger interessant.
Man betrachtet sie als blof historisches Subjekt, als ein Kuriosum aus ver-
gangenen Zeiten. Ob wir gut beraten sind, wenn wir so urteilen? Ob nicht
zwischen den verschiedenen Enttduschungen doch tiefere Beziehungen
herrschen, als es zunichst den Anschein hat? Dann kdme es jedenfalls, wie
in der Urkirche, mehr darauf an, die eschatologische Enttduschung zu ver-
arbeiten. Oder lassen sich die Aspekte trennen? Sehen wir zu.

1 Vgl. W. Thising, Erhéhungsvorstellung und Parusieerwartung in der dltesten nach-
gsterlichen Christologie (SBS 42), Stuttgart 1969.

2 Vgl. F. J. Steinmetz, Protologische Heil-Zuversicht. Die Strukturen des soteriologischen
und christologischen Denkens im Kolosser- und Epheserbrief, Frankfurt 1969.

3 Vgl. G. Greshake, Auferstehung der Toten (Koinonia. Beitrige zur skumenischen Spi-
ritualitdt und Theologie, Bd. 10). Essen 1969.



Franz-Josef Steinmetz 338

I

Unsere Zeit ist gekennzeichnet durch Austritte, Riicktritte und Scheidungen
verschiedener Art. Das Phanomen ist weltweit. Es trifft die Kirche so hart
wie die sogenannte profane Gesellschaft. Es hat vielerlei Gesichter. Mini-
ster melden ihren Riicktritt an, Priester geben ihr Amt auf, Verheiratete
klagen nach zwanzigjahriger Ehe auf Scheidung, Ordensleute verlassen
ihre Gemeinschaft, Arbeiter kiindigen und streiken, Abgeordnete wechseln
die Partei . ..

Wir verstehen uns recht. Selbstverstandlich mufl man bei alldem unter-
scheiden. Die Motivationen konnen verschieden sein, und sie sind es. Man
kann zur Trennung berechtigt sein, und oft ist es so. Bedenklich scheint
jedoch, dafl ein Motiv vorherrschend ist, was kritischer zu beleuchten ware:
die Klage tiber die menschliche Unvollkommenheit des Partners, das Ver-
langen nach einer besseren Welt, einer gerechteren gesellschaftlichen Ord-
nung. Man trennt sich, weil man anderswo besser zurechtzukommen meint;
man laf}t sich scheiden, weil man sein Leben in der bisherigen Form nicht
mehr ertragen konnte.

Noch einmal: Es soll hier kein Urteil gefillt, sondern nur ein Phinomen
erhellt werden; es geht uns um ein tieferes Verstehen. Was also ist die Ursa-
che jenerso verwirrenden Wechsel und Trennungen? Warum zerbrechen so
viele Gemeinschaften und Ehen? Eine Antwort, die — vielleicht nicht immer
mit dem gleichen Ausdruck, aber doch dem Inhalt nach — landauf, landab
zu héren ist, lautet: Schuld daran ist die Enttduschung, wir sind zu sehr
enttduscht worden. Fragt man weiter und genauer, was denn eigentlich
so sehr enttduscht habe, so verweist man auf die Ungerechtigkeit der Um-
gebung, die Lieblosigkeit und den Egoismus der Gesellschaft. Man klagt
aber ebenso iiber Unvollkommenheiten verschiedener Art, iiber Engher-
zigkeit und Dummbheit, iber Konservatismus oder Progressismus, iiber
Mangel an Verantwortungsbewufitsein und Leichtfertigkeit usw., und
schlieflich Giber die allgemeine Langeweile und Fadheit des Daseins. Die
Zahl der Argumente ist grof} und hat doch immer wieder diesen einen
Namen: Enttduschung.

Wer wire so unmenschlich, dafl er dafiir kein Verstindnis aufbrichte?
Mit tiefsitzender Notwendigkeit suchen im Grunde alle Menschen das
Ideal. Wir verlangen nach etwas, was wir uneingeschrankt loben kénnen.
Erst wenn wir dieses ,Etwas“ gefunden haben, sind wir gewissermafien
ohne Beschwerde und Sorge, jenseits von allem, selbstvergessen. So heifdt
es schon im alten Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola: Der Mensch ist
geschaffen, um zu loben®. Daher ist zu fragen, ob wir dieses Ideal - das,

¢ Vgl. F. ]. Steinmetz, Danksagung unter Illusionsverdacht, in: GuL 44 (1971), 408-424.



Eschatologische Ent-tiuschungen 339

was wirklich uneingeschranktes Lob verdient — iiberhaupt in dieser Zeit
und in diesem Leben finden kénnen. Es konnte doch sein, dafd es dieses
Ideal gar nicht gibt oder nur in wahrhaft eschatologischer Perspektive, die
alle menschliche Moglichkeit Gberschreitet und nur durch einen Auf-
schwung in iiber-rationale Hoffnung zu erreichen ist. Dann aber kdme es
vor allem darauf an, diese Hoffnung zu stirken, nicht darauf, Stellen zu
wechseln oder neuen Arbeiten nachzugehen. Solange das nicht gelingt,
nutzt den sich Trennenden aller Wechsel und alle Neu-Gruppierung nur
wenig. Uber kurz oder lang wird die alte Enttauschung sie aufs neue heim-
suchen und alles in Frage stellen. Es hat keinen Sinn, sich, unzufrieden mit
seinen bisherigen ,Beschaftigungen®, neuen Karrieren unter Vorausset-
zungen zuzuwenden, die sie genau so fragwiirdig machen wie die aufgege-
benen. Man kann sich der eschatologischen Frage fir einige Zeit entziehen,
man kann gegen sie polemisieren, sie als uiberflissige End-Spekulation
weltfliichtiger Philosophen lacherlich zu machen suchen. Bleibt sie ganz
ohne Antwort, dann bleibt auch unser Leben I'art pour I'art, und jedes
neue Unternehmen ein blofler Eskapismus, Ausflucht aus der bisherigen
Rolle und nichts weiter.

IL

Die eschatologische Frage stellen, nach dem Ende aller Dinge suchen,
heiflt auch schon in neue Verwirrung geraten und in tiefere Problematik
stiirzen. Unsere Zeit ist ja nicht blof gekennzeichnet durch Austritte, Ritck-
tritte und Scheidungen aller Art, wir werden ebenso heimgesucht von
Spott und Kritik, die beide radikal sind. Sie bleiben nicht bei Vorlaufigkei-
ten stehen, sondern gehen aufs Ganze. Sie machen nicht bei den herkémm-
lichen Formen des Daseins halt, sie kritisieren ebenso, was irgendwo neu
sich versucht, das Leben lebenswerter zu machen. Sie erkliren alles in
gleicher Weise als unsinnig und absurd, und von daher auch als in gleicher
Weise erlaubt und berechtigt. Der christliche Glaube an ein gutes und
gluckliches Ende aller Dinge wird von Jahr zu Jahr auf grofiere Proben
gestellt, die Verzweiflung wichst, bedroht Kirche und Gesellschaft in fast
gleichem Ausmaf.

Woher kommt diese Verzweiflung, wie ,begriindet® sich der totale
Spott, die allgemeine Kritik, das abgriindige Chaos? Was sind ihre Argu-
mente? — Was da heute gesagt wird, ist es nicht immer noch dasselbe, was
schon der zweite Petrusbrief zitiert: ,Wo bleibt denn nun seine verspro-
chene Ankunft? Seit unsere Viter sich schlafen gelegt haben, ist alles so
geblieben, wie es von Anfang der Weltschopfung an gewesen ist“ (3, 4).
Das heifit, man berutt sich auf die scheinbar unabweisbare Erfahrung: das



Franz- Josef Steinmetz 340

angekiindigte und erwartete Weltende, das Gericht und Geredhtigkeit
bringen sollte, sei ausgeblieben und werde auch in Zukunfi nicht stattfin-
den. Folglich sei alles gleichgiiltig bzw. gleichunsinnig, entsprechend der
Einstellung, die der einzelne zom Weltgeschehen habe.

Die Antwort, die der Verfasser des Briefes an die im Glauben Ver-
unsicherten von damals richtet, scheint simpel und enthélt doch das Ent-
scheidende, was dazu gesagt werden kann: ,Dies eine dirft ihr nicht dber-
sehen, ihr Lieben: Ein einziger Tag bei dem Herrn ist wie tausend Jahre,
und tausend Jahre sind wie ein einziger Tag. Der Herr schiebt seine Ver-
heiflung nicht hinaus, wie das gewisse Leute meinen. Vielmehr it uns
seine Geduld noch Zeit; denn er will nicht, daf irgend jemand umkomme,
sondern vielmehr, daf} alle den Weg zur Umkehr finden. Kommen aber
wird der Tag des Herrn wie ein Dieb . . . ein neuer Himmel und eine neue
Erde ist es, die wir nach seiner Ankiindigung erwarten; und in ihnen wird
Gerechtigkeit wohnen® (3, 8-13). Gott 1laflt immer wieder Zeit, weil er
geduldig ist. ,Bedenkt, dall an der Geduld, die der Herr mit uns hat,
unser Heil hangt!“ (3, 15). Wer jedoch meint, er kénne diese Geduld als
Schwiche oder gar als leeres Gerede verspotten, mufl damit rechnen, dafl
Gott wie ein Dieb in sein Leben einbricht und Gericht iber ihn halt.

Nun freilich, das ist eine Mahnung, fiir die nicht viel zu sprechen scheint.
Die Erfabrung des Alltags sieht das sukzessive Ende der einzelnen, be-
merkt ihr vielleicht plétzliches Dahinscheiden, stellt niichtern den allge-
meinen Tod fest. Sie erkennt weder Gerechtigkeit noch Gericht. Hier zeigt
sich wieder einmal, dafl der christliche Glaube nicht einfach blof mensch-
liche Erfahrung wiedergibt, sondern sie dberschreitet. Der Mensch wird
gefragt, ob er bereit ist, das eigene Vorverstindnis von Wirklichkeit kor-
rigieren zu lassen oder nicht. Die Wirklichkeit als ganze mufl durch die
christliche Botschaft verandert werden®.

Wenn hinter der allgemeinen Kritik und dem ungehemmten Spott, die
uns heute umgeben, der eschatologische Zweifel steckt, dann hat es nicht
viel Sinn, mit Alltagserfahrung gegen sie antreten zu wollen. Vielmehr
sind wir aufgerufen, uns zu fragen, ob die Uberzeugung, mit der wir
fiir unsere Lebensweise oder bestimmte Traditionen und Lehren eintreten,
eine Grundlage hat, die dem Spott der Spotter und der Kritik der Kritiker
gewachsen ist. Hat sie das nicht, dann ist der Ubertritt in ihr Lager nur
noch eine Frage der Zeit. Es geht nicht an, dafl wir uns iber ihren Spott
beklagen, obwohl unser Herz im Grunde schon genauso von eschatologi-
schen Enttiuschungen zerfressen ist, wie das ihre. Unsere Uberzeugungs-

5 Vgl. P. Knauer, Verantwortung des Glaubens (Frankfurter Theologische Studien,
Bd. III), 1969.



Eschatologische Ent-tduschungen 341

kraft steht auf schwankendem Boden, solange der eschatologische Zweifel
nicht einmal gesehen, geschweige denn iiberwunden ist. Und das gelingt
sicher nur durch die Zumutung einer radikalen Uminterpretation unserer
Alltagserfahrungen im Sinne des christlichen Glaubens, der moglich ist,
der zwar nicht verifiziert, aber auch nicht falsifiziert werden kann. Darauf,
nicht auf vordergriindige Moralpredigten kime es auch heute entschei-
dend an.

IIL.

Vielleicht nicht so offensichtlich wie die zuvor skizzierten Phinomene und
doch gefihrlich genug ist eine Enttiuschungs-Folge, die sich als stilles
Nichtstun manifestiert. Auch sie hat verschiedene Gesichter. Sie zeigt sich
als innere Emigration oder Flucht aus der Uffentlichkeit in eine scheinbar
befriedigende Privat-Welt, als Abkapselung der Jugend vor dem Problem
des Alters, als Absonderung von ,Elite-Gruppen® aus der degenerierten
allgemeinen Gesellschaft, als Rauschgift-Paradies inmitten der unertrag-
lichen Wirklichkeit des universalen Zerfalls usw. Was alle diese — gewif§
verschiedenartigen und noch einmal unterscheidbaren® — Phinomene cha-
rakterisiert, ist die Neigung zum Nichtstun, zum bloflen Abwarten.

Wir meinen hier nicht jene Playboys und harmlosen ,Lebenskiinstler®,
die sich einfach keine Gedanken machen und sorgenlos dahinvegetieren.
Angesprochen sind jetzt jene ehemals engagierten Weltverbesserer, die
schlieRlich, zuweilen schon nach erschreckend kurzer Zeit der Anstrengung,
ein solches Ende nahmen. Davon betroffen sind nicht selten ausgesprochen
aktive Politiker und Ideologen, Menschen, die neue gesellschaftliche Sy-
steme erfanden und propagierten, bessere Gesetze entwarfen und durch-
zusetzen versuchten. Die Erfahrung des Alltags und seiner uniibersteig-
baren Widerstinde hat sie resignieren lassen. Immer deutlicher sahen sie
sich selbst als Sisyphos, als jemand, der vergeblich versucht, einen stets
zuriickrollenden Felsbrocken bergauf zu wiélzen.

Auch ihre Haltung zeigt Enttduschung. Aber sie ist relativ geméfigt. Sie
beschrinkt sich auf das Verhiltnis der menschlichen Aktivitit zu den greif-
bar-sichtbaren Resultaten. Als urspriinglich iiberzeugte Aktivisten wurden
sie vom Leben eines Besseren belehrt. Es kam vieles anders, als sie dach-
ten. Die Méglichkeiten einer Mitbestimmung schrumpften auf ein Mini-
mum zusammen. Thr Aktivismus schlug um in tiefresignierte Passivitat.
Das Licht der Hoffnung ist klein geworden, brennt aber noch.

Gibt es eine Moglichkeit, einem derart Enttduschten zu heilsamer Ent-
tduschung zu verhelfen? Blofe Moralpredigten fithren hier sicher nicht

$ Vgl. die Dokumentation dber die Verzweiflung als Angstsymptom, in: Concilium 6
(1970), Heft 11.



Franz- Josef Steinmetz 342

weiter. Vielleicht versuchen wir es einmal ganz anders, indem wir zuge-
ben, dafl er ja im Grunde durchaus recht habe mit seiner Resignation,
indem wir ihn loben, dafi er die Briichigkeit seiner bisherigen Lebensauf-
fassung durchschaut habe. Man kénnte behutsam versuchen, ihm zu erkli-
ren, dafl seine Skepsis und Enttduschung noch nicht radikal genug seien.
Man kénnte von Kohelet (dem Prediger des AT) berichten, der schlieRlich
zu der Erkenntnis kam: ,Und nun priifte ich alle meine Werke, die meine
Hénde vollbracht, und die Mithe, die ich beim Schaffen aufgewendet, und
es ergab sich: Alles ist Nichtigkeit und Haschen nach Wind, und es bleibt
kein Nutzen unter der Sonne!“ (2,11). Es wire denkbar, dal dann der
kiimmerlich glimmende Funke der Hoffnung, bedroht vom Sturmwind
alter und neuester Skepsis (vgl. Samuel Becket, Spiel ohne Worte) auf-
lodert zu heller Flamme mit groferer Aktivitit.

Der Aktivismus des Anfangs ist oft wirklichkeitsblind. Er meint ohne
Hoffnung zurechtkommen zu kénnen. Die Resignation muf ihn von seinem
Irrtum befreien. Er muf sich loslassen und sich neu fiir die Quelle aller
Aktivitit offnen, die da Gott-Vertrauen heifit. Fr mufl lernen, daf} echte
Hoffnung und Aktivitit kein Widerspruch sind. Er muf8 einsehen, dafl
jede Anstrengung ohne Hoffnung eitel ist, und er wird begreifen, dafl
Hoffnung, die blofl wartet, den Menschen zur Marionette des Schicksals
degradiert. Aber er wird iiber den Wert seiner Arbeit nicht mehr selbst-
zerstorerisch urteilen, sondern das Urteil der von Gott her kommenden
Zukunft dberlassen. Sein Motto kénnte von nun an heiflen: , Vertraue so
auf Gott, als wenn du nichts, Gott jedoch alles bewirkte; arbeite aber so,
als wenn der ganze Erfolg allein von dir und nicht von Gott abhinge“?.

Voraussetzung dafiir ist freilich die Einsicht, daB es letztlich gleichgiiltig
ist, ob die Parusie des Erl6sers bald oder spater eintrifft, ob die erlosende
Vollendung der Gottesherrschaft schon morgen oder in ferner Zukunft zu
erwarten ist. Entscheidend bleibt, dafl wir tberhaupt mit ihr rechnen.
Ganz niichtern gesprochen: wir sollten weder in Nah- noch in Fern-, son-
dern in Stets-Erwartung leben. Immer gilt, was Paulus im Rémerbrief
erklirt: ,Wenn wir erhoffen, was wir nicht sehen, miissen wir in Geduld
darauf warten“ (8, 25). Das wiederum bedeutet, die Konflikte, das Unbe-
rechenbare, das Widerspriichliche und Uniibersehbare unseres Lebens
geduldig und in Zuversicht auszuhalten. Es verlangt, dafl wir bereit sind,
in stindigem Mithen, aber in Hoffnung, immer wieder aufs neue den Weg
zur absoluten Zukunft zu suchen. Das allerdings ist keine bloff menschliche
Méglichkeit, sondern christliches Angebot.

7 Vgl. F. J. Steinmetz, Hoffnung als Antrieb zur Tat, in: Verantworteter Glaube (Hrsg.
0. Knodch, F. Wulf), Wiirzburg-Stuttgart 1971, 84-94.



Eschatologische Ent-tduschungen 343

V.

Was aber ist mit jenen, die schon gestorben sind? Diirfen und kénnen wir
auch fiir sie noch hoffen? Oder niitzt die Parusie vielleicht nur denen, die
bei ihrem Eintreffen noch am Leben sind? Die grofite Enttiuschung, die
unser Leben durchzieht, ist doch die Enttduschung iber den Tod. Alles
andere, was uns Kummer bereitet, die Abschiede, der Spott, die Kritik, die
Miflerfolge, das Altwerden, die Verschuldungen, die Krankheiten usw.,
all das erscheint klein und gering vor dieser letzten Frage, die man volks-
tiimlich in die Worte fafit: Gibt es wirklich ein Leben nach dem Tode?

Bei der allgemeinen Verwirrung, die heutzutage gerade auch in bezug
auf diese Frage um sich greift, ist es angebracht, zunichst einmal an einige
grundsitzliche Aussagen neutestamentlicher Botschaft zu erinnern. Eine
der frithesten urchristlichen Stellungnahmen ist im ersten Thessalonicher-
brief nachzulesen: , Wenn wir glauben, daf} Jesus gestorben und auferstan-
den ist, so doch auch, dal Gott die Entschlafenen durch Jesus mit ihm zu-
sammenfithren wird“ (1 Thess 4, 14). Man sieht, Paulus sprengt schon in
seinem dltesten Brief die Engfithrung einer Parusie-Frémmigkeit, die der
Ansicht ist, das Kommen Christi habe nur fiir noch Lebende Bedeutung®.
Der Gedanke, dafl tatsichlich noch einige bei seiner Parusie unter den
Lebenden weilen, wird zwar nicht absolut zuriickgewiesen, ist aber nicht
der eigentliche Inhalt der paulinischen Aussage. Vielmehr: Wenn Chri-
stus kommt, wird er Lebenden und Verstorbenen ohne Unterschied das
Heil bringen. ,Wir Lebenden werden, wenn wir bis zur Ankunft des
Herrn am Leben bleiben, den Entschlafenen nichts voraushaben® (1 Thess
4,15).

Ist etwas anderes iiberhaupt denkbar? Kann ein unendlich liebender
Gott ein personales Geschopf schaffen, um es dann doch wieder, iiber kurz
oder lang, ins Nichts zuriickzuschicken? Gehért es nicht zum Wesen jeder
echten Liebe, daf sie das, was sie liebt, auf ewig in dieser Liebe zu erhal-
ten sucht? Wer wirklich an Gott glaubt, kann nicht anders, als auch an ein
ewiges Leben und die Auferstehung der Toten glauben. Wenn wir richtig
sehen, dann ist jedoch dieser letzte Glaube an die Auferstehung nicht
irgendein zusitzlicher Glaube, sondern ein wesentliches Element dieses
Gottesglaubens selbst. Wer an sie zu glauben vermag, der ahnt auch, was
Gott heifit. Vorstellen konnen wir uns Auferstehung so wenig wie Gott
selbst. Wo der Unglaube Gottes Ohnmacht erwiesen meint, bekennt der
Glaube, was eigentlich und letztlich Gottes Allmacht vermag.

8 Vgl. F. J. Schierse, Oster- und Parusiefrémmigkeit im Neuen Testament, in: Strukturen
christlicher Existenz, Wiirzburg 1968. 87-57.



Franz- Josef Steinmetz 344

Natiirlich mochten wir , Genaueres“ wissen. Zweifellos gibt es im Neuen
Testament ausfithrlichere Darlegungen, deren mystisch-aszetischer Reich-
tum offensichtlich ist (vgl. 1 Kor 15, 1-58; 2 Kor 5, 1-10; Rom 8, 31-39).
Wer sie liest, wird erkennen, daff der Apostel anfiihrt, was immer geeig-
net ist, um uns in unserer Hoffnung zu stirken. Er wechselt die Perspek-
tiven, gebraucht verschiedene Vorstellungs-Schemata, formuliert kosmo-
logisch-apokalyptisch oder anthropologisch-hellenistisch. Man wird aber
auch einsehen, dafl die gemeinte Sache nicht anders als durch Bilder und
Gleichnisse wiedergegeben werden kann. Eine kritische Auslegung, die
gewif} notig ist, wird deren Relativitit ins BewufStsein heben. Ganz auf-
heben oder gar itberwinden kann sie sie nicht. Sie miifite sonst die Schran-
ken menschlichen Sprechens und Denkens iiberhaupt iibersteigen.

Vielleicht aber quilt uns die Frage, ob denn nun zwischen dem indivi-
duellen Tod des einzelnen Menschen und der universalen Vollendung der
Schopfung am ,Tage der Parusie® so etwas wie ein ,Zwischenzustand*
anzunehmen sei. Damit ist nicht die Lehre vom sogenannten Fegfeuer
(Purgatorium) gemeint (die ihre Berechtigung hat, aber hier ausgeklam-
mert bleibt), sondern die Vorstellung vom zeitweilig leibgelosten Zustand
der Verstorbenen vor der Auferstehung des Fleisches. Der fragliche Text,
einen ,Zwischenzustand“ betreffend, findet sich im Philipperbrief und
lautet: ,Das Leben heiffit Gewinn . .. Nach beiden Seiten zieht es mich:
Ich hitte wohl Lust, von hier zu scheiden und bei Christus zu sein; und das
ware auch viel besser* (1, 21 ff.). Die hier von Paulus angedeutete, post-
mortale Christusgemeinschaft wurde fiir die Vorstellung vom Zwischen-
zustand ausgewertet. Diese Auslegung aber steht auf schwachen Fiifien.

Zumindest ist doch wohl klar, dafl im Kontext keinerlei Andeutung vor-
liegt, hier werde das Bei-Christus-Sein als ein Weniger an Christus-
gemeinschaft, an Seligkeit und Heil verstanden. Ein qualitativer Unter-
schied zur Parusie-Erwartung ist in dieser Aussage des Apostels sicher
nicht festzustellen. Es ist zwar bekannt, daf sich bereits in spatjiidischer
Zeit eigentiimliche Vorstellungen, einen Zwischenzustand betreffend, her-
ausbildeten. Irgendwie verlangt die Annahme einer Toten-Erweckung
am sogenannten Jingsten Tag eine Reflexion iiber den Zustand des ein-
zelnen nach seinem personlichen Tod. Aber es miifite bewiesen werden,
daf man diese religionsgeschichtlichen Parallelen so einfach auf Paulus
ibertragen kann. Das Verhiltnis von individuellem Tod und Parusie ist
Ja gerade das Problem, ihre Diastase darf nicht schon bei der Argumenta-
tion vorausgesetzt werden.

Die Differenzen zwischen den verschiedenen paulinischen End-Aussagen
sind viel wahrscheinlicher folgendermaflen zu interpretieren: ,Paulus
iibernimmt von seiner Umwelt und seinen eigenen jiidischen Traditionen



Eschatologische Ent-tduschungen 345

her das unverbundene Nebeneinander verschiedener Vorstellungen (Auf-
erstehung und himmlische Seligkeit) und interpretiert, besser: finalisiert
beide Vorstellungen auf die eschatologische Christusgemeinschaft hin um.
Allgemeine Auferstehung bzw. Verwandlung (als ,Teil* des Parusie-
geschehens) und personliches Sterben fithren zum gleichen: Der Glaubende
erreicht die volle Schicksalsgemeinschaft mit Christus“®. Mit anderen Wor-
ten: ,Wenn wir leben, leben wir fiir den Herrn; und wenn wir sterben,
sterben wir fiir den Herrn. Im Leben also wie im Sterben gehdren wir dem
Herrn. Denn dazu ist Christus gestorben und wieder zum Leben gekom-
men: um iiber Tote wie Lebendige der Herr zu sein“ (Rom 14, 8 f.). Der
recht volkstiimliche Ausdruck ,Zwischenzustand“ entspringt also weit-
gehend einer ungeklirten Vorstellungswelt, kann aber den positiven Sinn
haben, die sozialen und kosmischen Beziige christlicher Auferstehungs-
hoffnung vor einer individuell-abstrakten Jenseitseschatologie (,man
kommt nach dem Tode in den Himmel“) zu bewahren. ,Schlief8lich findet
auch die Auferstehung Christi ihre letzte Vollendung erst in der ewigen
Vollendung der Kirche als seines mystischen Leibes und als der ,Fiille
Christi*“1*. Entsprechendes kann von der personlichen Heimkehr jedes
Menschen zu Gott gesagt werden.

Zum gleichen Ergebnis kommt man durch umgekehrte Betrachtung.
Schon im Hinblick auf jene Exegeten, die als allzu ,konsequente Eschatolo-
gisten“ in die Geschichte eingegangen sind (, die Botschaft Jesu besteht
hauptsichlich in der Erwartung der nahen Gottesherrschaft*), wurde mit
Recht der Einwand laut, wie denn etwas habe ausbleiben konnen, das
niemals eintreten konnte. Man wollte so mit spottischem Unterton zu ver-
stehen geben, daf Parusie, trotz aller Bildhaftigkeit apokalyptischer Spra-
che und Vorstellung (vgl. 1 Thess 4, 16-18), nicht mit dem feierlichen
Einzug eines K6nigs oder Kaisers zum Volksfest verwechselt werden diirfe.
Im Grunde geht es um die Vollendung aller Geschichte, darum, daff Gott,
wie es Paulus in 1 Kor 15, 28 formuliert, einmal ,alles in allem* sein wird.
Das aber ist schlieflich ein Prozef, kein punktformiges Geschehen, ein Pro-
zefl, der schon begonnen hat und vielleicht unaufhérlich in Gang bleiben
wird. ,Die Glaubensaussagen von einer Vollendung von Geschichte und
Welt sind nicht identisch mit den Aussagen von einem ,Ende der Welt‘“11,
Wenn auch die Diskussion @iber diese schwierige Frage noch keineswegs
abgeschlossen ist, so kann dennoch kein Zweifel dariiber bestehen, dafl das
Neue Testament unter Parusie nicht ein Ereignis versteht, was irgendwann

® G. Greshake, Auferstehung der Toten, Essen 1969. 300.
10 A. Ahlbrecht, Zwischenzustand, LThK X, 1442.
11 G. Greshake, a. a. O. 410.



Franz- Josef Steinmetz 346

einmal kommen wird, sondern einen Umwandlungsproze}, an dem alle
Menschen Anteil haben kdnnen.

V.

So laufen schliefllich alle unsere Uberlegungen auf ein dreifaches ,Ent-
weder-Oder* hinaus:

Entweder erfiillt sich unser nicht austilgbares Verlangen nach einem
Ideal in Gott — oder wir werden das Opfer einer fortschreitenden Demas-
kierung alles Irdischen bis zur Versuchung, an allem zu verzweifeln und an
die allgemeine Luge zu glauben.

Entweder wir finden das, was wir reuelos verehren konnen, in Gott —
oder uns wird alles Irdische immer mehr seine Briichigkeit enthillen, und
wir selber werden, im nicht mehr zu sattigenden Kritisieren, zum Zerbre-
cher aller Dinge bis hin zur grimmigen Feststellung des totalen Bruches.

Entweder wir dienen durch alle irdischen Dienstverhiltnisse hindurch
letztlich Gott — oder die Enttduschung iiber die mir vorgetduschten Maje-
stiten fihrt uns in einen blutenden Trotz, bis wir schlieBlich verzweifelt
selber dem Machtrausch verfallen, zu Tyrannen gegen alles werden und
die Gewalttitigkeit anbeten. Die Terror- und Horror- Aktionen der letzten
Monate an vielen Orten unserer Erde sind dafiir (trotz des weltweiten
Entsetzens, das sie auslosten) nur eine relativ harmlose Illustration.

Der Glaube an die ,, Wiederkunft Christi“ scheint ein grotesker Fremd-
kérper im Aufklirungshorizont des 20. Jahrhunderts, denn sie ist, wie
treffend gesagt wurde, ,der Einbruch des Unverfiigbaren in das selbst-
genugsame Ghetto unserer absoluten Diesseitigkeit.“ Dennoch konnte es
sein, ,daf das Evangelium {iber der Bedrohung der Freiheit in den Mecha-
nismen unserer Technokratie wieder so hochpolitisch wird wie im Jahr-
hundert seines Ursprungs“*2.

*

Vermutlich hat auch diese kurze Beschiftigung mit der Eschatologie, mit
den sogenannten ,letzten Dingen® enttduscht. Aber das war zu erwarten,
und es ist gut so. Was uns tragt, ist nicht unser Wissen vom Ende, sind nicht
unsere Systeme, unsere mehr oder weniger tiefsinnigen Erkenntnisse. Was
tragt, ist einzig die wirkliche Hoffnung. Es gibt heilsame Ent-tduschungen.

Was die Enttduschungen des Alltags von dieser letzten Enttiuschung
unterscheidet: Jene konnen zu neuen Tauschungen verfiihren, diese nicht.

2 Was heifit ~ ,Wiederkunfl Christi“? Analyse und Thesen: Paul Schiitz. Stellungnah-
men: M. Léhrer, H. U. von Balthasar, E. Valyt Nagy, H. Ott, Freiburg 1972. 33.



Eschatologische Ent-tduschungen 347

Viele Enttiuschungen sind selbstverschuldet. Wir selbst hatten uns ge-
tduscht und mufliten so notwendig enttiuscht werden. An sich also ein
hochst positiver, wenn auch demiitigender Vorgang. Wir werden gezwun-
gen, uns der Wirklichkeit zu stellen. Wir werden desillusioniert. Je radi-
kaler das geschieht, um so grofler ist die Chance, dafl uns echte Hoffnung
ergreift.

Die Enttiuschungen des Alltags héren deshalb nicht auf. Sie erscheinen
auch nicht einfach in einem milderen Licht. Aber sie werden relativiert.
Sie sind nicht so entscheidend, dafl man ibretwegen am Leben verzweifeln
miiflte. Das Leben ist mehr als Nahrung und der Leib mehr als Kleidung
(Mt 6, 25). Letztlich liegt es nicht an jemandes Wollen oder Laufen, son-
dern an Gottes freiem Erbarmen (Rom 9, 16). Das ist die eschatologische
Enttiuschung, die Ent-tduschung zum Heil, weg von der Illusion der Lei-
stungs-Gerechtigkeit, hinein in die Wahrheit der Gnade.

Natiirlich hdngt vieles davon ab, wie wir Menschen miteinander umge-
hen. Hoffnung entsteht nicht einfach von selbst. Sie will vermittelt werden.
Dazu braucht es Gemeinschaft, dazu schafft Gott die Kirche. Und das nicht
als Ersatz, wie rhetorisch-oberfliachlich gesagt wurde: Jesus verkiindete das
Gottesreich, die Kirche war’s, die kam! (A. Loisy). Sondern die Kirche
als Gemeinschaft derer, die das Wunder der Hoffnung erfahren und wei-
ter vermitteln.

Es kann schon sein, dafl dann in dieser Gemeinschaft auch die Zeichen
der Hoffnung geschehen, wie sie das Neue Testament beschreibt: ,Sie
werden Teufel austreiben und in neuen Sprachen sprechen. Schlangen wer-
den sie aufheben konnen, und wenn sie ein tédliches Gift getrunken haben,
wird es ihnen nichts schaden. Kranken werden sie die Hinde auflegen,
und sie werden sich wieder wohl befinden“ (Mk 16, 17). Auch heunte gibt
es Gemeinden, die fiber solche Wunder der Liebe verfiigen. Die Nihe Got-
tes kann greifbar nahe werden, sie kann unsere Hoffnung stirken und
stiitzen. Dennoch hoffen wir, wie es Paulus sagt, auf etwas, was wir noch
nicht sehen. , Wo das Erhoffte zu sehen ist, da bedarf es keiner Hoffnung;
denn warum sollte jemand auf etwas hoffen, was er sieht?“ (Rém 8§, 24).





