Sinnfrage und Glaubenskrise
Ansitze zu einer kritischen Theologie der Schopfung im Buche Hiob

Paul Schmidt SJ, Gieflen

Die Frage nach Gott ist in christlicher Sicht untrennbar verbunden mit der
Frage nach dem Menschen und der Welt; Gottesbild und Weltbild, Theo-
logie und Anthropologie gehoren zusammen. Diese grundsitzliche Behaup-
tung einer wechselseitigen Bezogenheit sagt jedoch noch nichts dariiber
aus, wie dieses Verhdéltnis im einzelnen naher zu beschreiben ist. Sie schlief3t
aber von vornherein bereits zwei extreme Modelle aus: die Vorstellung von
einem ,verweltlichten® wie von einem ,weltlosen“ Gott. Das Gottesbild
der liberalen protestantischen Theologie war weitgehend von einer sach-
haften, objektivierenden Denkweise bestimmt, die das Eigensein Gottes,
die ,Gottheit Gottes“ nicht iiberzeugend genug von der Welt, den Berei-
chen der Natur und Kultur abzuheben vermochte. Gegen diese verwelt-
lichte Gottesvorstellung richtete sich — unter Berufung auf Gottes Wort
selbst — die Kritik der sogenannten dialektischen und existentiellen Theo-
logie Barths und Bultmanns. So berechtigt und notwendig die Kritik dieser
» Theologie der Krise“ war, so erkennen wir jedoch heute, daf sie in ihrem
Bemiihen, den dhristlichen Glauben aus sich selbst heraus zu begriinden
(vgl. ,Gott wird nur durch Gott erkannt“, K. Barth), wiederum in ein an-
deres Extrem: einen weltlosen Gottesbegriff, geriet. Vor allem die formale
Entscheidungstheologie Bultmanns mit ihrer Verlagerung des Heilsereig-
nisses in die weltlose und ungeschichtliche ,Innerlichkeit“ der Existenz ist
der Gefahr der ,Privatisierung“ des Glaubens nicht entgangen — worauf
gerade heute die Vertreter der gesellschaftskritischen Theologen zu Recht
hinweisen!. Wie weit jedoch die sogenannte ,,politische Theologie“, die an-
stelle des verweltlichten und weltlosen Gottes als dritte Alternative den
»weltverandernden® Gott proklamiert, dieses Dilemma zu 16sen vermag,
bleibt bei der noch nicht abgeschlossenen Diskussion um diese Theologie
noch abzuwarten.

Sicher ist nur, daf} die Bibel jenseits solcher alternativen Thesen eindeu-
tig einen welthaflen Gott bezeugt, ohne deshalb der Versuchung zu erlie-
gen, ihn zu verweltlichen. Die soeben angedeutete Spannung wird hier nir-

1 J.B. Metz spricht z. B. von der Privatisierungs- und existentiellen Intimisierungstendenz
im theologischen Existentialismus und Personalismus. Vgl. J. B. Metz, Zur Theologie der
Welt, Mainz/Miinchen 19692, S. 101 f.



Schopfungstheologie im Buche Hiob 349

gends zugunsten eines der beiden Pole aufgehoben, sondern durchgehend
aufrecht erhalten. Bereits in der Sicht des Alten Testaments sind Gottes-
und Schépfungslehre untrennbar miteinander verbunden; von den ersten
Seiten des Pentateuchs an wird Gott als Schopfer der Natur und Herr der
Geschichte bekannt (vgl. Schopfungsbericht und Abrahamsgeschichte). Doch
impliziert dieser biblische Gedanke umgekehrt nirgends die Vorstellung
einer unvermittelten, harmonischen Einheit von Gott und Welt oder gar
ein ,heiles“ widerspruchsfreies christliches Welt- und Menschenbild. Viel-
mehr ist die christliche Welterfahrung von den ersten Seiten des Alten
Testaments an von einer tiefen Spannung gepragt, die sich — etwa in den
Psalmen oder den Weisheitsbiichern — in der Klage des alttestamentlichen
Menschen iber erfahrenes Leid, im Protest gegen erlittenes Unrecht, im
Zweifel an Gottes Herrschaft usw. dufiert. In diesem gebrochenen Verhalt-
nis des alttestamentlichen Menschen zur Schépfung wird somit ein Typus
des Glaubens sichtbar, der sich von einer kritiklosen, vorschnellen Beja-
hung der Natur ebenso abhebt wie von einer radikalen Ablehnung. Wir
meinen gerade im Buch Hiob Ansitze zu einer solchen kritischen Theologie
der Schopfung zu entdecken, denen eine exemplarische Bedeutung fiir den
Glauben heute und die gegenwirtige Krise der Gottes- und Welterfahrung
zukommt. Eine solche kritische Sicht der Schopfung — das werden die fol-
genden Uberlegungen zeigen — enthilt nidmlich in Wirklichkeit ein iiber-
zeugenderes Bekenntnis zur Schopfung und dem Schopfer als jede vor-
schnelle oberflichliche Bejahung, die nur allzuoft gedankenlos den jewei-
ligen Zustand der Welt unbesehen hinzunehmen bereit ist. Zudem vermag
sie zu zeigen, dafl die Krise eines bestimmten Weltbildes und der diesem
zugehorigen Welterfahrung wohl eine Krise des entsprechenden Gottes-
bildes, nicht jedoch des Gottesglaubens tberhaupt zur Folge haben muf}.
Daraus diirfen wir fiir unsere Zeit die Hoffnung schépfen, dafl die gegen-
wartige Krise des Glaubens nicht zur Zerstorung, sondern zum Entstehen
eines gereinigten Gottesbildes fithren kann.

1. Hiob und die Krise des Weltbildes

Die Krise von Weltbild und Gottesglaube hat in der christlichen Tradition
ihren bisher schirfsten Ausdruck im Buche Hiob gefunden, das zugleich die
schwerste nationale Identitdtskrise Israels widerspiegelt. Denn das Buch
Hiob ist nur auf dem Hintergrund der geschichtlichen Auflésung des Vol-
kes, die schlieflich zum Exil in Babylon fihrte, zu verstehen. Mit dem Un-
tergang Israels als Nation zerbrach zugleich sein Glaube an jenen Jahwe,
der bislang als eine Art Stammesgott wirtschaftlichen und politischen Be-
stand zu garantieren hatte. Die Klage- und Protestpsalmen vermitteln noch



Paul Schmidt 350

heute dem Leser einen bewegenden Eindruck von dieser schmerzlichen Er-
fahrung des auserwihlten Volkes.

Aber die bittere Exrfahrung Israels im Exil bringt zugleich eine entschei-
dende Wende in seinem religiosen BewufBtsein, die zu einem tiefgreifenden
Wandel seiner Gottesvorstellung fiihrt. Israel stirbt dem ,Fleische“ nach,
um als Israel dem ,Geiste“ nach neu zu erstehen. Hand in Hand damit geht
eine Liuterung seines Gottesbildes einher, die durch eine wachsende , Ver-
personlichung®, ,Vergeistigung“ und ,Universalisierung® seiner Gottes-
vorstellung bestimmt ist®. Jahwe wird in der Zeit der Erniedrigung seines
Volkes aus einem nationalen zum universalen Gott und Herrn aller V6lker
(vgl. die Theologie des Deutero-Jesaja). Nur einmal noch begegnen wir in
der Heilsgeschichte dieser Dialektik von Erniedrigung und Erhéhung: im
Scheitern der irdischen Hoffnungen der Jinger beim Tod Jesu erwacht in
ihnen zugleich der Glaube an den auferstandenen Christus, den universa-
len Herrn der Welt und der Geschichte, Hier zeigt sich bereits die innere
Verbindung von Hiobsgeschichte und Christusereignis, auf die wir spiter
noch ausfihrlicher eingehen werden?®. In dieser inneren Spannung des Hiob-
dramas liegt auch die eigenartige Anziehungskraft, die dieses Buch auf
viele suchende und fragende Menschen gerade auflerhalb der Kirche aus-
geiibt hat, auf Soren Kierkegaard, Martin Buber, Franz Kafka, Carl G.
Jung, Ernst Blochu. a.*

Bereits die literarische Form ist fiir das Verstindnis des Buches Hiob von
Bedeutung; es zerfillt in zwei Teile, eine alte Rahmenerzdhlung (Prolog,
Kap. 1-2, 11 und Epilog, Kap. 42, 11 - 17) und den weitaus umfangreiche-
ren Dialogteil (Kap. 2, 12 — 42, 6), die sich wie eine ,aduflere“ und ,innere”
Schicht iiberlagern und zwei verschiedene Reflexionsstufen innerhalb der
Erzihlung darstellen. Noch heute ist unter den Auslegern unistritten, wie
weit es sich dabei um eine eindeutig zu bestimmende geschichtliche Person

2 Vgl. dazu dic ausgezeichneten Ausfithrungen von L. Bakker SJ, Nach dem Ende des kon-
ventionellen Christentums, in: H. van der Linde, H. Fiolet, Neue Perspektiven nach dem
Ende des konventionellen Christentums, Freiburg 1968, S. 31 f.

5 Auf den christologischen Aspekt der Hiobsgeschichte hat vor allem K. Barth hingewiesen.
Siche dazu: Karl Barth, Hiob, hrsg. und eingeleitet v. Helmut Gollwitzer, Neukirchen-
Vluyn, 1966.

4 Vgl. dazu den Uberblick bei Walter Strolz, Hiobs Auflehnung gegen Gott, Pfullingen
1967. — Wie stark die Gestalt Hiobs dabei der biblischen Sicht entfremdet und zum Typus
des neuzeitlichen ,revoltierenden (Camus) Menschen umgedeutet wird, zeigen die Hiobs-
interpretationen von E. Bloch und C. G. Jung. In Blochs marxistischer Sicht wird Hiob
zom ,hebriischen Prometheus®, bei Jung dagegen zum Paradigma des ,Individuations-
vorgangs®. Theologisch sind dicse Auslegungen als geniale Fehlinterpretationen anzuse-
hen. In beiden Fillen wird Jahwe als h6chst unvollkommene mythische Naturgottheit Hiob
als vollkommenem, freiem und selbstbewufitem Menschen entgegengestellt. Vgl. daza: C.
G. Jung, Antwort auf Hiob, Zirich 19674; E. Bloch, Atheismus im Christentum, Ffm. 1968,
S. 148-166.



Schopfungstheologie im Buche Hiob 351

handelt. Jedenfalls interessiert den Verfasser nicht so sehr eine bestimmte
historische Gestalt, sondern Hiob als der zweite Adam, ein , Jedermann®,
kurz der ,Mensch in seinem Widerspruch®, der als ein bleibend giltiger
Typus die widerspriichliche Glaubenserfahrung Israels an einem Wende-
punkt seiner Geschichte exemplarisch zum Ausdruck bringt®.

Dennoch ist das Buch Hiob kein modernes (psychologisches) Seelen-
drama, kein (literarischer) ,roman intérieur®, sondern eine (theologisch zu
deutende) ,Divina Commedia“, ein heilsgeschichtliches Drama auf drei
Ebenen, bei dem es um den Menschen, um Gott und die Schopfung als
Ganzes geht. Diese letzte Frage nach dem Sinn der Schépfung bildet — wie
im folgenden zu erweisen sein wird — das eigentliche Leitmotiv der ganzen
Hiobserzahlung, von dessen Losung auch ein aufhellendes Licht auf unsere
gegenwirtigen Glaubensprobleme fillt. Die Schipfungstheologie des
Hiobbuches steht ihrerseits wiederum in polarer Spannung zum Schop-
fungsbericht des Alten Testaments wie zur Auferstehungslehre des Neuen
Testamentes. Zwischen diesen drei Polen entfaltet sich in dynamischer Ent-
wicklung die heilsgeschichtliche Aussage iiber den Sinn der Welt und der
Geschichte. Wihrend diese sich in der Adamserzdhlung noch in der Art
eines vorgeschichtlichen Naturmythos als naive Bejahung der Schépfung
darstellt (vgl. ,und Gott sah, daf} es gut war“, Gen 1, 3 ff)®, erscheint sie in
der Hiobserzidhlung auf dem Hintergrund der Geschichte als Zweifel und
Kritik (vgl. Hiobs Verfluchung seiner Geburt, Hiob Kap. 3,1 ff), um
schlieBlich in der Auferstehung, Erhéhung und Einsetzung Christi zum
Herrn des Kosmos die eine, Natur wie Geschichte iibersteigende Antwort
zu finden. Es bestitigt das Gesagte, dafl sdmtliche drei Berichte mit einer
gottlichen Bekundung tiber die Schopfung schlieflen; so das der Natur ent-
nommene mythische Regenbogensymbol im Genesisbericht; die Theopha-
nie Gottes im Wort am Ende des Hiobbuchs und das Auferstehungsgesche-
hen als Wort wie Symbol tibersteigendes geschichtliches Handeln Gottes in
Jesus von Nazaret, in dem Gott endgiiltig von seiner Welt Besitz ergreift.
Adam - Hiob — Christus bezeichnen also die drei entscheidenden Phasen, in
denen sich heilsgeschichtlich immer deutlicher der Sinn der Welt auslegt’.

5 Siehe hierzu: Das Buch Hiob, iibers. und erkldrt von A. Weiser 1968, Einleitung, S. 7 f.

8 Der Siindenbericht {Gen 2) ist kein Gegenbeweis, weil er literarisch noch in mythischer
Gestalt erscheint.

7 H. Gollwitzer hat in seiner Untersuchung zur Geschichte der Sinnproblematik in der
abendlindischen Philosophie und Theologie die traditionelle Schopfungs-lehre und -theo-
logie (einschlieBlich der Theodizee) ganz vom subjektiven Horizont der Schépfungserfah-
rung her ausgelegt. Die Krise der abendldndischen (objektiven) Schépfungslehre in der
Neuzeit fahrt nach ihm zur Frage nach dem (subjektiven) Sinn des Lebens ~ ein Vorgang,
der bereits im Buch Hiob beginnt. Vgl. H. Gollwitzer, Krummes Holz — aufrediter Gang,
Zur Frage nach dem Sinn des Lebens, Miinchen 19712,



Paul Schmidt 852

Das Buch Hiob enthilt bereits ansatzweise und nach innen geschichtet diese
Auseinandersetzung um den Sinn der Schépfung, die wir im folgenden in
drei vertiefenden Sinnschichten nacheinander, aber zugleich auseinander zu
entwickeln suchen, ohne dabei die bleibende innere Verschranktheit aller
drei Sinnstufen aufzuheben. Dieser innere Zusammenhang zeigt sich be-
reits bei der ersten der drei Stufen, der existentiellen Sicht des Leids, die
bislang — zu Unrecht — als das zentrale Thema des Hiobbuches verstanden
wurde.

2. Hiob und das existentielle Problem des menschlichen Leids

Die traditionelle Frommigkeit sah in Hiob mit Vorliebe den ,,frommen Dul-
der” und dementsprechend im Buche Hiob den klassischen Text fiir eine
Theologie des Leids und der Ergebenheit unter Gottes strafender Gerech-
tigkeit. Sie bezog sich dabei auf die Ergebenheitsformeln im Prolog (Hiob
1,21: ,Jahwe hat’s gegeben, Jahwe hat’s genommen, der Name Jahwes sei
gelobt“), in denen das Hiobsdrama in einer sehr frithen Fassung eine recht

formelhafte, antizipierende Losung findet, die das Problem des Leids ent-
scharft.

Wie wenig das Leid auf dieser Stufe in seiner existentiellen Schirfe ge-
sehen wird, geht u. a. daraus hervor, dafl Satan hier noch als Beamter im
himmlischen Hofstaat auftritt, als Untertan Gottes, nicht als sein Widersa-
cher und als die Personifizierung des Bosen erscheint. Der Hintergrund ist
hier die ,himmlische Bithne“ (wie sie im ,Faust“ und im , Jedermann® ihre
literarische Gestaltung gefunden hat) und nicht die irdische Realitit.

Erst die folgenden Dialoge (Kap. 3 ff) verdndern die Szene; ein ganzlich
anderer Hiob tritt uns hier entgegen: die stoische Ergebenheit wandelt sich
zur bewegenden Klage, das blinde Vertrauen zum bohrenden Zweifel, der
blinde Glaube zum leidenschaftlichen Protest. Der ,,fromme Dulder® wird
zum ,, Aufrithrer®, zum ,hebrdischen Prometheus® (Bloch)®. Bereits Kierke-
gaard hat die unzulidngliche Leidens- und Trostauffassung in ironischer
Weise paraphrasiert: ,Hiob! Hiob! Hiob! sagtest Du wirklich nichts ande-
res als diese schonen Worte: der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genom-
men, der Name des Herrn sei gelobt? Sagtest Du nicht mehr? . . . Darf man
nicht mehr, wie es in den alten Tagen der Brauch war, sich vor Gott bekla-
gen? Verbietet das die Ehrfurcht vor Gott oder die Feigheit?“?

8 Vgl. E. Bloch, a.a. 0., S. 159.
¢ Kierkegaard, Wiederholung, Jena, 19233, S. 181.



Schopfungstheologie im Buche Hiob 353

System und Wirklichkeit

In der Tat vollzieht sich in den Dialogen jene bereits fast modern anmu-
tende Auseinandersetzung um die Redlichkeit des Glaubensvollzugs, die
am besten durch den existenzphilosophischen Begriff der ,Eigentlichkeit*
bzw. der ,Authentizitit“ der Glaubenserfahrung wiedergegeben werden
kann. Bibeltheologisch betrachtet, wird die Spannung von theoretischem
und existentiellem Denken, von System und Wirklichkeit sichtbar. Im Kon-
text des Hiobbuches legt sie sich konkret als der Gegensatz der traditionel-
len ,,Weisheitslehre®, verkorpert durch die drei Freunde, und der neuen
konkreten Glaubenserfahrung, die in Hiob zum Durchbruch gelangt, dar.
Die Auseinandersetzung entbehrt nicht einer gewissen Tragik, weil sie von
allen Beteiligten in subjektiv redlicher Absicht gefithrt und vom Verfas-
ser ohne Schwarz-Weill-Malerei reportiert wird. Die drei Widersacher
Hiobs sind nicht unsympathisch gezeichnet; sie verkérpern die beste und
edelste Tradition des Wissens von Gott und seiner Gerechtigkeit, wie sie
sich im Laufe einer langen Erfahrung in Israel als die herrschende theolo-
gische Lehre herausgebildet hat. Die von ihnen vertretene Weisheitslehre
ist ihrem Ursprung nach keine abstrakte Theodizee, sondern geschichtlich
entstandenes Erfahrungswissen von Gott, konkrete Theologie. Daher ar-
gumentieren sie auf der reflexen Ebene mit Gedanken, die auch Hiob kennt
und theoretisch zu akzeptieren sich bereit finden muf}: wie die Gerechtigkeit
Gottes, das Recht zur Strafe, die Macht und Souveranitit Jahwes, die in
Frage zu stellen, ja zu hinterfragen dem Menschen nicht das Recht zusteht.
Am deutlichsten tritt das in jenem psychologisch duflerst geschickten Hin-
weis des Eliphas, des weisesten und besonnensten der drei Freunde, zu-
tage, der Hiob daran erinnert, wie er einst selber fiir gut und richtig be-
funden und anderen empfohlen habe, was er nun unter dem Eindruck sei-
nes Leides in Frage zu stellen versucht (vgl. Hiob 4, 1 ff). Aber selbst dieser
»Griff ins Unbewufite“ versagt, nicht weil die Weisheitslehre in sich falsch
ware, sondern weil sie nicht die neue, grundsitzlich verschiedene Ebene
erreicht, auf der sich das Drama Hiobs abspielt. So werden wir Zeuge eines
Dialogs, der auf zwei véllig verschiedenen Ebenen ablduft und daher von
vorneherein zum Scheitern verurteilt ist. Zwei Welten stoflen aufeinander,
die nur noch die auflere Begrifflichkeit miteinander teilen, in Wirklichkeit
damit sehr Entgegengesetztes bezeichnen: hier System und Theorie, dort
Existenz und Erfahrung.

Aus den Auflerungen der drei Freunde spricht das Bemiihen um eine
theoretische und systematische Rechtfertigung Gottes angesichts des Leids.
Sie versuchen die alles 16sende und damit er-16sende Formel fiir dieses un-
verstindliche Geschehen zu finden. Nicht das Fragen- und Verstehenwollen



Paul Schmidt 354

als solches, wie es echter Theologie eignet, ist daran illegitim; im Gegen-
teil, es ist vielmehr dem Menschen aufgegeben, stindig das Woher und
Wohin seines Tuns (Freiheit) und des ihm Widerfahrenden (Schicksal und
Gnade) zu bedenken und verstehend nachzuvollziehen. Auch die Klagen
und Proteste Hiobs enthalten solche fragende Theologie. Nicht das Reflek-
tieren einer glaubigen Theologie, sondern das Systematisieren einer un-
glaubigen Theodizee ist das Unterscheidende, ja das Trennende in diesem
Dialog. Der Versuch der drei Freunde nimlich, eine abschlieBende Formel,
ein geschlossenes Weltbild zu finden, in das Gottes Handeln sich als kal-
kulable Grofie und verfiighbare Funktion einzuordnen hat. Das aber wire
nicht mehr gliubiges, d. h. vertrauendes Nachverstehen von Gottes Han-
deln, sondern verfiigendes Vor-urteilen iiber Gottes Freiheit. Die Versu-
chung jedes System-denkens, auch des theologischen, liegt gerade in dem
Bestreben, mittels der rationalen Schluf}formel Herrschaft tiber das Ganze
der Wirklichkeit zu gewinnen', Es geht den drei Freunden letztlich nicht
um die Rechtfertigung Gottes, sondern um die Rechtfertigung des Men-
schen; die Argumente, die sie fiir Gott und im Namen Gottes vorbringen,
dienen in Wirklichkeit nur ihrer eigenen Absicherung gegen jene beun-
ruhigenden Fragen und Zweifel, die jeden Menschen heimsuchen und die
in Hiob nur einen besonders beredten Ausdruck gefunden haben.

Gegen diesen Versuch und damit gegen die drohende Verfalschung der
Wirklichkeit, wie sie einer solchen Argumentation innewohnt, richtet sich
kompromifilos Hiobs Protest. Er wendet sich nicht gegen die Weisheits-
lehre, sofern sie der Ertrag einer langen geschichtlichen Erfahrung Israels
mit seinem Gott ist!?, sondern nur gegen ihren Miflbrauch durch die drei
Freunde, die mit Berufung auf sie die Wirklichkeit, hier seine Erfahrung
des Leids, zu verfalschen und zu vergewaltigen suchen. Er tritt — darin der
erste ,neuzeitliche Existentialist — fiir die Authentizitit seiner subjektiven
Erfahrung ein, die er sich durch nichts, auch nicht im Namen eines ver-
meintlichen Gottes wegdiskutieren und zur Scheinerfahrung umdeuten
148t. Insofern treibt er — wenn auch im Zeichen der Klage und des Pro-
tests, sozusagen sub contrario — zum ersten Mal existentielle Theologie und
liefert unbewuflt einen existentiellen Gotteserweis, indem er die Argu-
mente seiner Freunde als leere Theologie des Scheins entlarvt. In ihm
bricht das hellwache, sensible Bewufltsein des modernen Menschen fir die

10 H, Kiing stellt daher die existentielle Sicht des Leids, wie sie sich bei Hiob und spiter
dann im Neuen Testament findet, bewufit in Gegensatz zum Harmoniegedanken der Auf-
klirung, der in der Theodizee in Leibniz seine vollkommenste Ausprigung gefunden hat.
Vgl. dazu H. Kiing, Gott und das Leid, Einsiedeln 1967.

11 Zyr Wiirdigung des Weisheitsgedankens vgl. G. von Rad, Weisheit in Israel, 1970; vor
allem S. 267 f.



Schopfungstheologie im Buche Hiob 355

Realitat und Subjektivitit durch, wie es in der abendlandischen Glaubens-
geschichte, etwa in Pascal und Kierkegaard, seine grofien Vertreter gefun-
den hat. Gegeniiber dem Versuch der Freunde, mit dem Eingestandnis
einer wenigstens unbewufiten Schuld, Gott eine Kompromififormel anzu-
bieten, plidiert er — selbst gegen den Gott seiner Freunde — fiir seine sub-
jektive Unschuld. Welch kithnes Bekenntnis zum Menschen gegeniiber
einem Pseudogott! Hiob ist ein Rebell, darin hat Bloch recht, aber kein
,hebriischer Prometheus®, der sich an Gottes Stelle setzt. Denn er behaup-
tet nicht seine prinzipielle Unschuld, noch gar eine prometheische Gott-
gleichheit. Er bekennt lediglich einen Gott, der den Menschen nicht zur
Liige und zur Verfilschung der Wirklichkeit verfithren will und es nicht
notig hat, seine Existenz durch zweitrangige Pseudobeweise beweisen zu
lassen. Ein solcher Gott ware ein Willkiirgott, ein Ddmon und ein Gétze.
Aus diesem Grund akzeptiert Hiob auch keinen Kompromifi, weder um des
lieben Friedens, noch um einer fragwiirdigen Rechtfertigung Gottes willen,
sondern beharrt fest auf der Ungerechtigkeit seines Leids.

So ist das Buch Hiob kein Trostbuch fiir Leidende im traditionellen Sinn,
weil sich der Trost der Freunde angesichts seines Schicksals als unzurei-
chend erweist. Sie nehmen namlich nicht An-teil an seinem Leid, suchen
nicht ihn im Leid und durch das Leid hindurch zu trosten, sondern iiber das
Leid hinweg zu trosten. Solcher Trost verfehlt die Wirklichkeit des Leids,
der er gilt, ebenso wie die Gottes, auf die er sich griindet, so oft auch dessen
Name — als blofler Name — bemiiht werden mag. Menschlich gesehen ist
jedes Leid sinnlos und miindet in das todliche Schweigen ein, wie es uns
von den Bildern von Auschwitz und Vietnam vertraut ist. Auch die drei
Freunde versinken angesichts des leidenden Hiob in ein tédliches Schwei-
gen (wobei die Siebentagezahl des Schweigens und die anschlieflende Ver-
fluchung der Schopfung [Hiob 3, 1 ff] als bewufiter Kontrast zu den sieben
Tagen des Sprechens Gottes und der anschliefenden Bestitigung seiner
Schépfung [vgl. Gen 1, 1 ff] konzipiert sein mag). Das ist die letzte Antwort
abstrakter Theologie gegenitber der Wirklichkeit. Hiobs Rede dagegen
durchstofit diese todliche Zone des Schweigens und bezeugt somit in seiner
lauten Klage zugleich jene Instanz, vor die er als Ankliger sein Leid trigt.
Das existentielle Problem des Leidens wird zum theologischen: die Erfah-
rung des Leidens ist fiir ihn untrennbar verbunden mit der Frage nach dem
Sinn und dem Grund, d. h. der Frage nach Gott. Erst diese theologische
Sicht des Leids eroffnet jene tiefere Dimension, in der es besonders
schmerzlich bewuflt und erfahren wird.



Paul Schmidt 356

3. Hiob und das theologische Problem der Rechtfertigung Gottes

Die Verschiarfung der Existenz- durch die Gottesfrage vollzieht sich bereits
im Prolog, auch wenn auf dieser legendiren Vorstufe des Hiobsdramas
dem Leser noch nicht simtliche Implikationen dieses Sachverhalts bewufit
werden (dem , Prolog im Himmel“ kommt — analog der ,, Urgeschichte des
Pentateuch — eine formal wichtige Rolle zu, nimlich die theologische Di-
mension der Hiobserzihlung — bzw. der alttestamentlichen Heilsgeschichte
— hervorzuheben). Das geht aus den Ergebungsformeln hervor, bei denen
es ausdriicklich heifit: ,,Gott hat’s gegeben, Gott hat’s genommen . . .!“ Auch
wenn Gott zundchst nur eine blofle Vokabel ist, so wird doch mit der Ver-
schrankung von irdischem Schicksal und géttlichem Handeln eine Frage ge-
stellt, auf die sich eine dreifache Antwort anbietet:

1. Der Rekurs auf Gott als Losung des Problems, wie ihn die Freunde iiber-
einstimmend mit der traditionellen Leid- und Trosttheologie vollziehen.
Doch dieser Versuch fithrt, so haben wir gesehen, zu einer Scheinlésung des
Problems, die nur erreicht wird auf Kosten der Redlichkeit menschlicher
Erfahrung. Denn die Vokabel Gott ist in Wirklichkeit nur eine Projektion
des Menschen.

2. Der Verzicht auf jede Losung mit Hilfe der Vokabel Gott, um die kon-
krete Erfahrung nicht zu verfalschen und die Wirklichkeit des Leids tapfer,
auch in ihrer Sinnlosigkeit, auszuhalten — die Losung des modernen Huma-
nismus, vor allem Camus’, die in ihrer Redlichkeit den heutigen Menschen
eher anspricht als die pseudochristliche.

3. Gott nicht als Antwort, sondern als Frage und das Leid nicht als Schick-
sal, sondern als Verweis — das ist der Weg Hiobs. Er erfahrt wie Camus das
Leid in seiner Sinnlosigkeit, aber zugleich auch als ein Mensch, der stets
nach dem Woher und dem Wozu fragen mufl. Dadurch wird die Leiderfah-
rung nicht gemindert (wie in der ersten Losung), sie wird eher schmerz-
licher. Es verbietet sich ihm damit auch (wie in der zweiten Losung) der
Ausweg in die stoische, apathische Haltung der Ergebenheit, mit der viele
abgestumpft schwerstes Leid Gber sich ergehen lassen; das Leid wird fir ihn
aus einer biologischen zu einer existentiellen Wirklichkeit, der er ohne
Narkose mit wachem Bewufitsein standhalten mufi. Es sind die unbeant-
worteten Fragen nach dem Sinn, d. h. nach dem Woher und Wozu der Prii-
fung, die ihn fast an die Grenze des Wahnsinns treiben. Hiob kann als
Zeuge dafir gelten, wie ein Glaube an Gott, der der menschlichen Erfah-
rung nicht aus dem Wege geht, gerade nicht — wie der alte Vorwurf der
Religionskritik seit Feuerbach lautet — der Beruhigung und Betdubung,
sondern der Bewuitwerdung und der Beunruhigung des Menschen dient.
Aber Zweifel und Protest, in denen sich solcher Glaube ausprigt, bezeugen



Schopfungstheologie im Buche Hiob 357

Gottes Wirklichkeit und Zukunft stirker, als es jede vorschnelle Bejahung
vermag.

Das Buch Hiob zeigt also, wie erst die Verbindung von Gottesglaube und
Existenzerfahrung einen Konflikt hervorruft, der durch die Trennung der
beiden Sachverhalte sich leicht vermeiden liefle. Eine solche Trennung neh-
men die drei Freunde vor. Thre Losung: Gott ist gerecht, und deshalb kann
das Leid des Hiob gerechterweise nur als Strafe fiir seine Siinden, evtl. fir
unbewufite Schuld verstanden werden. Dieser Gedanke der Gerechtigkeit
Gottes bedeutet in der Tat eine sehr tiefe und wertvolle Einsicht, die Israel
erst auf dem Wege langer geschichtlicher Erfahrung mit seinem Gott ge-
winnen konnte. Er bezeichnet die Uberwindung mythischer und magischer
Gottesvorstellungen (Gott als Willkiirgott) und markiert somit einen
Hohepunkt der Gottesvorstellung, der nicht mehr — auch nicht zugunsten
irrationaler Gotteserfahrungen aufgegeben werden sollte. Nur darf er
nicht — wie bei den drei Freunden - einseitig tibersteigert werden oder gar
zur Sanktionierung menschlicher Angst und sozialer Ungerechtigkeit mif3-
braucht werden, wenn er nicht wieder die Ziige eines gnadenlosen anony-
men Gesetzes annehmen soll, an dem ein Hiob wie nach ihm Luther und
Kierkegaard zu zerbrechen drohten. Gott ist gerecht — aber Gott ist kein
Gesetz. (Tatsachlich diente Gott in Israel als Garant einer sozialen und
politischen Ordnung, wie es auch in der Kirchengeschichte haufig geschah;
aber gerade dieser Zustand geriet mit Hiob — und erneut in unserer Gegen-
wart — in eine schwere Krise, die zugleich zur existentiellen Glaubenskrise
entarten mufite.)

Erstaunlicherweise ist gerade das Wissen um die Gerechtigkeit Gottes
der Grund und das Motiv daftir, dafl Hiob sich nicht seinem Schicksal er-
gibt, sondern iiber sein Leid hinaus fragt. Die Gerechtigkeit Gottes wird fiir
ihn zur Instanz, an die appellierend er sich — gegen die Beschwichtigungs-
versuche seiner Freunde ~ wendet. Sein Protest erweist somit sein Ver-
trauen in einen Gott, der recht handelt und sich treu bleibt. Sein Appell an
diesen recht und gut handelnden Gott enthalt zugleich die Absage an einen
Willkiirgott; denn gegen Ddmonen protestiert man nicht (vgl. die magi-
schen Religionen), sondern sucht sie abzuwehren oder ergibt sich resigniert
ihrer Herrschaft. Dartiber hinaus bezeugt Hiobs Protest zugleich Gott als
eine in der Geschichte ur-sprungsetzende Macht (Freiheit), nicht als blofle
Funktion eines anonymen Gesetzes (Schicksal): Gott ist hier Subjekt, nicht
blofes Objekt der Geschichte, ein agierender, nicht re-agierender (reaktio-
nirer) Gott.

Damit wird auch die Doppeldeutigkeit, wie sie gerade dem Gerechtig-
keitsbegriff eignet, iiberwunden. Aus menschlicher Sicht tendiert sie stets
zum reinen Gesetz, das — wie bei den drei Freunden — letztlich nur der



Paul Schmidt 358

Wahrung des Selbstands und des eigenen Rechts dient. Als gottliche Ge-
rechtigkeit stellt sie dagegen jene letzte Instanz dar, die Vertrauen in eine
Zukunft wedkt, deren Garant Gott und sein rechtes Handeln in der Ge-
schichte selbst ist. Daher kann Hiob das — rein logisch — Widerspruchsvolle
tun, ndmlich gegen Gott (den Gott der Freunde) an Gott (als er selbst) ap-
pellieren und damit das Grundgesetz eines jeden existentiellen Gottesver-
haltnisses aufzeigen.

Einmal ndhert sich einer der drei Freunde, Sophares, dieser géttlichen
Denkungsart, wo er ndmlich auf die Verborgenheit der gottlichen Weisheit
hinweist (vgl. Hiob 11, 7 ff). Dieser Begriff legt den — rational nicht nach-
zuvollziechenden — Gedanken einer , Versohnung“ zwischen dem Unrecht
des menschlichen Leids und der Gerechtigkeit des gottlichen Handelns
nahe. Doch ist diese Vorstellung menschlichem Denken nicht mehr einsich-
tig, sondern nur im Glauben nachzuvollziehen. So miindet auch bei Paulus
das Ringen um das Verstidndnis von Israels leidvoller Geschichte und Got-
tes gerechtem Handeln schliefilich in das glaubende Bekenntnis zur ,Tiefe
der Weisheit“ und ,Unerforschlichkeit der Ratschliisse“ Gottes ein (vgl.
Rom 11, 33 ff). Aber im Unterschied sowohl zu Paulus wie zu Hiob ver-
bleibt dieser Gedanke bei den drei Freunden auf einer rein abstrakten
Ebene. Es ist bezeichnend, dafd sie, die Anwilte Gottes, stets nur von Gott
und zber Gott reden, wihrend Hiob, der Anklidger Gottes, pausenlos zu
Gott und mit Gott spricht. Deutlicher 146t sich der Unterschied zwischen
Begriff und Existenz Gottes in der menschlichen Erfahrung kaum zeigen.

4. Hiob und die anthropologische Sicht des Menschen

Nicht nur der Mensch fragt im Buche Hiob nach Gott, auch Gott fragt nach
dem Menschen. Darin verbirgt sich die Uberzeugung, daf} wie der Mensch
nur von Gott her, so auch Gott nur vom Menschen her zu verstehen ist. Die-
ser Aspekt kommt in der sog. , Wette Jahwes“ im Prolog im Himmel zum
Ausdruck, bei der Gott sich gegen Satan fiir die v6llige Uneigenniitzigkeit
von Hiobs Gottesdienst verbiirgt und dafiir seine Ehre verpfandet. Ist an
dieser Wette schon bemerkenswert, dafl Gott sich eher durch das Leben
des leidenden und anklagenden Hiob als durch die rationalen Argumente
der Theologen als Gott erweisen 1dfit, so geht es doch auch bei dieser Epi-
sode letztlich um die Sinnfrage des Menschen, die vor allem an dem un-
scheinbaren Wortchen ,umsonst“ aufgeworfen wird. Die Bedeutung dieser
Chiffre fiir uns liegt gerade in ihrer Doppeldeutigkeit, mit der sie die bei-
den radikalsten Haltungen des Menschen gegeniiber der Sinnproblematik
umfafit. ,Umsonst“ kann die Bilanz der totalen Sinnlosigkeit eines mensch-
lichen Lebens bedeuten, dessen Konsequenz der Selbstmord ware. (So sieht



Schépfungstheologie im Buche Hiob 359

Sartre in diesem [negativen] Akt der Selbstverneinung zu Recht den — for-
mal — hochsten Vollzug der menschlichen Freiheit.) ,Umsonst® kann zu-
gleich eine Chiffre fir die vollendete Sinnerfahrung im menschlichen Han-
deln sein. Dann bezeichnet es eine Handlung, deren Ergebnis sich nicht in
das Koordinatennetz menschlicher Berechnungen und Absichten als fixe
Grofie verrechnen 1dfit oder ein Sein ohne einen innerweltlich erfahrbaren
Nutzen und Zweck!?. Anthropologisch gesehen zeigt sich darin erst die spe-
zifische Eigenart des Menschen, der sich niemals in eine reine Zweck-Mittel-
Relation einordnen 1ift. Wo dies versucht wird — gleichgiiltig ob in 6stli-
chen 6konomischen oder westlichen technologischen Ideologien —, regt sich
notwendig der Protest des Menschen®. Theologisch gesehen iiberwindet
eine solche Haltung die Ebene des Gesetzes- und Verdienstdenkens und er-
schliet wieder den Geschenkcharakter des Glaubens. Nur von daher lafit
sich iiberhaupt das Phinomen der Gnade verstehen, wie es im Neuen
Testament allenthalben — vor allem in den Weinbergsgleichnissen — zu-
grunde gelegt wird (vgl. die Verwandtschaft von gratis = umsonst und
gratia = Gnade).

5. Hiob und die Frage nach dem Sinn der Schépfung

Im Buch Hiob weitet sich die anthropologische Sicht noch einmal aus zur
kosmologischen Betrachtung der Schépfung als ganzer. Jahwe weist in der
Theophanie am Schlufl (Hiob 38, 1 ff) auf den Geschenkcharakter der
Schopfung hin, die nicht mit den Kategorien von Nutzen und Zwedk, son-
dern nur der des Sinnes und des Ausdrucks addquat erfaflt werden kann.
Die Gottesfrage miindet in die Schépfungslehre ein und geht somit im Buch
Hiob einen der abendlindischen Theodizee entgegengesetzten Weg: von
Gott zur Welt, nicht von der Welt zu Gott. Die ,Schopfungsstellen® im
Hiobstext, vor allem die Schluffkapitel, dienen nicht einem physiko-teleolo-
gischen Beweis Gottes aus der ,Natur“, sondern dem theologischen, d. h.
von Gott her zu fithrenden Erweis Gottes aus seinem Werk, d. h. der sicht-
baren Illustration und Konkretisierung von Gottes zwecklosem, aber sinn-
vollem Handeln aus freier ungeschuldeter Gnade, eben ,umsonst“. M.
Buber hat auf die Eigenart der alttestamentlichen Theophanien hingewie-
sen, in denen Gott nicht wie im griechischen Schicksalsdrama als ,deus ex

12 Vgl. hierzu: Exkurs iiber Nuizen und Sinn, Gollwitzer, a. a. O. 8. 62-68.

13 Anthropologische und ethische Phinomene wie Spiel, Freizeit, Kreativitat, Sensitivitit
usw. sind gegenwirtig ein hiufiges Thema kritischer marxistischer und theologischer Auto-
ren wie: V. Gardavsky, L. Kolakowski, A. Schaff und H. Cox, J. Moltmann u. a. Siche
dazu die Arbeit von H. Rolfes, Der Sinn des Lebens im marxistischen Denken, Diisseldorf
1971, sowie die demnichst erscheinende Arbeit des Verfassers, Die pddagogische Relevanz
einer anthropologischen Ethik, eine Untersuchung zum Werk R. Guardinis.



Paul Schmidt 360

machina® erscheint, um die Verworrenheit des menschlichen Schicksals auf-
zulésen'. Alle Fragen bleiben letztlich unbeantwortet, ja Gott stellt sogar
eine Reihe von Gegenfragen (Hiob 38 ff); was geschieht, ist lediglich ein
Machterweis Gottes, der dem Menschen das Bewuftsein seiner Realitit und
die Erfahrung seiner Nahe, nicht jedoch die Erkenntnis seines Wesens und
Werkes vermittelt*. ,Nicht in Aufhebung seiner Verborgenheit, sondern
aus ihr heraus, nicht in Beseitigung seiner Unkenntlichkeit, sondern — ir
ihr, in deren Bestitigung sogar, offenbart sich Gott im Hiob, macht er sich
ihm kenntlich“%. Die Erzihlung fallt nirgends, auch nicht am Schluf}, auf
das Niveau einer naiven Rechtfertigungstheologie zuriick, die am Ende
schliissig aufgeht. Gott erscheint nicht am Schluf§ als ,problemsolver®; er
war das ganze Drama hindurch bereits da, wenn auch in fremder Gestalt.
DaB Gott sich ¢hm, dem Ankliger, zu erkennen gibt und nicht den drei
Freunden, seinen Verteidigern, das zeigt, daf} er in der verfremdeten Ge-
stalt von Zweifel, Frage und Protest offensichtlich authentischer und unver-
falschter zu finden ist als in der Weise vorschneller Bejahung. Denn sein
Zorn entbrennt gegen seine falschen Freunde, wihrend Hiobs Rede nach-
traglich seine Billigung findet: ,Denn ihr habt nicht recht {iber mich geredet
wie mein Knecht Hiob“ (Hiob 42, 8), wie umgekehrt auch Hiob sich am
SchluB} in die uneinsichtige Macht dieses Gottes, dem er nun begegnet ist,
fiigt und sich nun freiwillig als schuldig bekennt! , Vom Horensagen hatte
ich von Dir vernommen; nun aber hat mein Auge Dich geschaut* (Hiob
42, 5). Damit schliefit sich der Bogen vom Prolog zum Epilog: Was auf der
frihen Stufe noch als naives Vertrauen Gottes zum Menschen gelten
mochte, erscheint im Epilog als durch bittere Erfahrung vertiefte Anerken-
nung des Menschen durch Gott und umgekehrt als Bejahung Gottes durch
den Menschen.

So wie Gottes Verborgenheit (nicht Abwesenheit) in seiner Manifesta-
tion nicht aufgehoben ist, so wird auch das Wesen der Schépfung durch den
Hinweis auf sie nicht rational einsichtig gemacht. Das Schopfungskapitel
am Schlufl des Hiobbuches bedeutet deshalb auch nicht — wie Bloch will —
einen Riickfall in einen Naturmythos, d. h. den Versuch einer umfassenden
und in sich geschlossenen Auslegung des Sinns der Schépfung — so malerisch
und poetisch die einzelnen Schilderungen lauten mégen ¥, sondern hat

14 M. Buber, An der Wende, Koln 1952, S. 83 f.

18 _Nichts ist erklart, nichts ausgeglichen, das Unredht ist nicht Recht geworden und die
Grausamkeit nicht Milde. Nichts ist geschehen, als dafl der Mensch wieder Gottes Anrede
vernimmt®, daselbst S. 106.

18 Gollwitzer, K. Barth, S. 79.

17 Die Schlufkapitel des Hiobbuches haben eine késtliche (allegorische) Auslegung — als
Beitrag zu einer ,Theologie der Asthetik“ — durch Paul Claudel gefunden; vgl. P. Claudel,
Kleines geistliches Tierbuch, Ziirich, 1956.



Schipfungstheologie im Buche Hiob 361

eindeutig theologisches Geprige. Der Verweis auf die Schépfung dient im
Gegenteil ausschlieflich dem Nachweis von Gottes geschichtlichem Han-
deln und Tun; er will Gott als das Subjekt und nicht als blofles Objekt oder
als Teil der Geschichte bezeugen. Das Schopfungsverstindnis der Hiobsge-
schichte ist nicht naturwissenschaftlich (Schopfung ohne Gott) nech mythisch
(Schopfung identisch mit Gott), sondern theologisch (Schopfung als Werk
und Auslegung Gottes) zu fassen, wofiir das Instrumentarium der
traditionellen philosophischen Gotteslehre nicht ausreicht. In heute iib-
licher Terminologie liefe sich das Verhiltnis vielleicht am besten mit
dem Begriff des transzendentalen, nicht kategorialen Schopfungsver-
stindnisses durch die Bibel wiedergeben. Wie sehr diese heilsgeschicht-
liche Betrachtungsweise der Schépfung dem Anliegen des Buches Hiob ent-
spricht, geht auch daraus hervor, dafl in den Schlufikapiteln — wie im Prolog
— wieder Jahwe als der Herr Israels und seiner Geschichte, als Bezeichnung
fiir Gott auftaucht, wihrend er in den Dialogteilen vo6llig zugunsten der
Gattungsnamen Elohim und Schaddai zuriicktrat’®. Schépfung in theologi-
scher Sicht kann also weder dem Ungliubigen als Beweis noch dem Naiv-
Glaubigen als Bestitigung, sondern nur dem redlich Glaubenden als Nach-
weis fiir das geschichtlich-konkrete Handeln des lebendigen Gottes dienen.

Bund und Schépfung

Was das besagen will, legt sich erst auf dem Hintergrund der biblischen Po-
laritit von Bundes- und Schopfungsgedanken niher aus. Die beiden heils-
geschichtlich wichtigen Begriffe ergidnzen und korrigieren sich wechselseitig.
Bezeichnet die Kategorie des Bundes Gottes wihlendes und damit zugleich
aus-wihlendes d. h. aussonderndes geschichtliches Handeln, so bringt der
Gedanke der Schopfung den universalen Charakter dieses Handelns zur
Geltung. Die im Bundesgedanken grindende Frommigkeit hat stets (als
Extrem) in sich die Tendenz zur Isolierung und Aussonderung von der um-
gebenden Welt — das gilt auch vom neutestamentlichen Bund, der Kirche
im allgemeinen wie von manchen religiésen Tendenzen der Gegenwart im
besonderen. In solchen Féllen herrscht die Erfahrung der Gruppe, des klei-
nen Kreises, der ,integrierten Gemeinde“ usw. vor; Gott wird dann stets
sehr intensiv, aber zugleich einseitig individuell als ,mein“ Gott erfahren
(vgl. etwa den Slogan ,wenn dein Gott tot ist, so nimm meinen)*. Gegen-

18 Gollwitzer, a. a. O. S. 81.

19 K, Gastgeber hat in seiner Dokumentation ,Die Verzweiflung als Angstsymptom® in
~Concilium*®, 6. Jg. (1970), Heft 11, S. 665-672 auf solche Tendenzen der Vereinzelung, und
Sektenbildung als Ausdruck der Resignation gegeniiber der Welt und der Zukunft hinge-
wiesen.,



Paul Schmidt 362

iiber solcher Einseitigkeit kann der Gedanke der Schépfung dazu dienen,
dieses Gottesverhaltnis in den Bereich der Welt und der Zeit hinein zu ent-
schrinken und auszuweiten. Seine Gefihrdung wiederum liegt — wie es das
Phinomen des sog. ,Katholizismus“ gezeigt hat — in der Tendenz zur Un-
verbindlichkeit und zum abstrakten Universalismus.

Erst aus der Verbindung und gegenseitigen Spannung beider Groflen
entsteht jener weltbezogene Glaube, von dem wir eingangs sprachen. Zu-
gleich erwacht daraus mit unvermeidlicher Konsequenz die Frage nach dem
Sinn des individuellen Lebens wie der Schépfung als solcher. Denn solcher
»weltliche” Glaube mufl sich stindig vor dem umfassenden Ganzen ver-
antworten und sich so aus der Innerlichkeit und Unmittelbarkeit der reli-
gidsen Erfahrung des Einzelnen mit ,seinem Gott“ herausrufen lassen, um
sich vor der Welt und der Geschichte glaubhaft zu bezeugen und ,Rechen-
schaft von seiner Hoffnung zu geben® (1 Petr 3, 15). Er muf} seine Selbst-
verstandlichkeit aufgeben und erneut nach dem Grund und Ziel seines
Tuns, nach dem Woher und Wohin, d. h. nach dem Sinn selbst fragen. Das
Fragen nach dem Sinn des Lebens und die damit verbundene Aufgabe ver-
trauter religiéser Vorstellungen und Gewohnheiten wird stets schmerzlich
als Krise empfunden werden, als ein stindiger Aufbruch aus der sicheren
Heimat in eine unbekannte und unheimliche Fremde. Die ihm gemifie
Theologie mufl eine Theologie des Weges sein, die unter Verzicht auf fer-
tige Antworten und geschlossene Systeme die Spannung der beiden Pole
aushalt. Sie hat in der gegenwartigen Situation des Menschen, die durch
die Versuchung gekennzeichnet ist, seine wahren Probleme zu verdringen
oder durch Kompromisse zu entschérfen, die tieferen Sinnfragen offenzu-
halten und so dem Glauben, der durch Enttiuschungen entmutigt den Exo-
dus aus der Gesellschaft und Geschichte vorbereitet, die umfassendere Di-
mension der Hoffnung und Reflexion zu bewahren. Solcher Glaube ist von
Resignation und Optimismus gleichweit entfernt. Er wird zum bewihrten
Glauben, indem er, trotz Zweifel und Kritik, das Fragen nicht vergifit, die
Hoffnung wachhilt und als solcher erst die Wirklichkeit des lebendigen
Gottes zu erreichen vermag. Der Protest und die Empdrung Hiobs bezeu-
gen Gott besser als seine theoretische Rechtfertigung durch die Theologie
der drei Freunde.

Auch die friihe christliche Gemeinde hat diese entscheidende Wende von
der vertrauten Nihe und personlichen Gemeinschaft mit Jesus von Nazaret
zum Glauben an Christus als den erhohten Herrn des Kosmos als schmerz-
liche Krise erfahren. Die Ostergeschichten geben davon offen und ehrlich
Rechenschaft. Nur zégernd und zweifelnd gaben die Jiinger Jesu der Ge-
wiflheit Raum, daf Jesus von Nazaret in der Auferstehung nicht von ihnen
genommen, sondern gerade als der Erhohte, in neuer und endgiiltiger



Werk der Ubung — Geschenk der Gnade 363

Weise als der universale Herr der Welt und der Geschichte zugleich auch
ihr Gott ist. In der spiteren Reflexion des Neuen Testaments, vor allem
bei Paulus (vgl. den Kolosserbrief) wird die Schépfung nicht mehr als Aus-
gangspunkt fiir einen natiirlichen Gottesbeweis gesehen, sondern als End-
punkt eines Glaubensweges verstanden, der den universalen Heilswillen
Gottes (extensiv) und die gnidige Liebe des Schopfers (intensiv) bezeugt.
Erst in diesem Augenblick erwacht ihrem Glauben die Verantwortung fiir
die Welt als ganze. Aus einer kleinen, verdngstigten Gemeinde, in Gefahr
zur Sekte zu verkiimmern, entsteht nun die universale Kirche und aus einem
dngstlichen Glauben eine grofle mutige Hoffnung fiir die Welt.

Werk der Ubung - Geschenk der Gnade

Gedanken eines Laien

Karlfried Graf Diirckheim, Todtmoos

Die Zeitschrift gibt im folgenden Beitrag einem der grofen Vertreter
ostlicher und vom Osten (besonders Zen) beeinflufiter Meditationsme-
thoden und -intentionen das Wort. Es soll dasjenige, woriiber heutzu-
tage viele (auch Christen) sprechen, vorgestellt werden, und es soll —
von kompetenter Hand — die Hintergrundsmetaphysik aufgezeigt
werden, aus der die Meditationsiibungen stammen. Aber schon hier sei
vermerkt, daf3 Begriffe wie Gnade, Erlosung, Natur und Ubernatur
und weitere, in einem anderen Sinn gebraucht werden, als es in der
(katholischen) theologischen Uberlieferung der Fall ist. Sie miissen im
Zusammenhang des Ganzen verstanden werden. Dazu kommt der
~metaphysische Hintergrund, der in der duristlichen Uberlieferung
keineswegs neu ist, aber in standiger dialogischer Spannung zur kirch-
lichen Theologie stand. Ein zentraler Gesprichsgegenstand liegt in
der Auffassung, nach der alles Geschipfliche, weil in dem All-Einen
Gottes griindend, nicht nur den gottlichen Ursprung widerstrahlt, son-
dern — trotz aller ,Siinde“ — mit diesem eins bleibt. Ob solche Rede-
weise noch dem Wesensunterschied zwischen Schopfer und Geschopf
gerecht wird? Das beriihmte Wort des IV . Laterankonzils scheint an-





