
Sinnfrage und Glaubenskrise 
Ansätze zu einer kritischen Theologie der Schöpfung im Buche Hiob 

Paul Schmidt SJ, Gießen 

Die Frage nach Gott ist in christlicher Sicht untrennbar verbunden mit der 
Frage nach dem Menschen und der Welt; Gottesbild und Weltbild, Theo- 
logie und Anthropologie gehören zusammen. Diese grundsätzliche Behaup- 
tung einer wechselseitigen Bezogenheit sagt jedoch noch nichts darüber 
aus, wie dieses Verhältnis im einzelnen näher zu beschreiben ist. Sie schließt 
aber von vornherein bereits zwei extreme Modelle aus: die Vorstellung von 
einem •verweltlichten" wie von einem •weltlosen" Gott. Das Gottesbild 
der liberalen protestantischen Theologie war weitgehend von einer sach- 
haften, objektivierenden Denkweise bestimmt, die das Eigensein Gottes, 
die •Gottheit Gottes" nicht überzeugend genug von der Welt, den Berei- 
chen der Natur und Kultur abzuheben vermochte. Gegen diese verwelt- 
lichte Gottesvorstellung richtete sich - unter Berufung auf Gottes Wort 
selbst - die Kritik der sogenannten dialektischen und existentiellen Theo- 
logie Barths und Bultmanns. So berechtigt und notwendig die Kritik dieser 
•Theologie der Krise" war, so erkennen wir jedoch heute, daß sie in ihrem 
Bemühen, den christlichen Glauben aus sich selbst heraus zu begründen 
(vgl. •Gott wird nur durch Gott erkannt", K. Barth), wiederum in ein an- 
deres Extrem: einen weltlosen Gottesbegriff, geriet. Vor allem die formale 
Entscheidungstheologie Bultmanns mit ihrer Verlagerung des Heilsereig- 
nisses in die weltlose und ungeschichtliche •Innerlichkeit" der Existenz ist 
der Gefahr der •Privatisierung" des Glaubens nicht entgangen - worauf 
gerade heute die Vertreter der gesellschaftskritischen Theologen zu Recht 
hinweisen1. Wie weit jedoch die sogenannte •politische Theologie", die an- 
stelle des verweltlichten und weltlosen Gottes als dritte Alternative den 
•weltverändernden" Gott proklamiert, dieses Dilemma zu lösen vermag, 
bleibt bei der noch nicht abgeschlossenen Diskussion um diese Theologie 
noch abzuwarten. 

Sicher ist nur, daß die Bibel jenseits solcher alternativen Thesen eindeu- 
tig einen welthaften Gott bezeugt, ohne deshalb der Versuchung zu erlie- 
gen, ihn zu verweltlichen. Die soeben angedeutete Spannung wird hier nir- 

1 J. B. Metz spricht z. B. von der Privatisierungs- und existentiellen Intimisierungstendenz 
im theologischen Existentialismus und Personalismus. Vgl. J. B. Metz, Zur Theologie der 
Welt, Mainz/München 19692, S. 101 f. 



Schöpfungstheologie im Buche Hiob 349 

gends zugunsten eines der beiden Pole aufgehoben, sondern durchgehend 
aufrecht erhalten. Bereits in der Sicht des Alten Testaments sind Gottes- 
und Schöpfungslehre untrennbar miteinander verbunden; von den ersten 
Seiten des Pentateuchs an wird Gott als Schöpfer der Natur und Herr der 
Geschichte bekannt (vgl. Schöpfungsbericht und Abrahamsgeschichte). Doch 
impliziert dieser biblische Gedanke umgekehrt nirgends die Vorstellung 
einer unvermittelten, harmonischen Einheit von Gott und Welt oder gar 
ein •heiles" widerspruchsfreies christliches Welt- und Menschenbild. Viel- 
mehr ist die christliche Welterfahrung von den ersten Seiten des Alten 
Testaments an von einer tiefen Spannung geprägt, die sich - etwa in den 
Psalmen oder den Weisheitsbüchern - in der Klage des alttestamentlichen 
Menschen über erfahrenes Leid, im Protest gegen erlittenes Unrecht, im 
Zweifel an Gottes Herrschaft usw. äußert. In diesem gebrochenen Verhält- 
nis des alttestamentlichen Menschen zur Schöpfung wird somit ein Typus 
des Glaubens sichtbar, der sich von einer kritiklosen, vorschnellen Beja- 
hung der Natur ebenso abhebt wie von einer radikalen Ablehnung. Wir 
meinen gerade im Buch Hiob Ansätze zu einer solchen kritischen Theologie 
der Schöpfung zu entdecken, denen eine exemplarische Bedeutung für den 
Glauben heute und die gegenwärtige Krise der Gottes- und Welterfahrung 
zukommt. Eine solche kritische Sicht der Schöpfung • das werden die fol- 
genden Überlegungen zeigen • enthält nämlich in Wirklichkeit ein über- 
zeugenderes Bekenntnis zur Schöpfung und dem Schöpfer als jede vor- 
schnelle oberflächliche Bejahung, die nur allzuoft gedankenlos den jewei- 
ligen Zustand der Welt unbesehen hinzunehmen bereit ist. Zudem vermag 
sie zu zeigen, daß die Krise eines bestimmten Weltbildes und der diesem 
zugehörigen Welterfahrung wohl eine Krise des entsprechenden Gottes- 
bildes, nicht jedoch des Gottesglaubens überhaupt zur Folge haben muß. 
Daraus dürfen wir für unsere Zeit die Hoffnung schöpfen, daß die gegen- 
wärtige Krise des Glaubens nicht zur Zerstörung, sondern zum Entstehen 
eines gereinigten Gottesbildes führen kann. 

1. Hiob und die Krise des Weltbildes 

Die Krise von Weltbild und Gottesglaube hat in der christlichen Tradition 
ihren bisher schärfsten Ausdruck im Buche Hiob gefunden, das zugleich die 
schwerste nationale Identitätskrise Israels widerspiegelt. Denn das Buch 
Hiob ist nur auf dem Hintergrund der geschichtlichen Auflösung des Vol- 
kes, die schließlich zum Exil in Babylon führte, zu verstehen. Mit dem Un- 
tergang Israels als Nation zerbrach zugleich sein Glaube an jenen Jahwe, 
der bislang als eine Art Stammesgott wirtschaftlichen und politischen Be- 
stand zu garantieren hatte. Die Klage- und Protestpsalmen vermitteln noch 



Paul Schmidt 350 

heute dem Leser einen bewegenden Eindruck von dieser schmerzlichen Er- 
fahrung des auserwählten Volkes. 

Aber die bittere Erfahrung Israels im Exil bringt zugleich eine entschei- 
dende Wende in seinem religiösen Bewußtsein, die zu einem tiefgreifenden 
Wandel seiner Gottesvorstellung führt. Israel stirbt dem •Fleische" nach, 
um als Israel dem •Geiste" nach neu zu erstehen. Hand in Hand damit geht 
eine Läuterung seines Gottesbildes einher, die durch eine wachsende •Ver- 
persönlichung", •Vergeistigung" und •Universalisierung" seiner Gottes- 
vorstellung bestimmt ist2. Jahwe wird in der Zeit der Erniedrigung seines 
Volkes aus einem nationalen zum universalen Gott und Herrn aller Völker 
(vgl. die Theologie des Deutero-Jesaja). Nur einmal noch begegnen wir in 
der Heilsgeschichte dieser Dialektik von Erniedrigung und Erhöhung: im 
Scheitern der irdischen Hoffnungen der Jünger beim Tod Jesu erwacht in 
ihnen zugleich der Glaube an den auferstandenen Christus, den universa- 
len Herrn der Welt und der Geschichte. Hier zeigt sich bereits die innere 
Verbindung von Hiobsgeschichte und Christusereignis, auf die wir später 
noch ausführlicher eingehen werden3. In dieser inneren Spannung des Hiob- 
dramas liegt auch die eigenartige Anziehungskraft, die dieses Buch auf 
viele suchende und fragende Menschen gerade außerhalb der Kirche aus- 
geübt hat, auf Sören Kierkegaard, Martin Buber, Franz Kafka, Carl G. 
Jung, Ernst Bloch u. a.4 

Bereits die literarische Form ist für das Verständnis des Buches Hiob von 
Bedeutung; es zerfällt in zwei Teile, eine alte Rahmenerzählung (Prolog, 
Kap. 1-2, 11 und Epilog, Kap. 42, 11 - 17) und den weitaus umfangreiche- 
ren Dialogteil (Kap. 2, 12 - 42, 6), die sich wie eine •äußere" und •innere" 
Schicht überlagern und zwei verschiedene Reflexionsstufen innerhalb der 
Erzählung darstellen. Noch heute ist unter den Auslegern umstritten, wie 
weit es sich dabei um eine eindeutig zu bestimmende geschichtliche Person 

2 Vgl. dazu die ausgezeichneten Ausführungen von L. Bakker SJ, Nach dem Ende des kon- 
ventionellen Christentums, in: H. van der Linde, H. Fiolet, Neue Perspektiven nach dem 
Ende des konventionellen Christentums, Freiburg 1968, S. 31 f. 
3 Auf den christologisdben Aspekt der Hiobsgeschichte hat vor allem K. Barth hingewiesen. 
Siehe dazu: Karl Barth, Hiob, hrsg. und eingeleitet v. Helmut Gollwitzer, Neukirchen- 
Vluyn, 1966. 
4 Vgl. dazu den Überblick bei Walter Strolz, Hiobs Auflehnung gegen Gott, Pfullingen 
1967. - Wie stark die Gestalt Hiobs dabei der biblischen Sicht entfremdet und zum Typus 
des neuzeitlichen •revoltierenden" (Camus) Menschen umgedeutet wird, zeigen die Hiobs- 
interpretationen von E. Bloch und C. G. Jung. In Blochs marxistischer Sicht wird Hiob 
zum •hebräischen Prometheus", bei Jung dagegen zum Paradigma des •Individuations- 
vorgangs". Theologisch sind diese Auslegungen als geniale Fehlinterpretationen anzuse- 
hen. In beiden Fällen wird Jahwe als höchst unvollkommene mythische Naturgottheit Hiob 
als vollkommenem, freiem und selbstbewußtem Menschen entgegengestellt. Vgl. dazu: C. 
G. Jung, Antwort auf Hiob, Zürich 19674; E. Bloch, Atheismus im Christentum, Ffm. 1968, 
S. 148-166. 



Schöpf ungstheologie im Buche Hiob 351 

handelt. Jedenfalls interessiert den Verfasser nicht so sehr eine bestimmte 
historische Gestalt, sondern Hiob als der zweite Adam, ein •Jedermann", 
kurz der •Mensch in seinem Widerspruch", der als ein bleibend gültiger 
Typus die widersprüchliche Glaubenserfahrung Israels an einem Wende- 
punkt seiner Geschichte exemplarisch zum Ausdruck bringt5. 

Dennoch ist das Buch Hiob kein modernes (psychologisches) Seelen- 
drama, kein (literarischer) •roman interieur", sondern eine (theologisch zu 
deutende) •Divina Commedia", ein heilsgeschichtliches Drama auf drei 
Ebenen, bei dem es um den Menschen, um Gott und die Schöpfung als 
Ganzes geht. Diese letzte Frage nach dem Sinn der Schöpfung bildet - wie 
im folgenden zu erweisen sein wird - das eigentliche Leitmotiv der ganzen 
Hiobserzählung, von dessen Lösung auch ein aufhellendes Licht auf unsere 
gegenwärtigen Glaubensprobleme fällt. Die Schöpfungstheologie des 
Hiobbuches steht ihrerseits wiederum in polarer Spannung zum Schöp- 
fungsbericht des Alten Testaments wie zur Auferstehungslehre des Neuen 
Testamentes. Zwischen diesen drei Polen entfaltet sich in dynamischer Ent- 
wicklung die heilsgeschichtliche Aussage über den Sinn der Welt und der 
Geschichte. Während diese sich in der Adamserzählung noch in der Art 
eines vorgeschichtlichen Naturmythos als naive Bejahung der Schöpfung 
darstellt (vgl. •und Gott sah, daß es gut war", Gen 1, 3 ff)6, erscheint sie in 
der Hiobserzählung auf dem Hintergrund der Geschichte als Zweifel und 
Kritik (vgl. Hiobs Verfluchung seiner Geburt, Hiob Kap. 3, 1 ff), um 
schließlich in der Auferstehung, Erhöhung und Einsetzung Christi zum 
Herrn des Kosmos die eine, Natur wie Geschichte übersteigende Antwort 
zu finden. Es bestätigt das Gesagte, daß sämtliche drei Berichte mit einer 
göttlichen Bekundung über die Schöpfung schließen; so das der Natur ent- 
nommene mythische Regenbogensymbol im Genesisbericht; die Theopha- 
nie Gottes im Wort am Ende des Hiobbuchs und das Auf erstehungsgesche- 
hen als Wort wie Symbol übersteigendes geschichtliches Handeln Gottes in 
Jesus von Nazaret, in dem Gott endgültig von seiner Welt Besitz ergreift. 
Adam - Hiob - Christus bezeichnen also die drei entscheidenden Phasen, in 
denen sich heilsgeschichtlich immer deutlicher der Sinn der Welt auslegt7. 

5 Siehe hierzu: Das Buch Hiob, übers, und erklärt von A. Weiser 1968, Einleitung, S. 7 f. 
6 Der Sündenbericht (Gen 2) ist kein Gegenbeweis, weil er literarisch noch in mythischer 
Gestalt erscheint. 
7 H. Gollwitzer hat in seiner Untersuchung zur Geschichte der Sinnproblematik in der 
abendländischen Philosophie und Theologie die traditionelle Schöpfungs-lehre und -theo- 
logie (einschließlich der Theodizee) ganz vom subjektiven Horizont der Schöpfungserfah- 
rung her ausgelegt. Die Krise der abendländischen (objektiven) Schöpfungslehre in der 
Neuzeit führt nach ihm zur Frage nach dem (subjektiven) Sinn des Lebens - ein Vorgang, 
der bereits im Buch Hiob beginnt. Vgl. H. Gollwitzer, Krummes Holz - aufrechter Gang, 
Zur Frage nach dem Sinn des Lebens, München 19712. 



Paul Schmidt 352 

Das Buch Hiob enthält bereits ansatzweise und nach innen geschichtet diese 
Auseinandersetzung um den Sinn der Schöpfung, die wir im folgenden in 
drei vertiefenden Sinnschichten nacheinander, aber zugleich auseinander zu 
entwickeln suchen, ohne dabei die bleibende innere Verschränktheit aller 
drei Sinnstufen aufzuheben. Dieser innere Zusammenhang zeigt sich be- 
reits bei der ersten der drei Stufen, der existentiellen Sicht des Leids, die 
bislang - zu Unrecht - als das zentrale Thema des Hiobbuches verstanden 
wurde. 

2. Hiob und das existentielle Problem des menschlichen Leids 

Die traditionelle Frömmigkeit sah in Hiob mit Vorliebe den •frommen Dul- 
der" und dementsprechend im Buche Hiob den klassischen Text für eine 
Theologie des Leids und der Ergebenheit unter Gottes strafender Gerech- 
tigkeit. Sie bezog sich dabei auf die Ergebenheitsformeln im Prolog (Hiob 
1,21: •Jahwe hat's gegeben, Jahwe hat's genommen, der Name Jahwes sei 
gelobt"), in denen das Hiobsdrama in einer sehr frühen Fassung eine recht 
formelhafte, antizipierende Lösung findet, die das Problem des Leids ent- 
schärft. 

Wie wenig das Leid auf dieser Stufe in seiner existentiellen Schärfe ge- 
sehen wird, geht u. a. daraus hervor, daß Satan hier noch als Beamter im 
himmlischen Hofstaat auftritt, als Untertan Gottes, nicht als sein Widersa- 
cher und als die Personifizierung des Bösen erscheint. Der Hintergrund ist 
hier die •himmlische Bühne" (wie sie im •Faust" und im •Jedermann" ihre 
literarische Gestaltung gefunden hat) und nicht die irdische Realität. 

Erst die folgenden Dialoge (Kap. 3 ff) verändern die Szene; ein gänzlich 
anderer Hiob tritt uns hier entgegen: die stoische Ergebenheit wandelt sich 
zur bewegenden Klage, das blinde Vertrauen zum bohrenden Zweifel, der 
blinde Glaube zum leidenschaftlichen Protest. Der •fromme Dulder" wird 
zum •Aufrührer", zum •hebräischen Prometheus" (Bloch)8. Bereits Kierke- 
gaard hat die unzulängliche Leidens- und Trostauffassung in ironischer 
Weise paraphrasiert: •Hiob! Hiob! Hiob! sagtest Du wirklich nichts ande- 
res als diese schönen Worte: der Herr hat's gegeben, der Herr hat's genom- 
men, der Name des Herrn sei gelobt? Sagtest Du nicht mehr? ... Darf man 
nicht mehr, wie es in den alten Tagen der Brauch war, sich vor Gott bekla- 
gen? Verbietet das die Ehrfurcht vor Gott oder die Feigheit?"9 

8 Vgl. E. Bloch, a. a. 0., S. 159. 
* Kierkegaard, Wiederholung, Jena, 19233, S. 181. 



Schöpfungstheologie im Buche Hiob 353 

System und Wirklichkeit 

In der Tat vollzieht sich in den Dialogen jene bereits fast modern anmu- 
tende Auseinandersetzung um die Redlichkeit des Glaubensvollzugs, die 
am besten durch den existenzphilosophischen Begriff der •Eigentlichkeit" 
bzw. der •Authentizität" der Glaubenserfahrung wiedergegeben werden 
kann. Bibeltheologisch betrachtet, wird die Spannung von theoretischem 
und existentiellem Denken, von System und Wirklichkeit sichtbar. Im Kon- 
text des Hiobbuches legt sie sich konkret als der Gegensatz der traditionel- 
len •Weisheitslehre", verkörpert durch die drei Freunde, und der neuen 
konkreten Glaubenserfahrung, die in Hiob zum Durchbruch gelangt, dar. 
Die Auseinandersetzung entbehrt nicht einer gewissen Tragik, weil sie von 
allen Beteiligten in subjektiv redlicher Absicht geführt und vom Verfas- 
ser ohne Schwarz-Weiß-Malerei reportiert wird. Die drei Widersacher 
Hiobs sind nicht unsympathisch gezeichnet; sie verkörpern die beste und 
edelste Tradition des Wissens von Gott und seiner Gerechtigkeit, wie sie 
sich im Laufe einer langen Erfahrung in Israel als die herrschende theolo- 
gische Lehre herausgebildet hat. Die von ihnen vertretene Weisheitslehre 
ist ihrem Ursprung nach keine abstrakte Theodizee, sondern geschichtlich 
entstandenes Erfahrungswissen von Gott, konkrete Theologie. Daher ar- 
gumentieren sie auf der reflexen Ebene mit Gedanken, die auch Hiob kennt 
und theoretisch zu akzeptieren sich bereit finden muß: wie die Gerechtigkeit 
Gottes, das Recht zur Strafe, die Macht und Souveränität Jahwes, die in 
Frage zu stellen, ja zu hinterfragen dem Menschen nicht das Recht zusteht. 
Am deutlichsten tritt das in jenem psychologisch äußerst geschickten Hin- 
weis des Eliphas, des weisesten und besonnensten der drei Freunde, zu- 
tage, der Hiob daran erinnert, wie er einst selber für gut und richtig be- 
funden und anderen empfohlen habe, was er nun unter dem Eindruck sei- 
nes Leides in Frage zu stellen versucht (vgl. Hiob 4, 1 ff). Aber selbst dieser 
•Griff ins Unbewußte" versagt, nicht weil die Weisheitslehre in sich falsch 
wäre, sondern weil sie nicht die neue, grundsätzlich verschiedene Ebene 
erreicht, auf der sich das Drama Hiobs abspielt. So werden wir Zeuge eines 
Dialogs, der auf zwei völlig verschiedenen Ebenen abläuft und daher von 
vorneherein zum Scheitern verurteilt ist. Zwei Welten stoßen aufeinander, 
die nur noch die äußere Begrifflichkeit miteinander teilen, in Wirklichkeit 
damit sehr Entgegengesetztes bezeichnen: hier System und Theorie, dort 
Existenz und Erfahrung. 

Aus den Äußerungen der drei Freunde spricht das Bemühen um eine 
theoretische und systematische Rechtfertigung Gottes angesichts des Leids. 
Sie versuchen die alles lösende und damit er-lösende Formel für dieses un- 
verständliche Geschehen zu finden. Nicht das Fragen- und Verstehenwollen 



Paul Schmidt 354 

als solches, wie es echter Theologie eignet, ist daran illegitim; im Gegen- 
teil, es ist vielmehr dem Menschen aufgegeben, ständig das Woher und 
Wohin seines Tuns (Freiheit) und des ihm Widerfahrenden (Schicksal und 
Gnade) zu bedenken und verstehend nachzuvollziehen. Auch die Klagen 
und Proteste Hiobs enthalten solche fragende Theologie. Nicht das Reflek- 
tieren einer gläubigen Theologie, sondern das Systematisieren einer un- 
gläubigen Theodizee ist das Unterscheidende, ja das Trennende in diesem 
Dialog. Der Versuch der drei Freunde nämlich, eine abschließende Formel, 
ein geschlossenes Weltbild zu finden, in das Gottes Handeln sich als kal- 
kulable Größe und verfügbare Funktion einzuordnen hat. Das aber wäre 
nicht mehr gläubiges, d. h. vertrauendes Nachverstehen von Gottes Han- 
deln, sondern verfügendes Vor-urteilen über Gottes Freiheit. Die Versu- 
chung jedes System-denkens, auch des theologischen, liegt gerade in dem 
Bestreben, mittels der rationalen Schlußformel Herrschaft über das Ganze 
der Wirklichkeit zu gewinnen10. Es geht den drei Freunden letztlich nicht 
um die Rechtfertigung Gottes, sondern um die Rechtfertigung des Men- 
schen; die Argumente, die sie für Gott und im Namen Gottes vorbringen, 
dienen in Wirklichkeit nur ihrer eigenen Absicherung gegen jene beun- 
ruhigenden Fragen und Zweifel, die jeden Menschen heimsuchen und die 
in Hiob nur einen besonders beredten Ausdruck gefunden haben. 

Gegen diesen Versuch und damit gegen die drohende Verfälschung der 
Wirklichkeit, wie sie einer solchen Argumentation innewohnt, richtet sich 
kompromißlos Hiobs Protest. Er wendet sich nicht gegen die Weisheits- 
lehre, sofern sie der Ertrag einer langen geschichtlichen Erfahrung Israels 
mit seinem Gott ist", sondern nur gegen ihren Mißbrauch durch die drei 
Freunde, die mit Berufung auf sie die Wirklichkeit, hier seine Erfahrung 
des Leids, zu verfälschen und zu vergewaltigen suchen. Er tritt - darin der 
erste •neuzeitliche" Existentialist - für die Authentizität seiner subjektiven 
Erfahrung ein, die er sich durch nichts, auch nicht im Namen eines ver- 
meintlichen Gottes wegdiskutieren und zur Scheinerfahrung umdeuten 
läßt. Insofern treibt er - wenn auch im Zeichen der Klage und des Pro- 
tests, sozusagen sub contrario - zum ersten Mal existentielle Theologie und 
liefert unbewußt einen existentiellen Gotteserweis, indem er die Argu- 
mente seiner Freunde als leere Theologie des Scheins entlarvt. In ihm 
bricht das hellwache, sensible Bewußtsein des modernen Menschen für die 

10 H. Küng stellt daher die existentielle Sicht des Leids, wie sie sich bei Hiob und später 
dann im Neuen Testament findet, bewußt in Gegensatz zum Harmoniegedanken der Auf- 
klärung, der in der Theodizee in Leibniz seine vollkommenste Ausprägung gefunden hat. 
Vgl. dazu H. Küng, Gott und das Leid, Einsiedeln 1967. 
11 Zur Würdigung des Weisheitsgedankens vgl. G. von Rad, Weisheit in Israel, 1970; vor 
allem S. 267 f. 



Schöpfungstheologie im Buche Hiob 355 

Realität und Subjektivität durch, wie es in der abendländischen Glaubens- 
geschichte, etwa in Pascal und Kierkegaard, seine großen Vertreter gefun- 
den hat. Gegenüber dem Versuch der Freunde, mit dem Eingeständnis 
einer wenigstens unbewußten Schuld, Gott eine Kompromißformel anzu- 
bieten, plädiert er - selbst gegen den Gott seiner Freunde - für seine sub- 
jektive Unschuld. Welch kühnes Bekenntnis zum Menschen gegenüber 
einem Pseudogott! Hiob ist ein Rebell, darin hat Bloch recht, aber kein 
•hebräischer Prometheus", der sich an Gottes Stelle setzt. Denn er behaup- 
tet nicht seine prinzipielle Unschuld, noch gar eine prometheische Gott- 
gleichheit. Er bekennt lediglich einen Gott, der den Menschen nicht zur 
Lüge und zur Verfälschung der Wirklichkeit verführen will und es nicht 
nötig hat, seine Existenz durch zweitrangige Pseudobeweise beweisen zu 
lassen. Ein solcher Gott wäre ein Willkürgott, ein Dämon und ein Götze. 
Aus diesem Grund akzeptiert Hiob auch keinen Kompromiß, weder um des 
lieben Friedens, noch um einer fragwürdigen Rechtfertigung Gottes willen, 
sondern beharrt fest auf der Ungerechtigkeit seines Leids. 

So ist das Buch Hiob kein Trostbuch für Leidende im traditionellen Sinn, 
weil sich der Trost der Freunde angesichts seines Schicksals als unzurei- 
chend erweist. Sie nehmen nämlich nicht An-teil an seinem Leid, suchen 
nicht ihn im Leid und durch das Leid hindurch zu trösten, sondern über das 
Leid hinweg zu trösten. Solcher Trost verfehlt die Wirklichkeit des Leids, 
der er gilt, ebenso wie die Gottes, auf die er sich gründet, so oft auch dessen 
Name - als bloßer Name - bemüht werden mag. Menschlich gesehen ist 
jedes Leid sinnlos und mündet in das tödliche Schweigen ein, wie es uns 
von den Bildern von Auschwitz und Vietnam vertraut ist. Auch die drei 
Freunde versinken angesichts des leidenden Hiob in ein tödliches Schwei- 
gen (wobei die Siebentagezahl des Schweigens und die anschließende Ver- 
fluchung der Schöpfung [Hiob 3, 1 ff] als bewußter Kontrast zu den sieben 
Tagen des Sprechens Gottes und der anschließenden Bestätigung seiner 
Schöpfung [vgl. Gen 1,1 ff] konzipiert sein mag). Das ist die letzte Antwort 
abstrakter Theologie gegenüber der Wirklichkeit. Hiobs Rede dagegen 
durchstößt diese tödliche Zone des Schweigens und bezeugt somit in seiner 
lauten Klage zugleich jene Instanz, vor die er als Ankläger sein Leid trägt. 
Das existentielle Problem des Leidens wird zum theologischen: die Erfah- 
rung des Leidens ist für ihn untrennbar verbunden mit der Frage nach dem 
Sinn und dem Grund, d. h. der Frage nach Gott. Erst diese theologische 
Sicht des Leids eröffnet jene tiefere Dimension, in der es besonders 
schmerzlich bewußt und erfahren wird. 



Paul Schmidt 356 

3. Hiob und das theologische Problem der Rechtfertigung Gottes 

Die Verschärfung der Existenz- durch die Gottesfrage vollzieht sich bereits 
im Prolog, auch wenn auf dieser legendären Vorstufe des Hiobsdramas 
dem Leser noch nicht sämtliche Implikationen dieses Sachverhalts bewußt 
werden (dem •Prolog im Himmel" kommt - analog der •Urgeschichte" des 
Pentateuch - eine formal wichtige Rolle zu, nämlich die theologische Di- 
mension der Hiobserzählung - bzw. der alttestamentlichen Heilsgeschichte 
- hervorzuheben). Das geht aus den Ergebungsformeln hervor, bei denen 
es ausdrücklich heißt: •Gott hat's gegeben, Gott hat's genommen...!" Auch 
wenn Gott zunächst nur eine bloße Vokabel ist, so wird doch mit der Ver- 
schränkung von irdischem Schicksal und göttlichem Handeln eine Frage ge- 
stellt, auf die sich eine dreifache Antwort anbietet: 
1. Der Rekurs auf Gott als Lösung des Problems, wie ihn die Freunde über- 
einstimmend mit der traditionellen Leid- und Trosttheologie vollziehen. 
Doch dieser Versuch führt, so haben wir gesehen, zu einer Scheinlösung des 
Problems, die nur erreicht wird auf Kosten der Redlichkeit menschlicher 
Erfahrung. Denn die Vokabel Gott ist in Wirklichkeit nur eine Projektion 
des Menschen. 

2. Der Verzicht auf jede Lösung mit Hilfe der Vokabel Gott, um die kon- 
krete Erfahrung nicht zu verfälschen und die Wirklichkeit des Leids tapfer, 
auch in ihrer Sinnlosigkeit, auszuhalten - die Lösung des modernen Huma- 
nismus, vor allem Camus', die in ihrer Redlichkeit den heutigen Menschen 
eher anspricht als die pseudochristliche. 
3. Gott nicht als Antwort, sondern als Frage und das Leid nicht als Schick- 
sal, sondern als Verweis - das ist der Weg Hiobs. Er erfährt wie Camus das 
Leid in seiner Sinnlosigkeit, aber zugleich auch als ein Mensch, der stets 
nach dem Woher und dem Wozu fragen muß. Dadurch wird die Leiderfah- 
rung nicht gemindert (wie in der ersten Lösung), sie wird eher schmerz- 
licher. Es verbietet sich ihm damit auch (wie in der zweiten Lösung) der 
Ausweg in die stoische, apathische Haltung der Ergebenheit, mit der viele 
abgestumpft schwerstes Leid über sich ergehen lassen; das Leid wird für ihn 
aus einer biologischen zu einer existentiellen Wirklichkeit, der er ohne 
Narkose mit wachem Bewußtsein standhalten muß. Es sind die unbeant- 
worteten Fragen nach dem Sinn, d. h. nach dem Woher und Wozu der Prü- 
fung, die ihn fast an die Grenze des Wahnsinns treiben. Hiob kann als 
Zeuge dafür gelten, wie ein Glaube an Gott, der der menschlichen Erfah- 
rung nicht aus dem Wege geht, gerade nicht - wie der alte Vorwurf der 
Religionskritik seit Feuerbach lautet - der Beruhigung und Betäubung, 
sondern der Bewußtwerdung und der Beunruhigung des Menschen dient. 
Aber Zweifel und Protest, in denen sich solcher Glaube ausprägt, bezeugen 



Schöpfungstheologie im Buche Hiob 357 

Gottes Wirklichkeit und Zukunft stärker, als es jede vorschnelle Bejahung 
vermag. 

Das Buch Hiob zeigt also, wie erst die Verbindung von Gottesglaube und 
Existenzerfahrung einen Konflikt hervorruft, der durch die Trennung der 
beiden Sachverhalte sich leicht vermeiden ließe. Eine solche Trennung neh- 
men die drei Freunde vor. Ihre Lösung: Gott ist gerecht, und deshalb kann 
das Leid des Hiob gerechterweise nur als Strafe für seine Sünden, evtl. für 
unbewußte Schuld verstanden werden. Dieser Gedanke der Gerechtigkeit 
Gottes bedeutet in der Tat eine sehr tiefe und wertvolle Einsicht, die Israel 
erst auf dem Wege langer geschichtlicher Erfahrung mit seinem Gott ge- 
winnen konnte. Er bezeichnet die Überwindung mythischer und magischer 
Gottesvorstellungen (Gott als Willkürgott) und markiert somit einen 
Höhepunkt der Gottesvorstellung, der nicht mehr - auch nicht zugunsten 
irrationaler Gotteserfahrungen aufgegeben werden sollte. Nur darf er 
nicht - wie bei den drei Freunden - einseitig übersteigert werden oder gar 
zur Sanktionierung menschlicher Angst und sozialer Ungerechtigkeit miß- 
braucht werden, wenn er nicht wieder die Züge eines gnadenlosen anony- 
men Gesetzes annehmen soll, an dem ein Hiob wie nach ihm Luther und 
Kierkegaard zu zerbrechen drohten. Gott ist gerecht - aber Gott ist kein 
Gesetz. (Tatsächlich diente Gott in Israel als Garant einer sozialen und 
politischen Ordnung, wie es auch in der Kirchengeschichte häufig geschah; 
aber gerade dieser Zustand geriet mit Hiob - und erneut in unserer Gegen- 
wart - in eine schwere Krise, die zugleich zur existentiellen Glaubenskrise 
entarten mußte.) 

Erstaunlicherweise ist gerade das Wissen um die Gerechtigkeit Gottes 
der Grund und das Motiv dafür, daß Hiob sich nicht seinem Schicksal er- 
gibt, sondern über sein Leid hinaus fragt. Die Gerechtigkeit Gottes wird für 
ihn zur Instanz, an die appellierend er sich - gegen die Beschwichtigungs- 
versuche seiner Freunde • wendet. Sein Protest erweist somit sein Ver- 
trauen in einen Gott, der recht handelt und sich treu bleibt. Sein Appell an 
diesen recht und gut handelnden Gott enthält zugleich die Absage an einen 
Willkürgott; denn gegen Dämonen protestiert man nicht (vgl. die magi- 
schen Religionen), sondern sucht sie abzuwehren oder ergibt sich resigniert 
ihrer Herrschaft. Darüber hinaus bezeugt Hiobs Protest zugleich Gott als 
eine in der Geschichte ur-sprungsetzende Macht (Freiheit), nicht als bloße 
Funktion eines anonymen Gesetzes (Schicksal): Gott ist hier Subjekt, nicht 
bloßes Objekt der Geschichte, ein agierender, nicht re-agierender (reaktio- 
närer) Gott. 

Damit wird auch die Doppeldeutigkeit, wie sie gerade dem Gerechtig- 
keitsbegriff eignet, überwunden. Aus menschlicher Sicht tendiert sie stets 
zum reinen Gesetz, das - wie bei den drei Freunden - letztlich nur der 



Paul Schmidt 358 

Wahrung des Selbstands und des eigenen Rechts dient. Als göttliche Ge- 
rechtigkeit stellt sie dagegen jene letzte Instanz dar, die Vertrauen in eine 
Zukunft weckt, deren Garant Gott und sein rechtes Handeln in der Ge- 
schichte selbst ist. Daher kann Hiob das - rein logisch - Widerspruchsvolle 
tun, nämlich gegen Gott (den Gott der Freunde) an Gott (als er selbst) ap- 
pellieren und damit das Grundgesetz eines jeden existentiellen Gottesver- 
hältnisses aufzeigen. 

Einmal nähert sich einer der drei Freunde, Sophares, dieser göttlichen 
Denkungsart, wo er nämlich auf die Verborgenheit der göttlichen Weisheit 
hinweist (vgl. Hiob 11, 7 ff). Dieser Begriff legt den - rational nicht nach- 
zuvollziehenden - Gedanken einer •Versöhnung" zwischen dem Unrecht 
des menschlichen Leids und der Gerechtigkeit des göttlichen Handelns 
nahe. Doch ist diese Vorstellung menschlichem Denken nicht mehr einsich- 
tig, sondern nur im Glauben nachzuvollziehen. So mündet auch bei Paulus 
das Ringen um das Verständnis von Israels leidvoller Geschichte und Got- 
tes gerechtem Handeln schließlich in das glaubende Bekenntnis zur •Tiefe 
der Weisheit" und •Unerforschlichkeit der Ratschlüsse" Gottes ein (vgl. 
Rom 11, 33 ff). Aber im Unterschied sowohl zu Paulus wie zu Hiob ver- 
bleibt dieser Gedanke bei den drei Freunden auf einer rein abstrakten 
Ebene. Es ist bezeichnend, daß sie, die Anwälte Gottes, stets nur von Gott 
und über Gott reden, während Hiob, der Ankläger Gottes, pausenlos zu 
Gott und mit Gott spricht. Deutlicher läßt sich der Unterschied zwischen 
Begriff und Existenz Gottes in der menschlichen Erfahrung kaum zeigen. 

4. Hiob und die anthropologische Sicht des Menschen 

Nicht nur der Mensch fragt im Buche Hiob nach Gott, auch Gott fragt nach 
dem Menschen. Darin verbirgt sich die Überzeugung, daß wie der Mensch 
nur von Gott her, so auch Gott nur vom Menschen her zu verstehen ist. Die- 
ser Aspekt kommt in der sog. •Wette Jahwes" im Prolog im Himmel zum 
Ausdruck, bei der Gott sich gegen Satan für die völlige Uneigennützigkeit 
von Hiobs Gottesdienst verbürgt und dafür seine Ehre verpfändet. Ist an 
dieser Wette schon bemerkenswert, daß Gott sich eher durch das Leben 
des leidenden und anklagenden Hiob als durch die rationalen Argumente 
der Theologen als Gott erweisen läßt, so geht es doch auch bei dieser Epi- 
sode letztlich um die Sinnfrage des Menschen, die vor allem an dem un- 
scheinbaren Wörtchen •umsonst" aufgeworfen wird. Die Bedeutung dieser 
Chiffre für uns liegt gerade in ihrer Doppeldeutigkeit, mit der sie die bei- 
den radikalsten Haltungen des Menschen gegenüber der Sinnproblematik 
umfaßt. •Umsonst" kann die Bilanz der totalen Sinnlosigkeit eines mensch- 
lichen Lebens bedeuten, dessen Konsequenz der Selbstmord wäre. (So sieht 



Schöpfungstheologie im Buche Hiob 359 

Sartre in diesem [negativen] Akt der Selbstverneinung zu Recht den - for- 
mal - höchsten Vollzug der menschlichen Freiheit.) •Umsonst" kann zu- 
gleich eine Chiffre für die vollendete Sinnerfahrung im menschlichen Han- 
deln sein. Dann bezeichnet es eine Handlung, deren Ergebnis sich nicht in 
das Koordinatennetz menschlicher Berechnungen und Absichten als fixe 
Größe verrechnen läßt oder ein Sein ohne einen innerweltlich erfahrbaren 
Nutzen und Zweck12. Anthropologisch gesehen zeigt sich darin erst die spe- 
zifische Eigenart des Menschen, der sich niemals in eine reine Zweck-Mittel- 
Relation einordnen läßt. Wo dies versucht wird - gleichgültig ob in östli- 
chen ökonomischen oder westlichen technologischen Ideologien -, regt sich 
notwendig der Protest des Menschen13. Theologisch gesehen überwindet 
eine solche Haltung die Ebene des Gesetzes- und Verdienstdenkens und er- 
schließt wieder den Geschenkcharakter des Glaubens. Nur von daher läßt 
sich überhaupt das Phänomen der Gnade verstehen, wie es im Neuen 
Testament allenthalben - vor allem in den Weinbergsgleichnissen - zu- 
grunde gelegt wird (vgl. die Verwandtschaft von gratis = umsonst und 
gratia = Gnade). 

5. Hiob und die Frage nach dem Sinn der Schöpfung 

Im Buch Hiob weitet sich die anthropologische Sicht noch einmal aus zur 
kosmologischen Betrachtung der Schöpfung als ganzer. Jahwe weist in der 
Theophanie am Schluß (Hiob 38, 1 ff) auf den Geschenkcharakter der 
Schöpfung hin, die nicht mit den Kategorien von Nutzen und Zweck, son- 
dern nur der des Sinnes und des Ausdrucks adäquat erfaßt werden kann. 
Die Gottesfrage mündet in die Schöpfungslehre ein und geht somit im Buch 
Hiob einen der abendländischen Theodizee entgegengesetzten Weg: von 
Gott zur Welt, nicht von der Welt zu Gott. Die • Schöpfungsstellen" im 
Hiobstext, vor allem die Schlußkapitel, dienen nicht einem physiko-teleolo- 
gischen Beweis Gottes aus der •Natur", sondern dem theologischen, d. h. 
von Gott her zu führenden Erweis Gottes aus seinem Werk, d. h. der sicht- 
baren Illustration und Konkretisierung von Gottes zwecklosem, aber sinn- 
vollem Handeln aus freier ungeschuldeter Gnade, eben •umsonst". M. 
Buber hat auf die Eigenart der alttestamentlichen Theophanien hingewie- 
sen, in denen Gott nicht wie im griechischen Schicksalsdrama als •deus ex 

12 Vgl. hierzu: Exkurs über Nutzen und Sinn, Gollwitzer, a. a. O. S. 62-68. 
13 Anthropologische und ethische Phänomene wie Spiel, Freizeit, Kreativität, Sensitivität 
usw. sind gegenwärtig ein häufiges Thema kritischer marxistischer und theologischer Auto- 
ren wie: V. Gardavsky, L. Kolakowski, A. Schaff und H. Cox, J. Moltmann u. a. Siehe 
dazu die Arbeit von H. Rolfes, Der Sinn des Lebens im marxistischen Denken, Düsseldorf 
1971, sowie die demnächst erscheinende Arbeit des Verfassers, Die pädagogische Relevanz 
einer anthropologischen Ethik, eine Untersuchung zum Werk R. Guardinis. 



Paul Schmidt 360 

machina" erscheint, um die Verworrenheit des menschlichen Schicksals auf- 
zulösen14. Alle Fragen bleiben letztlich unbeantwortet, ja Gott stellt sogar 
eine Reihe von Gegenfragen (Hiob 38 ff); was geschieht, ist lediglich ein 
Machterweis Gottes, der dem Menschen das Bewußtsein seiner Realität und 
die Erfahrung seiner Nähe, nicht jedoch die Erkenntnis seines Wesens und 
Werkes vermittelt15. •Nicht in Aufhebung seiner Verborgenheit, sondern 
aus ihr heraus, nicht in Beseitigung seiner Unkenntlichkeit, sondern - in 
ihr, in deren Bestätigung sogar, offenbart sich Gott im Hiob, macht er sich 
ihm kenntlich"16. Die Erzählung fällt nirgends, auch nicht am Schluß, auf 
das Niveau einer naiven Rechtfertigungstheologie zurück, die am Ende 
schlüssig aufgeht. Gott erscheint nicht am Schluß als •problemsolver"; er 
war das ganze Drama hindurch bereits da, wenn auch in fremder Gestalt. 
Daß Gott sich ihm, dem Ankläger, zu erkennen gibt und nicht den drei 
Freunden, seinen Verteidigern, das zeigt, daß er in der verfremdeten Ge- 
stalt von Zweifel, Frage und Protest offensichtlich authentischer und unver- 
fälschter zu finden ist als in der Weise vorschneller Bejahung. Denn sein 
Zorn entbrennt gegen seine falschen Freunde, während Hiobs Rede nach- 
träglich seine Billigung findet: •Denn ihr habt nicht recht über mich geredet 
wie mein Knecht Hiob" (Hiob 42, 8), wie umgekehrt auch Hiob sich am 
Schluß in die uneinsichtige Macht dieses Gottes, dem er nun begegnet ist, 
fügt und sich nun freiwillig als schuldig bekennt! •Vom Hörensagen hatte 
ich von Dir vernommen; nun aber hat mein Auge Dich geschaut" (Hiob 
42, 5). Damit schließt sich der Bogen vom Prolog zum Epilog: Was auf der 
frühen Stufe noch als naives Vertrauen Gottes zum Menschen gelten 
mochte, erscheint im Epilog als durch bittere Erfahrung vertiefte Anerken- 
nung des Menschen durch Gott und umgekehrt als Bejahung Gottes durch 
den Menschen. 

So wie Gottes Verborgenheit (nicht Abwesenheit) in seiner Manifesta- 
tion nicht aufgehoben ist, so wird auch das Wesen der Schöpfung durch den 
Hinweis auf sie nicht rational einsichtig gemacht. Das Schöpfungskapitel 
am Schluß des Hiobbuches bedeutet deshalb auch nicht - wie Bloch will - 
einen Rückfall in einen Naturmythos, d. h. den Versuch einer umfassenden 
und in sich geschlossenen Auslegung des Sinns der Schöpfung - so malerisch 
und poetisch die einzelnen Schilderungen lauten mögen -17, sondern hat 

14 M. Buber, An der Wende, Köln 1952, S. 83 f. 
15 •Nichts ist erklärt, nichts ausgeglichen, das Unrecht ist nicht Recht geworden und die 
Grausamkeit nicht Milde. Nichts ist geschehen, als daß der Mensch wieder Gottes Anrede 
vernimmt", daselbst S. 106. 
" Gollwitzer, K. Barth, S. 79. 
17 Die Schlußkapitel des Hiobbuches haben eine köstliche (allegorische) Auslegung - als 
Beitrag zu einer •Theologie der Ästhetik" - durch Paul Claudel gefunden; vgl. P. Claudel, 
Kleines geistliches Tierbuch, Zürich, 1956. 



Schöpfungstheologie im Buche Hiob 361 

eindeutig theologisches Gepräge. Der Verweis auf die Schöpfung dient im 
Gegenteil ausschließlich dem Nachweis von Gottes geschichtlichem Han- 
deln und Tun; er will Gott als das Subjekt und nicht als bloßes Objekt oder 
als Teil der Geschichte bezeugen. Das Schöpfungsverständnis der Hiobsge- 
schichte ist nicht naturwissenschaftlich (Schöpfung ohne Gott) noch mythisch 
(Schöpfung identisch mit Gott), sondern theologisch (Schöpfung als Werk 
und Auslegung Gottes) zu fassen, wofür das Instrumentarium der 
traditionellen philosophischen Gotteslehre nicht ausreicht. In heute üb- 
licher Terminologie ließe sich das Verhältnis vielleicht am besten mit 
dem Begriff des transzendentalen, nicht kategorialen Schöpfungsver- 
ständnisses durch die Bibel wiedergeben. Wie sehr diese heilsgeschicht- 
liche Betrachtungsweise der Schöpfung dem Anliegen des Buches Hiob ent- 
spricht, geht auch daraus hervor, daß in den Schlußkapiteln - wie im Prolog 
- wieder Jahwe als der Herr Israels und seiner Geschichte, als Bezeichnung 
für Gott auftaucht, während er in den Dialogteilen völlig zugunsten der 
Gattungsnamen Elohim und Schaddai zurücktrat18. Schöpfung in theologi- 
scher Sicht kann also weder dem Ungläubigen als Beweis noch dem Naiv- 
Gläubigen als Bestätigung, sondern nur dem redlich Glaubenden als Nach- 
weis für das geschichtlich-konkrete Handeln des lebendigen Gottes dienen. 

Bund und Schöpfung 

Was das besagen will, legt sich erst auf dem Hintergrund der biblischen Po- 
larität von Bundes- und Schöpfungsgedanken näher aus. Die beiden heils- 
geschichtlich wichtigen Begriffe ergänzen und korrigieren sich wechselseitig. 
Bezeichnet die Kategorie des Bundes Gottes wählendes und damit zugleich 
aus-wählendes d. h. aussonderndes geschichtliches Handeln, so bringt der 
Gedanke der Schöpfung den universalen Charakter dieses Handelns zur 
Geltung. Die im Bundesgedanken gründende Frömmigkeit hat stets (als 
Extrem) in sich die Tendenz zur Isolierung und Aussonderung von der um- 
gebenden Welt - das gilt auch vom neutestamentlichen Bund, der Kirche 
im allgemeinen wie von manchen religiösen Tendenzen der Gegenwart im 
besonderen. In solchen Fällen herrscht die Erfahrung der Gruppe, des klei- 
nen Kreises, der •integrierten Gemeinde" usw. vor; Gott wird dann stets 
sehr intensiv, aber zugleich einseitig individuell als •mein" Gott erfahren 
(vgl. etwa den Slogan •wenn dein Gott tot ist, so nimm meinen)19. Gegen- 

18 Gollwitzer, a.a.O. S. 81. 
10 K.Gastgeber hat in seiner Dokumentation •Die Verzweiflung als Angstsymptom" in 
•Concilium", 6. Jg. (1970), Heft 11, S. 665-672 auf solche Tendenzen der Vereinzelung, und 
Sektenbildung als Ausdruck der Resignation gegenüber der Welt und der Zukunft hinge- 
wiesen. 



Paul Schmidt 362 

über solcher Einseitigkeit kann der Gedanke der Schöpfung dazu dienen, 
dieses Gottesverhältnis in den Bereich der Welt und der Zeit hinein zu ent- 
schränken und auszuweiten. Seine Gefährdung wiederum liegt - wie es das 
Phänomen des sog. •Katholizismus" gezeigt hat - in der Tendenz zur Un- 
verbindlichkeit und zum abstrakten Universalismus. 

Erst aus der Verbindung und gegenseitigen Spannung beider Größen 
entsteht jener weltbezogene Glaube, von dem wir eingangs sprachen. Zu- 
gleich erwacht daraus mit unvermeidlicher Konsequenz die Frage nach dem 
Sinn des individuellen Lebens wie der Schöpfung als solcher. Denn solcher 
•weltliche" Glaube muß sich ständig vor dem umfassenden Ganzen ver- 
antworten und sich so aus der Innerlichkeit und Unmittelbarkeit der reli- 
giösen Erfahrung des Einzelnen mit •seinem Gott" herausrufen lassen, um 
sich vor der Welt und der Geschichte glaubhaft zu bezeugen und •Rechen- 
schaft von seiner Hoffnung zu geben" (1 Petr 3, 15). Er muß seine Selbst- 
verständlichkeit aufgeben und erneut nach dem Grund und Ziel seines 
Tuns, nach dem Woher und Wohin, d. h. nach dem Sinn selbst fragen. Das 
Fragen nach dem Sinn des Lebens und die damit verbundene Aufgabe ver- 
trauter religiöser Vorstellungen und Gewohnheiten wird stets schmerzlich 
als Krise empfunden werden, als ein ständiger Aufbruch aus der sicheren 
Heimat in eine unbekannte und unheimliche Fremde. Die ihm gemäße 
Theologie muß eine Theologie des Weges sein, die unter Verzicht auf fer- 
tige Antworten und geschlossene Systeme die Spannung der beiden Pole 
aushält. Sie hat in der gegenwärtigen Situation des Menschen, die durch 
die Versuchung gekennzeichnet ist, seine wahren Probleme zu verdrängen 
oder durch Kompromisse zu entschärfen, die tieferen Sinnfragen offenzu- 
halten und so dem Glauben, der durch Enttäuschungen entmutigt den Exo- 
dus aus der Gesellschaft und Geschichte vorbereitet, die umfassendere Di- 
mension der Hoffnung und Reflexion zu bewahren. Solcher Glaube ist von 
Resignation und Optimismus gleichweit entfernt. Er wird zum bewährten 
Glauben, indem er, trotz Zweifel und Kritik, das Fragen nicht vergißt, die 
Hoffnung wachhält und als solcher erst die Wirklichkeit des lebendigen 
Gottes zu erreichen vermag. Der Protest und die Empörung Hiobs bezeu- 
gen Gott besser als seine theoretische Rechtfertigung durch die Theologie 
der drei Freunde. 

Auch die frühe christliche Gemeinde hat diese entscheidende Wende von 
der vertrauten Nähe und persönlichen Gemeinschaft mit Jesus von Nazaret 
zum Glauben an Christus als den erhöhten Herrn des Kosmos als schmerz- 
liche Krise erfahren. Die Ostergeschichten geben davon offen und ehrlich 
Rechenschaft. Nur zögernd und zweifelnd gaben die Jünger Jesu der Ge- 
wißheit Raum, daß Jesus von Nazaret in der Auferstehung nicht von ihnen 
genommen, sondern gerade als der Erhöhte, in neuer und endgültiger 



Werk der Übung - Geschenk der Gnade 363 

Weise als der universale Herr der Welt und der Geschichte zugleich auch 
ihr Gott ist. In der späteren Reflexion des Neuen Testaments, vor allem 
bei Paulus (vgl. den Kolosserbrief) wird die Schöpfung nicht mehr als Aus- 
gangspunkt für einen natürlichen Gottesbeweis gesehen, sondern als End- 
punkt eines Glaubensweges verstanden, der den universalen Heilswillen 
Gottes (extensiv) und die gnädige Liebe des Schöpfers (intensiv) bezeugt. 
Erst in diesem Augenblick erwacht ihrem Glauben die Verantwortung für 
die Welt als ganze. Aus einer kleinen, verängstigten Gemeinde, in Gefahr 
zur Sekte zu verkümmern, entsteht nun die universale Kirche und aus einem 
ängstlichen Glauben eine große mutige Hoffnung für die Welt. 

Werk der Übung - Geschenk der Gnade 

Gedanken eines Laien 

Karlfried Graf Dürckheim, Todtmoos 

Die Zeitschrift gibt im folgenden Beitrag einem der großen Vertreter 
östlicher und vom Osten (besonders Zen) beeinflußter Meditationsme- 
thoden und -intentionen das Wort. Es soll dasjenige, worüber heutzu- 
tage viele (auch Christen) sprechen, vorgestellt werden, und es soll - 
von kompetenter Hand - die Hintergrundsmetaphysik aufgezeigt 
werden, aus der die Meditationsübungen stammen. Aber schon hier sei 
vermerkt, daß Begriffe wie Gnade, Erlösung, Natur und Übernatur 
und weitere, in einem anderen Sinn gebraucht werden, als es in der 
(katholischen) theologischen Überlieferung der Fall ist. Sie müssen im 
Zusammenhang des Ganzen verstanden werden. Dazu kommt der 
•metaphysische" Hintergrund, der in der christlichen Überlieferung 
keineswegs neu ist, aber in ständiger dialogischer Spannung zur kirch- 
lichen Theologie stand. Ein zentraler Gesprächsgegenstand liegt in 
der Auffassung, nach der alles Geschöpf liehe, weil in dem All-Einen 
Gottes gründend, nicht nur den göttlichen Ursprung widerstrahlt, son- 
dern - trotz aller •Sünde" - mit diesem eins bleibt. Ob solche Rede- 
weise noch dem Wesensunterschied zwischen Schöpfer und Geschöpf 
gerecht wird? Das berühmte Wort des IV. Laterankonzils scheint an- 




