Werk der Ubung — Geschenk der Gnade 363

Weise als der universale Herr der Welt und der Geschichte zugleich auch
ihr Gott ist. In der spiteren Reflexion des Neuen Testaments, vor allem
bei Paulus (vgl. den Kolosserbrief) wird die Schépfung nicht mehr als Aus-
gangspunkt fiir einen natiirlichen Gottesbeweis gesehen, sondern als End-
punkt eines Glaubensweges verstanden, der den universalen Heilswillen
Gottes (extensiv) und die gnidige Liebe des Schopfers (intensiv) bezeugt.
Erst in diesem Augenblick erwacht ihrem Glauben die Verantwortung fiir
die Welt als ganze. Aus einer kleinen, verdngstigten Gemeinde, in Gefahr
zur Sekte zu verkiimmern, entsteht nun die universale Kirche und aus einem
dngstlichen Glauben eine grofle mutige Hoffnung fiir die Welt.

Werk der Ubung - Geschenk der Gnade

Gedanken eines Laien

Karlfried Graf Diirckheim, Todtmoos

Die Zeitschrift gibt im folgenden Beitrag einem der grofen Vertreter
ostlicher und vom Osten (besonders Zen) beeinflufiter Meditationsme-
thoden und -intentionen das Wort. Es soll dasjenige, woriiber heutzu-
tage viele (auch Christen) sprechen, vorgestellt werden, und es soll —
von kompetenter Hand — die Hintergrundsmetaphysik aufgezeigt
werden, aus der die Meditationsiibungen stammen. Aber schon hier sei
vermerkt, daf3 Begriffe wie Gnade, Erlosung, Natur und Ubernatur
und weitere, in einem anderen Sinn gebraucht werden, als es in der
(katholischen) theologischen Uberlieferung der Fall ist. Sie miissen im
Zusammenhang des Ganzen verstanden werden. Dazu kommt der
~metaphysische Hintergrund, der in der duristlichen Uberlieferung
keineswegs neu ist, aber in standiger dialogischer Spannung zur kirch-
lichen Theologie stand. Ein zentraler Gesprichsgegenstand liegt in
der Auffassung, nach der alles Geschipfliche, weil in dem All-Einen
Gottes griindend, nicht nur den gottlichen Ursprung widerstrahlt, son-
dern — trotz aller ,Siinde“ — mit diesem eins bleibt. Ob solche Rede-
weise noch dem Wesensunterschied zwischen Schopfer und Geschopf
gerecht wird? Das beriihmte Wort des IV . Laterankonzils scheint an-



Karlfried Graf Diirckheim 364

deres zu sagen: ,Von Schopfer und Geschipf kann keine Ahnlichkeit
ausgesagt werden, ohne dafs sie eine noch gréfiere Undihnlichkeit zwi-
schen Beiden einschlosse® ; noch deutlicher verkiindet das 1. Vatikani-
sche Konzil Gott ,als wirklich und wesentlich von der Welt verschie-
den®! - Wir werden noch éfler auf das Thema eingehen.

Friedrich Wulf S]

Seinserfahrung und Gnade

Die im Religiésen zukunfistrichtige Generation unserer Zeit sucht zwei
Dinge wiederzugewinnen, die in Vergessenheit oder in MifRkredit geraten
sind: Die religiose Urerfahrung und das Exerzitium.

Wo das Glaubensleben in ehrwiirdig versteinerten Formen versiegt, geht
beides verloren. Heute wird es wieder gefunden und damit 6ffnen sich dem
Verstindnis aller Grundthemen der Religion neue Horizonte. Das gilt auch
fir die Frage nach dem Verhiltnis zwischen dem Werk der Ubung und dem
Geschenk der Gnade.

Wir sind heute Zeugen eines weltgeschichtlichen Ereignisses: Erstmalig
offnet sich die Menschheit des Westens auf breiter Front dem Ernstnehmen
von Erfahrungen, deren Gehalt die Grenzen des natiirlichen Bewufltseins
iberschreitet, die also einen transzendenten Charakter haben. Erlebnisse,
die bisher als Privileg besonders Begabter und Beschenkter, der Mystiker,
angesehen wurden, Erlebnisse, deren Bedeutung und deren Wahrheitsge-
halt nur mit grofier Zuriickhaltung begegnet wurde — gewinnen mehr und
mehr die Achtung und die Anerkennung einer Generation, die im Zeichen
technischer Entwicklung menschlich in eine Sackgasse geraten, nach neuen
Wegen der Sinngebung und Selbstverwirklichung sucht. Auch im Kreise
der Verantwortlichen wichst die Einsicht, daf religi6ses Leben sich nur aus
den Quellen tiefster Erfahrungen erneuern kann. Ganz natiirlich verbindet
sich damit auch ein wachsendes Interesse an Ubungen, die vielleicht die Be-
dingungen fiir die Moglichkeit solcher Erfahrungen vermehren kénnten
und die dariiber hinaus dem, der die Ubung fortsetzt, eine personliche Ent-
wicklung erméglichen, die der Verheiflung und Verpflichtung entspricht,
die in solchen Erfahrungen gegeben sind.

In der Weise, wie das Eigenwirken des Menschen, das in der Kraft seines
Willens und seiner Fihigkeiten mogliche Tun, dem Wirken der Gnade
gegeniibergestellt wird, als ein ihm von ,ganz woandersher® zuflieBendes
Geschenk, spiegelt sich eine bestimmte Vorstellung vom Verhiltnis des
Menschen zur Transzendenz und damit eine bestimmte Vorstellung vom
Menschen iiberhaupt. So hat jede Religion, jede Theologie eine bestimmte



Werk der Ubung — Geschenk der Gnade 365

Anthropologie zur Voraussetzung, deren Eigenart und Grenzen freilich oft
nicht geniigend bewufit sind. Es ist an der Zeit, daf} die unserem religiosen
Leben insbesondere auch unserer religiosen Erziehung und Fihrung zu-
grunde liegende Anthropologie bisher scheu respektierte Grenzen durch-
bricht und einer Auffassung zusatzlichen Einlafl gewahrt, die die bisherige
Grenzziehung zwischen Mensch und Transzendenz korrigiert.

Bisher liegt der Begriff der Gnade in der Regel einer Vorstellung vom
Menschen zugrunde, die auf den sogenannten ,natiirlichen” Menschen be-
schrinkt ist, dessen Selbstbewufitsein und dessen ernst zu nehmende Wirk-
lichkeitssicht allein auf der Identifikation mit seinem Welt-Ich aufruht, das
aus seinem Ich-Stand immer das andere, d. h. alles Erlebte als Gegen-
Stand fixiert, und wo die Welt, insofern sie Wirklichkeit hat, als eine kon-
zipiert wird, die sich gegenstindlich gibt. Ohne Gegenstand ist das Ich gar
nicht existent. Wo dem Menschen im Bewufltsein ausschlieBlich diese duali-
stische Grundstruktur zugeschrieben wird, kann auch alles, was nur der
Maglichkeit nach Wirklichkeit hat, nur als ein ,Gegeniiber® gedacht wer-
den. Alles andere ist notwendig ,nur subjektiv“. Hier kann dann auch das
Wirken der Gnade ganz selbstverstidndlich nur im Aspekt eines dualistisch
zu verstehenden Verhiltnisses von Gott und Mensch gesechen werden. Aber
diese bei uns vorherrschende Vorsteliung vom nur ichzentrierten und damit
dualistisch angelegten BewuBtseinswesen Mensch und dem damit gegebe-
nen Verhiltnis zur Transzendenz enthilt nur die halbe Wahrheit und ist
nicht die einzig mogliche. Sie ist vielmehr die Vorstellung, die einer be-
stimmten Stufe des menschlichen Geistes entspricht, einer Stufe, die von
den Fortgeschrittenen unserer Zeit nicht mehr als die einzig mégliche und
einzig anzuerkennende angesehen wird — mag auch die dieser Stufe zuge-
horige Wirklichkeitssicht immer audh noch von dem Menschen mitgelebt
werden miissen, der im Grunde schon iiber sie hinausgewachsen ist und der
schon als fiir ihn maBigebend andere Erfahrungen kennt als diejenigen, in
denen das, was als wirklich anzuerkennen ist, immer nur gegenstindlichen
Charakter hat.

Eine nicht voreingenommene Erérterung des Verhiltnisses zwischen
Ubung und Gnade muf in jeder Betrachtung von Grundproblemen des
menschlichen Lebens davon ausgehen, dafl der Mensch auf dem Weg zur
Vollperson verschiedene Entwicklungsstufen durchlduft. Der entscheidende
Entwicklungssprung erfolgt mit der ,initiatischen® Erfahrung der imma-
nenten Transzendenz, also mit dem Durchbruch zum ,, Wesen“. So miissen,
wie auch im Hinblick auf andere Grundthemen menschlicher Moglichkeiten,
fiir das Verhiltnis von Ubung und Gnade mindestens zwei Stufen des
menschlichen Geistes unterschieden werden. Wir nennen sie die ,natir-
liche® und die ,initiatische“ Stufe. Auf der initiatischen Stufe existiert der



Karlfried Graf Diirckheim 366

Mensch nicht allein im Hinblick auf die objektiven Inhalte — Tatsachen und
Werte seiner gegenstindlich wahrgenommenen Welt. Obwohl er auch
immer noch in dieser Welt lebt, existiert er aus dem iibergegenstindlichen
Gehalt von Erfahrungen, in denen er in sich selbst etwas ihn ,Uberwalti-
gendes“ erfahren hat, etwas, das ihn irgendwann einmal unabweislich zu-
tiefst getroffen und ihn auf eine andere Stufe gehoben oder zumindest ge-
rufen und damit verwandelt hat. Mit solchen Erfahrungen gewinnt der
Mensch, vorausgesetzt, dafl er sie ernst nimmt und ihnen treu bleibt, eine
neue Stufe des Menschseins, von der her alles ein neues Gesicht und einen
anderen Sinn gewinnt. So auch das Verhéltnis zur Transzendenz und darin
eingebettet das Problem der Gnade.

Es ist schmerzlich aber wahr, dafl wir im Westen noch um die Anerken-
nung der religiosen Bedeutung des Durchbruchs zu einer Geiststufe hoherer
Ordnung kidmpfen missen, die seit Urzeiten das A und O fernéstlicher
Wegfihrung ist, und um die zu wissen auch heute noch selbstverstind-
liches Tun der in der Tradition Stehenden, der Wissenden ist. Ich gebe
hierfiir ein Beispiel aus meiner Japanzeit.

Ich besuchte — es war im Januar 1941 — den Altmeister des Shin-Buddhis-
mus und Lehrer an der kaiserlichen Universitit Tokio, Prof. Anesaki, mit
folgender Frage: , Wie spiegelt sich die Lehre des Shin-Buddhismus im Er-
leben seiner Anhinger? Die Lehre geht zuriick auf die Legende vom
Monch Amida, der nach unendlichen Wiedergeburten endlich die Stufe
erreicht hatte, auf der er am Ende seines Lebens fiir immer eingehen durfte
ins Nirvana. Aber an der Schwelle des Paradieses verzichtet er darauf;
denn ergriffen von unendlichem Mitleid fiir die leidenden Menschen be-
schlieit er, nicht eher ,einzugehen®, als die letzte der Kreaturen erlost sei.
Seither wirkt er auf Erden seinem Versprechen gemafl. Der Kult derer, die
an ihn glauben, besteht in einer ununterbrochenen Wiederholung der gro-
fen Dankesformel ,Namu Amida Butsu® (Dank sei dir heiliger Buddha).
Vom Griinder der Sekte, Kobodaishi wird gesagt, er habe sie siebzigtau-
sendmal am Tage gesprochen. Ein im Zeichen der Bezeugung und dieser
Dankbarkeit gefithrtes, ganz und gar von dieser Formel durchwirktes Le-
ben 148t den gliubig Ubenden hoffen, dafl ihm die durch Amida gewirkte
Erlosung einmal wirklich zuteil werde.

Auf meine Frage, die also weder auf die Lehre noch auf den Kult, son-
dern auf das Erleben des Shinbuddhismus zielte, antwortete Anesaki ohne
Zogern wie folgt: ,Es versteht sich von selbst, dafl meine Antwort auf Ihre
Frage eine grundsatzlich andere sein wird, je nach dem es sich um einen
Menschen handelt, der die Seinserfahrung gehabt hat, oder um einen, der
sie noch nicht gehabt hat. In diesem letzteren Fall ist Amida der Name eines
heiligen Mannes, der gelebt hat und der die Erlosertat fiir uns Menschen



Werk der Ubung — Geschenk der Gnade 367

vollbracht hat und immer weiter vollbringt. Im ersten Fall ist Amida — ganz
unabhiingig davon, ob es auch der Name einer historischen Figur ist oder
nicht — ein Wort zur Bezeichnung des uns innewohnenden Prinzips, in wel-
chem wir niemals ,nicht-erlost“ waren; und die Aufgabe des Menschen ist
es, sich in immer fortschreitendem Mafle dieses Prinzips bewuflt zu werden
und aus ihm heraus seine Weltbedingtheit zu iiberwachsen.®

Was hier in der Aussage Prof. Anesakis mit so grofer Selbstverstind-
lichkeit ausgesprochen wird, hat fir den Menschen des Westens, aber ins-
besondere auch fiir den gliaubigen Christen, zunichst etwas Uberraschendes,
wenn nicht Befremdendes. Denn kénnte oder miifite er es konsequenter-
weise nicht so iibersetzen: ,Fiir den, der es erfahren hat, ist ,Christus‘ ein
Wort zur Bezeichnung eines Prinzips, in welchem er niemals nicht erldst
war und dessen sich bewufit zu werden — wozu Jesu Christi Lehre, Leben
und Tod ihn befahigt und befreit haben —, seine eigentliche Bestimmung
ist“? Wire das wirklich so erschreckend? Eins ist gewifi: Es ist an der Zeit,
daB auch wir die beiden Ebenen, von denen hier die Rede ist, ernstnehmen
und lernen, auch das Verhiltnis von Werk und Gnade im Hinblick auf die
beiden Gesichtsfelder zu sehen, die sich hier auftun.

Wo der Mensdch in seiner Ganzheit allein in seinem Welt-1ch zentriert ist,
von dem her gesehen ,objektive® Wirklichkeit nur hat, was er gegenstind-
lich feststellen und begreifen kann, gerechtfertigt nur ist, was den objek-
tiven Werten des Schonen, Wahren und Guten entspricht, und der Mensch
sich schon vollendet, wo er im selbstlosen Dienst an Werk, Mitmensch und
Gemeinschaft aufgeht — da leitet er das Erleben einer als Gnade empfunde-
nen Erfahrung natiirlicherweise von einem géttlichen Ursprung ab, der
auBerhalb alles Menschlichen liegt und ihn in einer Weise beschenkt, die
nichts mit personlichem Verdienst, eigenem Bemiihen oder personlicher
Entwicklung zu tun hat. Kein Werk der Ubung hat letztlich etwas mit dem
Geschenk der Gnade zu tun. Auch die Tugenden ~ Friichte des Verzichtes
und Produkte des Gehorsams gegeniiber dem Gesetz — haben keinen Ein-
fluB auf das, was der ferne und nur in seiner Ferne zugleich nahe Gott dem
Menschen zugedacht hat. Freilich, etwas gibt es da noch, was fiir diese wie
fiir alle Stufen zu beachten von Wichtigkeit ist: Der Mensch kann erken-
nen, dafl und in welchem Mafle er in seinem-Eigensinn und Eigenwillen
verstockt ist und dem Wirken der Gnade verschlossen. Und er kann sich
dann auch bemiihen, sich ihrem Wirken, vor allem im Gebet und in einer
von Glaube, Hoffnung und Liebe erfiillten Lebenshaltung, mehr und mehr
zu 6ffnen. Ist solches Gebet, solche Haltung, wenn sie durchgehalten wer-
den, kein Werk der Ubung? Hier gibt es also doch etwas, wo die Ubung des
Menschen und die ihn beschenkende Gnade aufeinander hinweisen und
einander beriihren.



Karlfried Graf Diirckheim 368

Mit dem fiir unsere Zeit kennzeichnenden Ernstnehmen dessen, was uns
in Seinserfahrungen aufgeht, 6ffnet sich das Tor zu einer erweiterten Vor-
stellung von dem, was zur Ganzheit des Menschen gehort, zu einer Anthro-
pologie, die die Grenzen der bisher herrschenden tiberschreitet. In diesen
Erfahrungen kann uns aufgehen, daff das Ubernatiirlich-Uberweltliche
nicht erst aullerhalb des Menschen zu suchen ist, sondern dafl der Kern des
Menschen etwas ist, das ihn in seiner natiirlichen, d. h. weltbedingten Per-
sonlichkeitsnatur iiberschreitet. Die den ,himmlischen Ursprung® des Men-
schen verkdrpernde, unbedingte Seite des Menschen war bisher fiir die mei-
sten nur eine Sache des etwas fir ,wahr haltenden Glaubens. Warum
man dem, was uns in den tiefsten Erfabrungen bewegt, keine Realitit zu-
billigte, hat viele Griinde. Jedenfalls aber wurzelt die Abwertung solcher
Erfahrungen als ,nur subjektiv® in der Verabsolutierung einer Sicht und
Auffassung von Wirklichkeit, die, im gegenstindlichen Bewuftsein wur-
zelnd, in ibren Kategorien und Ordnungen keinen Platz fiir das schlecht-
weg Ungegenstindliche hat, also eigentlich gar nicht zustéindig ist zur Beur-
teilung von transzendenten Erfahrungen. Heute ist aber die Zeit gekom-
men, die hier mitspielenden Tabus zu beseitigen und als Zentrum des le-
benden, leidenden, suchenden, liebenden, kurz des wirklichen Menschen
selbst ein , Unbedingtes, Ubermenschliches, Uberwiltigendes“ anzuerken-
nen, das das Fassungsvermdgen des Ichs und den Horizont seiner Welt-
sicht iiberschreitet; denn auch mit seinem Unbewufiten gehért dieses Ich
dem Bedingten an und ist also moglicher Gegenstand der traditionellen
Psychologie. Das uns in den Seinserfahrungen von innen her ergreifende
Unbedingte, das alle Ordnung des Ichs iiberschreitet, sie oft genug einfach
umwirft, ist aber von metapsychischem Charakter. Aber eben dies ist unser
eigenes tiefstes Wesen. Unter dem Wesen eines Menschen ist hier also ver-
standen: Die Weise, in der das unbedingte gottliche Sein in individueller
Weise in ihm anwesend ist und in ihm und durch ihn offenbar werden
mochte in der Welt. Das Welt-Ich und die Tatsachen und Ordnungen sei-
ner Welt dagegen sind Weisen, in denen das Wesen sich, wo diese sich ver-
hérten, ebensosehr verbirgt als bekundet.

Die Erkenntnis und die Einlésung der Spannung zwischen Welt-Ich und
Wesen bildet das Grundthema des menschlichen Lebens. Um es angehen zu
konnen, muf aber das Bestehen dieser Gegensatzspannung erkannt sein.

Die Erfahrungen, mit denen das Wesen in das Bewufitsein des Menschen
einbricht, sind vielféltiger Natur. Angefangen von einem vom Unerfahre-
nen meist nicht beachteten, von der Qualitdt des Numinosen erfiillten
hauchzarten Angeriihrtsein, bis hin zu den gewaltigen Einbriichen der
Transzendernz, die den Menschen schlagartig aus der Gefangenschaft sei-



Werk der Ubung — Geschenk der Gnade 369

nes Welt-Ichs befreien, gibt es die Seinserfahrung und Seinsfithlung in un-
endlich vielen Formen und Graden der Tiefe. Am eindeutigsten und iiber-
zeugendsten sind gewill diejenigen, in denen eine der Grundnote des
menschlichen Lebens von einem Augenblick zum andern verschwindet: die
Angst vor dem Tod, die Verzweiflung am Absurden, die Trostlosigkeit der
Verlassenheit. Blitzartig und unabweislich kann da etwas erfahren werden,
was gar nichts mehr mit dem zu tun hat, ja nicht von dem berihrt wird, was
in der Welt Tod, Sinnwidrigkeit und Verlassenheit genannt wird. Die
ganz andere hier einbrechende — besser gesagt in uns aufbrechende — Di-
mension kann aber auch urplétzlich ohne alle akute Not, also nicht als Er-
16sung aus einer Not, sondern in unendlicher Beglickung als eine in uns
aufblihende Verheiflung erfahren werden. Mit einem Schlage hat alles, all
das also auch, das uns als weltliche Gegenstindlichkeit umgibt, einen v6llig
anderen Sinn, ist Erscheinungsform eines in ihr Erscheinenden, ist etwas,
darin sich ein ungegenstindliches Wesen verbirgt, das sich als das Unbe-
dingte hier in einer nur bedingten Weise offenbart und zugleich verbirgt.
Ebenso wei} aber auch der, der von seiner Seinserfahrung beschenkt wird,
fortan, daf er selbst in seinem bedingten Welt-Ich im ,Grunde®, d. h. in
seinem Wesen, etwas ganz anderes, d. h. ein ganz anderer ist, von dem in
der Welt zu zeugen aber seine eigentliche Aufgabe ist. Denn in diesen
Seinserfahrungen, deren Legitimitdt sich in einer unverwechselbaren
Qualitét, in einer durch sie bewirkten Strahlung, vor allem aber in der
durch sie hervorgerufenen oder eingeleiteten Verwandlung ausweist, er-
fahrt der Mensch nicht nur eine Befreiung aus den Weltnéten seines Ichs,
sondern — und dies ist ein entscheidendes Kriterium ihrer Giiltigkeit — eine
neue Verpflichtung. Er erfdhrt die Geburt eines neuen Gewissens. Er ver-
nimmt einen Ruf. Er hort wirklich das ihm ,eingeborene Wort“, dem er
nun zu antworten hat. Dieses Erwachen zu seinem Wesen — erlebt als Be-
freiung vom Bann der Bedingtheiten und als Ruf und unabweisliche Ver-
pflichtung — ist die ,Einweihung®, das initiatische Erlebnis in Gestalt eines
Aufgehens des Tores zu dem uns innewohnenden Geheimnis. Und mit die-
sem Ereignis steht der Mensch auf einer anderen Stufe.

Wer einmal die Seinserfahrung gehabt hat und ihr entspricht, steht auf
einer anderen Stufe. Er hat in der Hierarchie einen anderen Rang. Das
hat nichts damit zu tun, daf} wir vor Gott ,alle gleich sind und bleiben. Zu
denen zu gehoren, die in besonderer Weise berufen sind, ist ein Geschenk,
das auch in seiner Verpflichtung mit Demut zu tragen ist. Demut bedeutet ja
nicht nur, nicht mehr scheinen zu wollen, als man ist, sondern sich auch nicht
fiir weniger geben zu diirfen, als man vom Wesen her ist und erfahren hat,
insbesondere als Verpflichtung sich selbst und anderen gegeniiber. Wo
einem Menschen das Wesen aufgeht und ihm damit eine neue Sicht der



Karlfried Graf Diirctheim 870

Welt geschenkt wird (,Alles Sichtbare ist ein in einen Geheimniszustand
erhobenes Unsichtbares*, Novalis), werden die alte Sicht, die in ihr gewach-
senen Ordnungen und Traditionen, den Menschen in seiner Welt und sein
Verhiltnis zu Gott zu sehen, nicht einfach ausgeschaltet, sondern in einem
grofleren Gesichtskreis aufgehoben und damit in einem tieferen Sinne er-
fillbar. Die neue Sicht erschliefit ihren esoterischen Sinn. Dieser ist ja auch,
recht verstanden, nie das Ergebnis einer vertiefenden ,Deutung“ gegebe-
ner Lehren und Tatsachen, die im Gewand rational verstindlicher Aussa-
gen mindestens ebensoviel verbergen als offenbaren.

Das grofite Geschenk, das dem Menschen in einer echten Seinserfahrung
zuteil wird, ist ein neues Bewufitwerden. Weil und sofern er in der Seins-
erfahrung ein anderer wird, sieht er fortan anders und auch anderes. Die
gegenstindlich gegebene und ihm aufgegebene Welt hort zwar nicht auf,
gegenstindlich dazusein, aber in ihrer Gegenstindlichkeit wird als ihr
eigentlicher Kern etwas Ubergegenstindliches erschaut, auf das der
Mensch in existentieller Weise nur ansprechen und antworten kann (reden
tun heute viele dariiber), wenn er es in sich selbst wahr- und enstgenom-
men hat. ,Ist das Aug’ nicht sonnenhaft, die Sonne kann es nicht erken-
nen“. Von dem neuen BewuBtsein her gibt es auch erst den existentiellen
Zugang zu hoheren Welten. So sehr auch ein Mensch sich bemiihen mag,
sich mit seinem natiirlichen Bewufitsein zu hoheren Dimensionen hinzu-
strecken, es wird vergeblich sein, denn alles bleibt ja doch in den Gren-
zen und Ordnungen des alten Gesichtsfeldes befangen. Gewinnt der
Mensch aber das in seinem Wesen gegriindete instindliche Bewufitsein,
dann werden ihm auch die kleinsten unter den bekannten Dingen der Welt
neu erscheinen, und in der Hiille des Altbekannten tut sich das Geheimnis
des ewig Unbekannten auf. Das Wesensauge erschaut in der Begegnung,
insbesondere in dem anderen Menschen, das Wesen im anderen. Im Inne-
sein des Wesens wird das uns bislang allbeherrschende, aus allem einen
Gegenstand machende Medium transparent. Auf dem Hintergrund seiner
trennenden Funktion wird jetzt das von ihm verhiillte transzendente We-
sen offenbar, das sich nunmehr im Erlebenden selber begegnet. Solange
dagegen das, was als Transzendenz gesucht oder geglaubt wird, nur mit
dem natiirlichen Bewufltsein anvisiert wird, wird es sich immer nur in
Aspekten zeigen, die den Charakter und die Ordnungen des uns von ihm
trennenden Bewuftseins spiegeln. Verhingnisvoll wirkt sich das dort aus,
wo die fir das Welt-Ich giiltige Vorstellung eines objektiv Wirklichen
ubertragen wird auf die Vorstellung einer vom Subjekt des Erlebens im
gleichen Sinne unabhingigen Transzendenz. Dann nimlich wird alles Er-
leben von Transzendenz notwendig der bloflen Subjektivitit verdichtigt.
Heute kommen wir dazu, Kriterien der Giltigkeit dieser Erfahrungen in



Werk der Ubung —~ Geschenk der Gnade 371

ihrer besonderen Qualitat, in der Tiefe und Verwandlungskraft zu finden.
Wenn der Mensch den Einbruch der tberweltlichen Wirklichkeit erfah-
ren, das ihn in seiner Natur Uberschreitende als die thm selbst innewoh-
nende Weise eines unbedingten Seins gespiirt, ja als sein eigenes Lebens-
prinzip, sein Zentrum, sein eigenes Wesen erkannt hat, dann fiillt sich ihm
der Begriff Gnade mit einem neuen Sinn, und neue Aspekte tun sich auf fir
Fragen des Verhdltnisses von Ubung und Gnade. Gnade erscheint nun nicht
mehr nur als ein dem Menschen von auflen zukommendes Geschenk, son-
dern der Mensch erlebt das ihm eigene, in der Sicht seines Welt-Ichs ver-
borgene Wesen selbst als die ihm eingeborene Gnade: Daf} er das ist, was
er im Wesen ist, daf} er seiner selbst innezuwerden vermag als Kern, Ver-
heiflung und Auftrag, das ist gemessen an all dem, womit er sich in seinem
Welt-Ich zu miihen hat, Geschenk der Gnade! Sich dieses Gnadengeschen-
kes voll bewuflt zu werden, sich zu ihm hin zu 6ffnen und sich ihr gemaf}
und zum Dienst an dem in ihr anwesenden gottlichen Sein zu verwandeln,
ist hier die seiner Bestimmung gemifle Aufgabe. Sie zu erfiillen ist das
Werk der Ubung.

Werk der Ubung

Auf der Stufe, die durch die Seinserfahrung betreten wird und die um diese
Erfahrung und die Bezeugung des in ihr Erfahrenen kreist, bedeutet Ubung
etwas anderes als auf der Stufe des natiirlichen Menschen. Auf dieser be-
zieht sich Ubung immer auf eine Technik zur Erringung oder Bewzhrung
eines Konnens im Dienst einer Leistung, die als Tat oder Werk kraft
menschlichen Willens vollbracht, auch weltlicher Beurteilung und Bewer-
tung unterliegt. Auch ein mit viel Miithe, Verzicht, Opferwille und Selbst-
disziplin gewonnenes und gefestigtes moralisches Verhalten ist ein solches
Ubungsprodukt. All dieses ist integraler Bestandteil menschlichen Lebens,
aber zu dem, was Gnade fir den natirlichen Menschen bedeutet, gibt es
von hier aus keine Verbindung. Anders steht es fiir den initiatischen Men-
schen. Hier weisen Gnade und Ubung aufeinander hin, ja beriihren einan-
der. Denn Gnade ist hier wirklich wahrgenommene Gnade nur im Vollzug
der zu ihr hin und von ihr her verwandelnden Ubung; und Ubung ist hier
ernstzunehmende Ubung nur als Verwandlungsiibung zu einer Verfassung,
in der sich fortschreitend verwirklicht, was im Gnadengeschenk des Wesens
als Verheiflung und Auftrag angelegt ist: Der Mensch, der in seinem Welt-
Ich und in den Ordnungen seiner Welt Zeuge wird von dem ihm einge-
borenen lebendigen Wort. Die Ubung hat hier ihren Ursprung, die Quelle
ihre Kraft, ihre Richtungsbestimmtheit und ihre Legitimation in der Erfah-
rung des uns eingeborenen Wesens, also der Weise, wie wir selbst das



Karlfried Graf Diirceheim 372

Géttliche als in uns anwesend erfahren haben. Die Gnade des uns Einge-
borenen erscheint als Stimme des absoluten Gewissens, das uns unausweis-
lich zur Ubung aufruft, seiner immer mehr bewuflt zu werden. Weil
und insofern das, was wir im Wesen sind, durch die Weise, wie wir im
Welt-Ich Bewufitsein von etwas haben, am Innewerden verhindert wird,
geht es fiir den zu seinem Wesen Erwachten nun um die Entwicklung und
Festigung jenes ,instdndlichen® Bewuftseins, das dem Wesen gemifl und
in ihm zentriert ist.

Das Wesen ist kein etwas. Es kann nie Gegenstand werden. Bewufitwer-
den heifdt hier also auch nicht, etwas gegenstindlich in den Griff zu bekom-
men. Es bedeutet vielmehr: als ganzer Mensch eine Verfassung zu gewin-
nen, in der wir fiir das Unsagbare off en sind und in der ,,Gott wie durch ein
Tor ein und aus gehen kann“ in allem, was wir sehen und tun.

Fir den natiirlichen Menschen erfiillt und vollendet sich das Leben im
gesicherten Genuf} der Freuden dieser Welt und im selbstlosen Dienst an
dieser Welt, an Mitmensch, Werk und Gemeinschaft. Fiir den initiatischen
Menschen ist dies alles nicht ausgeschlossen. Es ist aber eingeschlossen auf
dem Weg zur Verwandlung zu einem Zeugen des Seins in diesem Dasein.
Leben, lieben und dienen in dieser Welt sind dann Felder der Bewihrung
im Dienst eines hoheren Seins, das nicht als geglaubte Wirklichkeit {iber
allem schwebt, sondern prisent ist im Erfahren einer besonderen Qualitit
alles Erlebens, in der Gegenwartigkeit eines iiberweltlichen Lebens, das
jenseits ist von Leben und Tod, eines Sinnes, der jenseits ist von Sinn und
Unsinn der Welt, und einer Geborgenheit, die jenseits ist von Geborgen-
heit und Verlassenheit in dieser Welt. Die erfahrene Dimension des Seins
ist nicht nur iibergegenstindlich, sondern auch iibergegensitzlich.

Der an die Grenzen seines Menschseinkonnens gelangte Mensch unserer
Zeit ist hellhorig geworden fir die ihn oft mitten im Alltag aus dieser Di-
mension erreichende Stimme. Sie ist dann immer getragen von einer hei-
ligméifligen Schwebung, die uns von woanders her anspricht und ruft. Viel
mehr Menschen, als wir ahnen, erfahren diese ganz plétzlich das ganze
Erleben durchdringende Qualitit des Numinosen, die sie aufhorchen 14fit.
Wenn es ihnen dann geschenkt wird — auch das ist Gnade —, wirklich hin-
zuhorchen und zu gehorchen, dann kann damit ein neues Leben beginnen,
zumindest eine Sehnsucht geweckt werden, die dem Leben eine neue Rich-
tung des Suchens gibt.

Es sind nicht immer nur die grofien Seinserfahrungen, die in spektaku-
lirer Weise den Menschen verwandeln, die am Anfang des initiatischen
Lebens stehen. Der Seinserfahrung, die blitzartig einschlagt und das Feld
des Lebens in einem neuen Licht aufleuchten 14ft, steht gegeniiber die an-
dere Moglichkeit eines langsamen, in vielen Kleinerfahrungen entstehen-



Werk der Ubung — Geschenk der Gnade 373

den Hineinwachsens in die andere Ebene. Wird diese aber erreicht, dann
geht es doch um einen Sprung, darin der Mensch sich seines neuen Standes
bewuft werden mufl. Mehr Menschen, als es selber wissen, gehdren schon
auf diese Stufe. Weil sie es aber nicht wissen und bewufltseinsmiflig in den
alten Ordnungen und Begriffen gefangen bleiben, trigt das neue Lebens-
feld keine Frucht. Um dies zu wissen, ist wichtig in einer Zeit, darin das
wohlgeordnete Leben aus den Fugen gerit. Das von so viel begrifflichen
Ordnungen, sozialen Wanden und technischen Geriisten verhinderte grofie
Leben quillt aus allen Ritzen hervor und dringt in neuen Weisen des Be-
wufltseins in uns ein. Die erste Ubung auf dem sich hier 6ffnenden Weg ist
das Organ zu entwickeln, das uns befdhigt, dies Geschehen zu bemerken
und das Numinose, dieses ewige Zeichen fiir das Hereinspielen des ganz
anderen, wahrzunehmen und ernst zu nehmen. Denn wichtiger als die in
Bildern und Begriffen darbietbaren Inhalte der Religion, ist diese, sie um-
spielende und allein legitimierende Qualitit des Numinosen. Die Bilder
und Begriffe dndern sich mit den Jahren, aber unverwandt und unveran-
dert tief und immer wieder in der gleichen Weise befreiend, beriihrt uns
diese unverwechselbare Qualitit, in der uns jenseits aller Bilder und Be-
griffe das Gottliche anspricht. Man kann sich zam Wahrnehmen und Ernst-
nehmen der Qualitit des Numinosen itben und damit lernen, sich dem zu
offnen, der in ihr und durch sie zu uns spricht.

So sollte auch der in unserer Zeit so problematisch gewordene Religions-
unterricht statt der Tendenz zum Rationalisieren und Popularisieren ent-
gegenzukommen, umgekehrt an den Sinn fiir das Numinose, d. h. das un-
populdre Geheimnis ankniipfen. Jedes Alter hat seine spezifischen Ansatz-
punkte und Vorstellungen. Das Wichtige aber ist die Qualitit des Nu-
minosen als solche. Wird sie betont, dann kann die ewige Quelle weiterflie-
fen, ganz unabhingig von den wechselnden Inhalten und Bildern, in
denen sie sich altersgemafl ertun.

Exerzitium und Wiederholung

So sehr sich auch ,,Ubungen® ihrem Sinne nach auf der initiatischen Ebene
von aller Ubung auf der natiirlichen unterscheiden — einen Faktor haben
sie gemeinsam: die Wiederholung.

Ubungen auf der natiirlichen Ebene dienen einem Konnen, sei es, dafl
dieses ein Werk, eine Tat oder auch eine moralische Leistung betrifft. Die
Ubung initiatischen Charakters dient einer Verwandlung im Sein. Mag
auch dazu ein Konnen Voraussetzung sein, der Sinn ist immer eine perso-
nale Verfassung, deren Bedingungen zu schaffen Aufgabe des Ubens ist.
Immer geht es dann um die Durchlissigkeit des Ubenden, um seine Trans-



Karlfried Graf Diirctheim 874

parenz fiir Transzendenz. Das gilt sowohl fiir die Ubung zur Erméglichung
einer Seinserfahrung wie zur Entwicklung und Festigung der ihr gemifien
Verfassung; denn eine Erleuchtung gibt noch keinen Erleuchteten; die
Ubung lauft —~ wenn auch anders gelagert — weiter.

Alles Uben besteht in der Wiederholung gleicher Vollziige, seien sie
Worte, Tone, Bewegungen u. a. In der Wiederholung wird etwas abge-
baut, das der gesuchten Verfassung im Wege steht (ausgefleischt), und et-
was, das sie ermoglicht, geférdert (eingefleischt).

» Wiederholung“ hat es schwer, sich als integraler Bestandteil geistlicher
Ubung durchzusetzen in einer Zeit, die, als Reaktion auf immer weiter-
greifende Manipulation durch die technisch organisierte Gesellschaft,
Spontaneitit sucht: Schépferisches Frkennen, Lieben, Gestalten, Handeln
— jetzt und hier, aus dem Augenblick heraus! Wiederholung als Mittel
religiéser Entwicklung hat es aber auch schwer, Anerkennung zu finden
im Widerspruch zu einer Auffassung, fiir die das im religisen Sinn We-
sentliche in der Einmaligkeit des Augenblicks personlicher Hingewandt-
heit zu Gott und in der Unvorhersehbarkeit seines Wirkens am Menschen
wurzelt. Doch gerade die Wiederholung als Einiibung bestimmter Haltun-
gen kann dazu helfen, die Bedingungen zu schaffen, die sowohl einer Spon-
taneitit aus der Tiefe wie dem Aufgeschlossensein fiir den immer einmali-
gen Einbruch des Géttlichen giinstig sind. Und noch ein Drittes steht heute
der Bereitschaft zur Wiederholung im Wege: daf alles Uben Disziplin er-
fordert. Das ist etwas, auf das eine Generation negativ reagiert, die anti-
autoritdr bis zur Feindseligkeit gegen jede Ordnung und jede Form emp-
findet. Denn Wiederholung als Prinzip des Ubens bedeutet freilich: immer
noch einmal etwas tun miissen, unabhingig von der augenblicklichen Be-
reitschaft oder Stimmung. Hier ist aber zu unterscheiden zwischen autono-
mer Disziplin, die einem freien Entschluf entspringt, darin sich der Mensch
der Autoritit seines eigenen Wesens unterwirft, und heteronomer Diszi-
plin, die aus dem Gehorsam gegeniiber einer dufleren Autoritit entsteht.
Dem Sinn der Ubung, der Transparenz, dient als unmittelbares Ziel die
Automatisierung eines Tuns, bzw. die dadurch mégliche Ausschaltung
jenes Ichs, das gegenstandlich fixiert, das Gekonnte immer noch einmal
macht und Sorge hat, dafl es nicht gelingt. Diese drei Momente, das gegen-
stindliche Feststellen und Festhalten, das eigenwillige Machen und die
Angst vor dem Versagen stehen dem Innewerden und Wirksamwerden
jener Wirklichkeit im Wege, die sich allem gegenstindlichen Fixieren ent-
zieht, nie gemacht werden kann und nur wirksam wird, wo der Mensch
mit seiner Weisheit und eigenen Wirkkraft zuriicktritt. Was aber geschieht
dort, was wird erfahren, wo das Ich zuriicktritt, ohne dafl der Mensch dabei
einschlaft?



Werk der Ubung — Geschenk der Gnade 375

Am Anfang aller religiosen Kulte stehen Tanz und Gesang in Gestalt
endloser Wiederholung rhythmischer Bewegungen und gleichen Tonfol-
gen. Solche Ubungen heben die eigenstindige, sich in ,Positionen® hal-
tende Daseins- und Bewufltseinsform des natiirlichen Menschen auf und
versetzen ihn in den besonderen Zustand eines Auflersichseins. Er gerit
heraus aus dem Ich, darin er sich als ein Eigener auf sich selbst gestellt hat
und vom anderen absetzt, und er gerit ekstatisch hinein in ein Umfassen-
deres, darin er sich losgelassen und ausgelassen in begliickender Weise zu-
gleich befreit und aufgehoben fiihlt. Wie in einem Taumel tragt es ihn
iiber die engen Grenzen seines gewohnlichen Horizontes hinaus und schenkt
ihm nicht nur den Kontakt mit einer anderen Dimension, sondern das Er-
leben, im Grunde in einer umfassenderen Wirklichkeit beheimatet zu sein,
in die er nun heimgekehrt ist. Ist solches Erleben nur primitiv? Und nur
dem primitiven Menschen zuginglich? Enthilt es nicht auch etwas, das ge-
rade den hochentwidckelten Menschen, insbesondere den in rationalen Ord-
nungen gefangenen oder mit seinen Konstruktionen verstiegenen Men-
schen anzieht? Ist nicht das, was ihn in seiner vermeintlichen Eigenstan-
digkeit hilt, etwas, das ihn von der Ureinheit trennt, zu der es ihn, weil
er ja in seinem Wesen unabdingbar an ihr teilhat, auch immer hinzieht?
Um so mehr wird dies der Fall sein, als der Mensch sich von ihr entfernt.
Und je mehr er sich seiner Urheimat entfremdet, um so tiefer und gewal-
tiger wird es ihn ergreifen, wenn er sich einmal wieder ganz ,hineinlassen®
kann. Dieses Hinein kann nun aber zweierlei bedeuten: Ein ,Hinab und
Zuriick“, also regressiven Charakter haben, oder aber ein ,Hinauf und
nach Vorn“, also progressive Bedeutung haben. Es kann den Charakter
haben eines Verschlungenwerdens durch das grofle Ur, das von der Welt
her gesehen ein Nichts ist, und darin alle Mannigfaltigkeit verschwindet,
oder ein Beriihrtwerden von der ungeschiedenen Fiille des Seins, die nach
Offenbarwerden in der Mannigfalt dringend, nun im Wesensglanz aller
Dinge aufleuchtet. Dies ist eine zur Beurteilung religiéser Erfahrung und
Ubung entscheidende Unterscheidung.

Wihrend der natiirliche, noch unentwickelte Mensch sich im Zustand
ekstatischen Auflersichseins in eine Prasenzweise des Seins zuriickfindet,
die ohnehin noch sein Leben mafigebend durchwittert und speist, fiir ihn
also noch ein legitimer ,Aufenthalt” sein kann, kann fiir den entwickelten,
insbesondere den initiatisch gerufenen Menschen das Verweilen im Ur einen
Riickfall und eine Treulosigkeit gegeniiber einer Stufe bedeuten, von der
er nicht mehr zuriickfallen darf. Aber was Riickfall erscheint, kann auch ein
»reculer pour sauter sein; denn es gibt eben die Erfahrung der Leere im
All-Einen als Wendepunkt zu einer vertieften Erfahrung des ,Vielen®.
In einem Fall 16st sich alle Gegenstidndlichkeit lediglich auf, und der



Karlfried Graf Diirckheim 376

Mensch wird als Bewufltseinswesen wie im besinnungslosen Rausch ein-
fach ausgeldscht. Im anderen Fall wird zwar das Umgreifende auch als ge-
genstandslos erlebt und von aller Gegenstindlichkeit und Gegensitzlich-
keit erlosend, aber nicht als die aller Differenzierung voraufgehende und
sie wiederverschlingende Ureinheit, sondern als Erfahrung der Prisenz
des All-Einen, das auch aller gegenstindlich erfahrenen Weltwirklichkeit
als schopferischer Grund zugrunde liegt. In dieser Weise kann das All-
Eine aber nur ins Innesein treten, wenn und insofern der Mensch die ihm
widersprechende Gegenstindlichkeit voll erfahren hat und sich nun be-
wuflt von ihr trennt, ohne daf sie aufhért, der gleichsam nachzitternde Hin-
tergrund seines jetzigen Erlebens zu sein. Dabei ist zu bemerken, daf} der
Mensch in sich selbst den Unterschied bzw. Gegensatz zwischen der dem
Welt-Ich gegenstindlich gegebenen Wirklichkeit einerseits und dem iiber-
gegenstandlichen und iibergegensitzlichen Wesen iiberhaupt nur erleben
kann, weil und insofern er in der Rolle des registrierenden Subjekts (fiir
das sich das eine vom anderen abhebt) als der Dritte, als Vertreter des
Ganzen, gegenwirtig ist, das sich als das eigentlich gemeinte Selbst nur in
der lebendigen Polaritit von Wesen und Welt-Ich erkennt, darlebt und er-
fillt. Solange er einfach nur mit der einen oder anderen Seite identifiziert
ist, wird ihm keine von beiden bewuf}t. Hier geht es aber gerade um das
Erwachen zu einer neuen Bewuftseinsstufe, in der vom potentiellen Selbst
her die Prisenz der anderen Dimension, die des Uberweltlichen, auf dem
Hintergrund der weltlichen erfahren wird.

Aulf initiatischer Ebene wird das All-Eine erfahren nicht nur als das er-
16sende, weibliche Ur, sondern in seinem ménnlich-schopferischen Aspekt.
Das Aufgenommen- und Aufgehobenwerden vom Ur kann erfahren wer-
den als das Miinden im Frieden der allumfangenden Grofien Mutter — fiir
eine bestimmte Stufe vielleicht das Hochsterreichbare. Fiir den zum Weg
Berufenen aber bedeutet es eine ihm auch gefihrliche Geborgenheit. Es
gibt das friedliche Ruhen, ja das scheinbar gottbezogene Einschlafen auf
dem Weg, das des Teufels, das heiflt eine Leistung des Widersachers ist.

Wenn es dem Menschen in der Ubung geschenkt ist, etwas von der ganz
anderen Dimension wirklich zu schmecken, und er aus der Versenkung zu-
riickkehrt, dann sind er und seine Welt verwandelt. Das Erwachen zum Ta-
gesbewufltsein ist dann kein erniichterndes Zuriickkehren aus einer Traum-
welt wie aus einem LSD-Trip, sondern eine neue Begliickung, denn die
Welt selbst hat einen neuen Glanz. Er sicht sie nicht mehr nur in der fla-
chen Erscheinung ihrer Gegenstandlichkeit, sondern transparent auf das ihr
innewohnende Wesen. Diese Schau gelingt nicht durch eine noch so diffe-
renzierende, liebevoll auf alle Einzelheiten eingehende Betrachtung der
Gegenstinde, wenn nicht das Auge selbst sich im Hindurch durch das Un-



Werk der Ubung — Geschenk der Gnade 371

gegenstindliche verwandelt hat. Wo aber in der Dunkelheit der gegen-
standslosen Leere das neue Auge aufging, tritt im Geschauten das Wesen
hervor. So fihrt solche Ubung letztlich nicht zar Verneinung und Ausschal-
tung der gegenstindlichen Welt, sondern dazu, sie in der iibergegenstind-
lichen ,aufzuheben®, das heifit praktisch, sie einzuheiligen. Und man ver-
steht von dem hier méglichen Frleben her den Satz des fortgeschrittenen
Buddhisten, daff Samsara und Nirwana im Grunde eins sind und dafl, wer
das noch nicht begriffen habe, offenbar noch nicht sehr weit ist. Dies ist
eine allgemeinmenschlich giiltige, eine bestimmte Stufe des Geistes aus-
zeichnende Erfahrung und Erkenntnis. Erst die Entscheidung, ob der
Mensch nun vollig in diesem iibergegensatzlichen Sein aufgehen und end-
giltig eingehen soll oder aufgrund seiner bewufiten Fithlung mit ihm die
Welt in ihrer Gegenstindlichkeit und Gegensitzlichkeit in einem vertief-
ten Sinn erkennen, lieben und gestalten darf und soll, unterscheidet Ost
und West.

In welcher Beziehung steht nun die Ubung im initiatischen Sinne zur
Gnade? Auch hier erweist sich Gnade als unabhingig vom Werk der
Ubung. Einmal ist das uns eingeborene Wesen, die Moglichkeit, seiner
innezuwerden, diesem Innewerden das Tor zu 6ffnen und ithm Vorschub zu
leisten, allem Uben vorgegeben. Zum anderen kann kein Uben, und wenn
es iber Jahre geht, das Erlebnis des Innewerdens oder Wirkens des We-
sens, das heillt weder das Erwachen zum Wesen noch sein Wirken erzwin-
gen, auch nicht die Fortdauer des mit seinem Erlebtwerden verbundenen
Glickszustandes gewéhrleisten. Auch von den grofiten Meistern des Zen,
wie z. B. Hakuin, wird berichtet, dal er zwar viele kleine, aber nur wenig
grofle Satori-Erlebnisse hatte.

Etwas anderes als die in einer groflen Seinserfahrung erfolgende Explo-
sion, die den Menschen fiir eine Weile ganz aufler sich setzt, sind die klei-
nen Seinsfithlungen, fir die der zum Wesen Erwachte sich in einem Aus-
mafle 6ffnen und offenhalten kann, dafl er — nicht nur wihrend der Ubung,
sondern auch im Alltag — immer 6fter in den Genufl der Wesensfithlung
gelangen kann. Endlich gibt es die linger wihrenden Zustinde der Gebor-
genheit im Wesen und der damit gegebenen Erhobenheit auf eine andere
Ebene des Seins. Solche Dauerzustinde werden den grofien Heiligen zuge-
schrieben, aber jeder treu Ubende kann damit rechnen, fiir kiirzere oder
lingere Zeiten in Zustinde vertiefter Transparenz zu gelangen.

Keine Ubung der Welt kann also die Gnadenerfahrung herbeizwingen.
Was aber die Ubung vermag, ist die Bedingungen vermehren, unter denen
die uns und allen Dingen innewohnende Transzendenz, das heifit Chri-
stus, das Wort, ins Bewufitsein treten kann. Und sind uns das innere Ohr
und Wesensauge einmal wirklich aufgegangen, dann gibt es die Ubung,



Karlfried Graf Diirdtheim 378

sie offenzuhalten und insbesondere in der Begegnung mit dem anderen
Menschen den ,inneren Sinn“ zu bewihren. Das Wort: ,Einander in
Christo zu begegnen“ hért dann auf, ein leerer Spruch oder eine blofle
Mahnung zu sein. Es bringt dann einfach zum Ausdruck, was wirklich ge-
schieht, dafl — wenn es erlaubt ist, dies zu sagen — sich Christus dann in
zwei Menschen selber begegnet. Und dies ist die Wurzel des unermef}-
lichen Gliickes tiefster personaler Begegnung.

Wiederholung und Meditation

Eine entscheidende Rolle spielt die Wiederholung in der Meditation dort,
wo darunter nicht nur die eingehende Betrachtung eines Gegenstandes,
sei es Ding, Bild oder Wort, verstanden wird, sondern eine Ubung zur
Verwandlung. Sinn der Wiederholung ist die Ausschaltung des gegen-
standlich gebundenen Ichs durch Automatisierung seiner Funktionen.
Dies erméglicht eine Préisenz aus dem Wesen, in der sich der Mensch dem
inneren Bewufltsein, das im Wesen griindet, 6ffnet. Auf diesem Prinzip
beruht auch in der japanischen Tradition die Ubung der Technik der
Kiinste des Kriegers sowohl wie die der Kiinstler, als Mittel zur Ent-
deckung und Befreiung des Wesens. Hier stellt der Ubende eine voll-
kommen gemeisterte Technik, das heifit sein vom Ich gereinigtes Konnen,
einer tieferen Kraft zur Verfiigung, die nun bewufit wird im Glanz seines
Erlebens und fiir ihn die meisterliche Tat vollbringt. Die Augenblicke, in
denen dieses wirklich gelingt, sind auch bei groflen Kénnern selten und
nicht voll in ihre Macht gegeben.

Spricht man im Hinblick auf solche Ubungspraxis von der Entstehung
eines gegenstandsfreien Innenbewufltseins, so meint man damit nichts
Réumliches. ,Ustliche Weisheit“, so sagt ein 6stlicher Meister, ,schaut
nach innen, westliches Wissen schaut nach auflen. Wenn man aber nach
innen schaut, wie man nach aufien schaut, das heifit gegenstindlich, macht
man aus dem Innen ein Auflen.” Hier diirfen wir hinzufiigen: Man sollte
lernen, nach auflen, also auf die Gegenstinde zu schauen, wie man nach
innen schauen sollte, also ungegenstdndlich, im Hinblick auf ihr iiber-
gegenstindliches Wesen. Dieses ist, das sei noch einmal gesagt, kein greif-
bares Etwas, sondern das, was als Antwort und Entsprechung zu einem
Offensein des Menschen erfahren wird, das heifit sich in Qualititen, Im-
pulsen und Michten bekundet, die die Grenzen des gewdhnlichen Ichs in
wundersamer Weise sprengen.

In aller Meditation, die sich der Wiederholung bedient, hat immer der
Atem eine wichtige Rolle gespielt. Der Atem ist in sich selbst eine sich
ewig wiederholende Verwandlungsbewegung. Wenn man ihn nicht nur



Werk der Ubung —~ Geschenk der Gnade 379

unbewufit ,physisch“ vollzieht als eine Bewegung des Kérpers, den man
hat, sondern personal iibt als eine Gebarde des Leibes, der man ist, kann
er zu einem Mittel der Verwandlung zu jener Offenheit hin werden, in
der dann das Wesen ins Innesein treten kann. Dann ist der Atem freilich
etwas anderes als ein Einziehen und Herauslassen von Luft. Er ist im
Ausatem, verstanden als Gebarde, ein Sich-Lassen und im Einatem
ein Sich-verwandelt-Zuriickempfangen. Genauer gesagt, im Ausatem ist
ein Sich-Loslassen und Sich-Hergeben, ein Sich-Niederlassen und Sich-
Hingeben und endlich ein Sich-Einswerdenlassen mit dem Grund, d.h.
Sich-Aufgeben, aus dem dann der Einatem — nicht gemacht, sondern zuge-
lassen — ein Sich-Zuriickempfangen bedeutet. Der, der aus der Tiefe des
Grundes wieder zu sich kommt, ist einer, der, wenn er die drei im Ausatem
enthaltenen Moglichkeiten wirklich vollzogen hat, nicht mehr ganz derselbe
ist, sondern im Sinne der Einswerdung mit dem Wesen durch jede Ubung
etwas verwandelt, d. h. etwas freier von seinem Ich, offener, etwas mehr
er selbst, mehr in der Kraft, mehr in seiner Form, mehr im Kontakt. Wenn
diese Ubung Tag um Tag wiederholt wird und ihre Formel zu einer For-
mel des Lebens wird, dann ist sie ein ,Werk®, das dem Wirken der ein-
geborenen Gnade in legitimer Weise entgegenkommt. Es ist also ein Mif3-
verstindnis, wenn diese Verwandlung wirkende Ubung nur als eine phy-
sische Voriibung angesehen wird, wahrend die eigentliche , christliche®
Ubung erst durch die Bezogenheit auf bestimmte Glaubensinhalte zu-
stande kommt. Vielmehr konnen und missen ,,Glaubensinhalte“ selbst
im Geist dieser Formel meditiert werden, und umgekehrt wirkt diese For-
mel, wenn sie richtig verstanden wird, aus sich selbst bereits im Sinn des
Glaubens — insbesondere, wo sich ein Christ ihrer bedient.

Die hier gegebene Formel ist die Grundformel aller Meditation, wann
und wo auch immer sie als Verwandlungsiibung gemacht wurde oder
gemacht wird. Uber ihre Bedeutung und Wirkkraft kann freilich nur
urteilen, wer sie einige Wochen téglich wenigstens eine halbe Stunde in
stiller Sammlung geiibt hat, bis sie in die Grundhaltung des Alltags ein-
geht. Dann ist ,jede Situation die beste aller Gelegenheiten®, besonders
freilich dort, wo der Tag Situationen mit téglich wiederkehrenden Bezii-
gen enthilt. Angefangen vom Kartoffelschilen und Geschirrwaschen der
Hausfrau tiber die immer gleichen Arbeitsbewegungen des Handwer-
kers oder Kiinstlers bis hin zum Wiederkehrenden im Zelebrieren der
Heiligen Messe — ist dann die ,giinstige Gelegenheit“ zur Bekundung der
anderen Dimension gegeben. Sie wird in und durch den Ubenden offen-
bar, ihn selbst vertiefend, begliidkend und erlésend und von ithm ausstrah-
lend als eine segenbringende Kraft; denn wie der Atem kann die Wieder-
holung alles ,Gekonnten“ der initiatischen Vertiefung dienen, voraus-



Karlfried Graf Diirckheim 380

gesetzt, dafl sie gesucht wird. In diesem Sinn ist auch der japanische Satz
zu verstehen: Damit etwas religiose Bedeutung gewinnen kann, miissen
nur zwei Bedingungen erfillt sein: Es muf} einfach sein und wiederhol-
bar. So z.B. in der geistlichen Praxis das Gehen, insbesondere das lang-
same Gehen, das Stehen, das Singen, das Sprechen, nicht nur, wo es im
Gebet, wie etwa im Jesus-Gebet oder im Rosenkranz von religidsen
Inhalten erfillt ist, ebenso aber auch der Vollzug technisch gemeisterter,

sich immer wiederholender Bewegung eines Handwerkers, eines Sport-
lers.

Wie in der als stille Versenkung geiibten Meditation, so fithrt auch in
aller meditativ vollzogenen Handlung die Befreiung der Wesenskraft
iiber das Erleben einer Bewufltseinsleere. Gemeint ist das Leersein von
allen im Welt-Ich gegriindeten Inhalten, seien es Bilder, Begriffe oder
auch emotionelle Impulse und Stimmungen. An der Forderung, diese
Leere zu gewinnen, entziindet sich leicht der Kampf um den Vorzug
gegenstindlicher oder ungegenstindlicher Meditation. Hier aber liegt
oft ein Miflverstdndnis vor: die Verwechslung des Unterschiedes 6stlicher
und westlicher Sinngebung mit dem Unterschied zweier ,, Techniken®, die
beide sowohl der einen als der anderen Sinngebung dienen kénnen. Es
gibt das Hinfinden zur Bewufitseinsleere durch das Mittel einer gegen-
stindlichen Meditation, z.B. durch das unverwandte Fixieren eines Ge-
genstandes, und es gibt das rechte Hinfinden zum tiefsten Sinn aller
Gegenstindlichkeit, d.h. zu threm Wesenskern erst kraft eines voraus-
gehenden Durchgangs durch eine Bewuftseinsleere, in der die trennende
Wand des im Gegenstindlichen Fixierten und formal Erstarrten einge-
schmolzen ist und das Wesen hervorkommt. Das Viele mufl schweigen,
damit das Eine, das nottut, spricht. Der Ton des géttlichen Seins klingt
uns ja aus allem entgegen. Die Frage ist nur, ob wir das Ohr haben, zu
hoéren, ob wir als Instrument so gestimmt sind, dafl wir ihn aus allem
heraushéren kénnen, und er in uns widerklingt. Ein Beispiel von Medita-
tion, die ganz bewufit auf das Leerwerden zielt, ist die Meditation im
Stile des Zen. Diese Form meditativer Praxis ist uns Abendldndern auch
dadurch besonders auf den Leib geschrieben, dafl der Leib als Medium
und Tempel des Geistes eine entscheidende Rolle spielt. Die Haltung des
Leibes wird selbst zum Symbol, d.h. zum zusammenfassenden Ausdruck
der gemeinten Bekundung des Wesens in der leibhaftigen Gestalt des
Ubenden. Im Leibe (nicht nur im Geiste), jetzt und hier, in der Form der
eigenen Individualitit von der weltunabhingigen Prisenz des Wesens
zu zeugen, ist dann das Ergebnis der ,ewigen Wiederholung® in einer
Meditation, von der her schliefilich der Alltag selbst zu einer unablissigen
meditativen Praxis werden kann.



Werk der Ubung — Geschenk der Gnade 381

Erst auf der Stufe, die sich dem Menschen durch die Erfahrung des
Seins 6ffnet, begreift er das Wort Christi: ,Mein Reich ist nicht von dieser
Welt.“ Denn in der Tat: Es scheint sich mit dieser Erfahrung, wenn der
Mensch sich in ihr verankert, alles umzukehren. Was negativ schien, wird
positiv. Was der natiirliche Mensch fiirchtet, wird nun angenommen und
begrilt. Was in der Tradition geheiligt erscheint, wird vielleicht ver-
lacht. Was als moralische Forderung unbedingt erschien, wird unter Um-
stinden in Frage gestellt. Was als Ungliick bezeichnet wurde, wird als
Segen erkannt. So erscheint der vom Sein Durchwirkte und nur ihm noch
Verantwortliche oft nicht mehr ganz normal. Er ist aus der gewohnlichen
Welt herausgeriickt, scheint ver-riickt zu sein, und das ist er ja auch!

Die gewaltigen Sitze von Christus, fiir den natiirlichen Menschen un-
begreiflich und erschreckend zugleich, werden nun erst verstandlich und
richtungweisend: ,Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu bringen, son-
dern das Schwert.“ ,Lasset die Toten ihre Toten begraben.“ Oder:
» Weib, was habe ich mit dir zu schaffen?“ u. a. Solche Sitze fordern die
unbedingte und gegebenenfalls riicksichtslose Loslosung des Menschen
von seiner Gemeinschaft, vom Kollektiv. Zur bloflen Ichlosigkeit im
Dienste an Mitmensch, Werk und Gemeinschaft tritt dann hinzu die For-
derung nach einem tieferen Ich, das im Wesen gegriindet, diesem allein
treu zu sein hat und sich im Zweifelsfall iiber die Forderungen der Ge-
meinschaft hinwegsetzt und auch Leiden in Kauf nimmt, wo der natiir-
liche Mensch sie vermeidet.

Der initiatische Mensch sieht das Wirken der Gnade nicht mehr allein
dort, wo etwas eintritt, das seinen Wiinschen entspricht und sein Welt-Ich
begliickt oder ihn in wunderbarer Weise aus einer Weltnot befreit. Er
vermutet es vielmehr schliefflich immer genau dort, wo er als das natiir-
liche Ich in seinen Erwartungen enttduscht wird. Drohende Vernichtung,
erfahrene Ungerechtigkeit und leidvolle Verlassenheit werden als Mittel
des Fortschreitens auf dem inneren Weg erkannt und — im Uben des
ewigen Stirb und Werde — auch anerkannt und angenommen. Statt nach
dem Trost zu verlangen, wird das Aushalten des nicht Aushaltbaren zur
Losung. In dem Mafle, als der Mensch dank dem Eingeben seines Ego
das Aufgehen des Wesens erfahren und sich in ihm gegriindet hat, wird
Leiden fiir ihn, statt ihn zu verbittern, zum Mittel des Reifens. Das Sich-
Uben im Ertragen des Leidens ist kein heroisches Opfer mehr. Es wird
zur Ubung, in der das Fiinklein, zur Flamme geworden, die Schlacken
ausgliht und einschmilzt, die den Kristall verbergen, der nun hervortre-
ten kann. Und im Werk der Ubung selbst erfiillt sich das Wirken der
Gnade.



Karlfried Graf Diirckheim 382

Zusammenfassung

Die Gnade, die fir den natiirlichen Menschen ein Geschenk ist, das ihm
von Gott-Auflen zufallt, ist fiir den initiatischen Menschen ein ihm zur
Bewufitwerdung gegebenes und aufgegebenes Gott-Innen, das Wesens-
Innen seiner selbst wie aller ihm auch gegenstindlich gegebener Welt-
Wirklichkeit. Wahrend sich beim natiirlichen Menschen das Werk der
Ubung auf eine physische oder psychische, auch moralische Leistung be-
schrinkt, die im Wiinschen und Wollen seines, auch wohlmeinenden,
Welt-Ichs griindet und daher nie an die géttliche Gnade heranreicht,
meint das Werk der Ubung fiir den initiatischen Menschen: sich der ihm
in Gestalt seines Wesens eingeborenen Gnade bewufit und ihr konform
zu werden. Konform, das bedeutet, threm Offenbarwerdenwollen ent-
sprechen kénnen, also transparent sein konnen, so dafl er sie vernehmen
kann und sie in ihm und durch ihn offenbar werden kann in seiner Welt.

Wihrend die Bewufitseinssicht des natiirlichen Menschen wegen ihrer
Tendenz zum Feststehenden und Uberdauernden (statisch) dem dynami-
schen, auf ewige Verwandlung zielenden Lebern widerspricht, wird fir
den initiatischen Menschen in seiner instindlichen Schau eben der
Werde-, Erlésungs- und Verwandlungsdrang aus dem Wesen zum Prin-
zip des Handelns und Erkennens, darin sich der Erkennende und das
Erkannte im Wesen, d.h. in Christo, wechselseitig begegnen und ent-
decken. Fiir den initiatischen Menschen steht im Verhidltnis von Werk
und Gnade nicht mehr gegeniiber das, was man geschenkt bekommt, und
das, was man macht; sondern das, was man unbewufit und dem Wesen
nach selber ist, und das, was kraft besonderer Ubung bewufitwerdend
zum Prinzip des Lebens und wahrhaft personaler Selbstverwirklichung
werden kann,





