
Werk der Übung - Geschenk der Gnade 363 

Weise als der universale Herr der Welt und der Geschichte zugleich auch 
ihr Gott ist. In der späteren Reflexion des Neuen Testaments, vor allem 
bei Paulus (vgl. den Kolosserbrief) wird die Schöpfung nicht mehr als Aus- 
gangspunkt für einen natürlichen Gottesbeweis gesehen, sondern als End- 
punkt eines Glaubensweges verstanden, der den universalen Heilswillen 
Gottes (extensiv) und die gnädige Liebe des Schöpfers (intensiv) bezeugt. 
Erst in diesem Augenblick erwacht ihrem Glauben die Verantwortung für 
die Welt als ganze. Aus einer kleinen, verängstigten Gemeinde, in Gefahr 
zur Sekte zu verkümmern, entsteht nun die universale Kirche und aus einem 
ängstlichen Glauben eine große mutige Hoffnung für die Welt. 

Werk der Übung - Geschenk der Gnade 

Gedanken eines Laien 

Karlfried Graf Dürckheim, Todtmoos 

Die Zeitschrift gibt im folgenden Beitrag einem der großen Vertreter 
östlicher und vom Osten (besonders Zen) beeinflußter Meditationsme- 
thoden und -intentionen das Wort. Es soll dasjenige, worüber heutzu- 
tage viele (auch Christen) sprechen, vorgestellt werden, und es soll - 
von kompetenter Hand - die Hintergrundsmetaphysik aufgezeigt 
werden, aus der die Meditationsübungen stammen. Aber schon hier sei 
vermerkt, daß Begriffe wie Gnade, Erlösung, Natur und Übernatur 
und weitere, in einem anderen Sinn gebraucht werden, als es in der 
(katholischen) theologischen Überlieferung der Fall ist. Sie müssen im 
Zusammenhang des Ganzen verstanden werden. Dazu kommt der 
•metaphysische" Hintergrund, der in der christlichen Überlieferung 
keineswegs neu ist, aber in ständiger dialogischer Spannung zur kirch- 
lichen Theologie stand. Ein zentraler Gesprächsgegenstand liegt in 
der Auffassung, nach der alles Geschöpf liehe, weil in dem All-Einen 
Gottes gründend, nicht nur den göttlichen Ursprung widerstrahlt, son- 
dern - trotz aller •Sünde" - mit diesem eins bleibt. Ob solche Rede- 
weise noch dem Wesensunterschied zwischen Schöpfer und Geschöpf 
gerecht wird? Das berühmte Wort des IV. Laterankonzils scheint an- 



Karlfried Graf Dürckheim 364 

der es zu sagen: •Von Schöpfer und Geschöpf kann keine Ähnlichkeit 
ausgesagt werden, ohne daß sie eine noch größere Unähnlichkeit zwi- 
schen Beiden einschlösse"; nodi deutlicher verkündet das I. Vatikani- 
sche Konzil Gott •als wirklich und wesentlich von der Welt verschie- 
den"! - Wir werden noch öfter auf das Thema eingehen. 

Friedrich Wulf SJ 

Seinserfahrung und Gnade 

Die im Religiösen zukunftsträchtige Generation unserer Zeit sucht zwei 
Dinge wiederzugewinnen, die in Vergessenheit oder in Mißkredit geraten 
sind: Die religiöse Urerfahrung und das Exerzitium. 

Wo das Glaubensleben in ehrwürdig versteinerten Formen versiegt, geht 
beides verloren. Heute wird es wieder gefunden und damit öffnen sich dem 
Verständnis aller Grundthemen der Religion neue Horizonte. Das gilt auch 
für die Frage nach dem Verhältnis zwischen dem Werk der Übung und dem 
Geschenk der Gnade. 

Wir sind heute Zeugen eines weltgeschichtlichen Ereignisses: Erstmalig 
öffnet sich die Menschheit des Westens auf breiter Front dem Ernstnehmen 
von Erfahrungen, deren Gehalt die Grenzen des natürlichen Bewußtseins 
überschreitet, die also einen transzendenten Charakter haben. Erlebnisse, 
die bisher als Privileg besonders Begabter und Beschenkter, der Mystiker, 
angesehen wurden, Erlebnisse, deren Bedeutung und deren Wahrheitsge- 
halt nur mit großer Zurückhaltung begegnet wurde - gewinnen mehr und 
mehr die Achtung und die Anerkennung einer Generation, die im Zeichen 
technischer Entwicklung menschlich in eine Sackgasse geraten, nach neuen 
Wegen der Sinngebung und Selbstverwirklichung sucht. Auch im Kreise 
der Verantwortlichen wächst die Einsicht, daß religiöses Leben sich nur aus 
den Quellen tiefster Erfahrungen erneuern kann. Ganz natürlich verbindet 
sich damit auch ein wachsendes Interesse an Übungen, die vielleicht die Be- 
dingungen für die Möglichkeit solcher Erfahrungen vermehren könnten 
und die darüber hinaus dem, der die Übung fortsetzt, eine persönliche Ent- 
wicklung ermöglichen, die der Verheißung und Verpflichtung entspricht, 
die in solchen Erfahrungen gegeben sind. 

In der Weise, wie das Eigenwirken des Menschen, das in der Kraft seines 
Willens und seiner Fähigkeiten mögliche Tun, dem Wirken der Gnade 
gegenübergestellt wird, als ein ihm von •ganz woandersher" zufließendes 
Geschenk, spiegelt sich eine bestimmte Vorstellung vom Verhältnis des 
Menschen zur Transzendenz und damit eine bestimmte Vorstellung vom 
Menschen überhaupt. So hat jede Religion, jede Theologie eine bestimmte 



Werk der Übung - Geschenk der Gnade 365 

Anthropologie zur Voraussetzung, deren Eigenart und Grenzen f reilidi oft 
nicht genügend bewußt sind. Es ist an der Zeit, daß die unserem religiösen 
Leben insbesondere auch unserer religiösen Erziehung und Führung zu- 
grunde liegende Anthropologie bisher scheu respektierte Grenzen durch- 
bricht und einer Auffassung zusätzlichen Einlaß gewährt, die die bisherige 
Grenzziehung zwischen Mensch und Transzendenz korrigiert. 

Bisher liegt der Begriff der Gnade in der Regel einer Vorstellung vom 
Menschen zugrunde, die auf den sogenannten •natürlichen" Menschen be- 
schränkt ist, dessen Selbstbewußtsein und dessen ernst zu nehmende Wirk- 
lichkeitssicht allein auf der Identifikation mit seinem Welt-Ich aufruht, das 
aus seinem Ich-Stand immer das andere, d. h. alles Erlebte als Gegen- 
stand fixiert, und wo die Welt, insofern sie Wirklichkeit hat, als eine kon- 
zipiert wird, die sich gegenständlich gibt. Ohne Gegenstand ist das Ich gar 
nicht existent. Wo dem Menschen im Bewußtsein ausschließlich diese duali- 
stische Grundstruktur zugeschrieben wird, kann auch alles, was nur der 
Möglichkeit nach Wirklichkeit hat, nur als ein •Gegenüber" gedacht wer- 
den. Alles andere ist notwendig •nur subjektiv". Hier kann dann auch das 
Wirken der Gnade ganz selbstverständlich nur im Aspekt eines dualistisch 
zu verstehenden Verhältnisses von Gott und Mensch gesehen werden. Aber 
diese bei uns vorherrschende Vorstellung vom nur ichzentrierten und damit 
dualistisch angelegten Bewußtseinswesen Mensch und dem damit gegebe- 
nen Verhältnis zur Transzendenz enthält nur die halbe Wahrheit und ist 
nicht die einzig mögliche. Sie ist vielmehr die Vorstellung, die einer be- 
stimmten Stufe des menschlichen Geistes entspricht, einer Stufe, die von 
den Fortgeschrittenen unserer Zeit nicht mehr als die einzig mögliche und 
einzig anzuerkennende angesehen wird - mag auch die dieser Stufe zuge- 
hörige Wirklichkeitssicht immer auch noch von dem Menschen mitgelebt 
werden müssen, der im Grunde schon über sie hinausgewachsen ist und der 
schon als für ihn maßgebend andere Erfahrungen kennt als diejenigen, in 
denen das, was als wirklich anzuerkennen ist, immer nur gegenständlichen 
Charakter hat. 

Eine nicht voreingenommene Erörterung des Verhältnisses zwischen 
Übung und Gnade muß in jeder Betrachtung von Grundproblemen des 
menschlichen Lebens davon ausgehen, daß der Mensch auf dem Weg zur 
Vollperson verschiedene Entwicklungsstufen durchläuft. Der entscheidende 
Entwicklungssprung erfolgt mit der •initiatischen" Erfahrung der imma- 
nenten Transzendenz, also mit dem Durchbruch zum •Wesen". So müssen, 
wie auch im Hinblick auf andere Grundthemen menschlicher Möglichkeiten, 
für das Verhältnis von Übung und Gnade mindestens zwei Stufen des 
menschlichen Geistes unterschieden werden. Wir nennen sie die •natür- 
liche" und die •initiatische" Stufe. Auf der initiatischen Stufe existiert der 



Karlfried Graf Dürckheim 366 

Mensch nicht allein im Hinblick auf die objektiven Inhalte - Tatsachen und 
Werte seiner gegenständlich wahrgenommenen Welt. Obwohl er auch 
immer noch in dieser Welt lebt, existiert er aus dem übergegenständlichen 
Gehalt von Erfahrungen, in denen er in sich selbst etwas ihn •Überwälti- 
gendes" erfahren hat, etwas, das ihn irgendwann einmal unabweislich zu- 
tiefst getroffen und ihn auf eine andere Stufe gehoben oder zumindest ge- 
rufen und damit verwandelt hat. Mit solchen Erfahrungen gewinnt der 
Mensch, vorausgesetzt, daß er sie ernst nimmt und ihnen treu bleibt, eine 
neue Stufe des Menschseins, von der her alles ein neues Gesicht und einen 
anderen Sinn gewinnt. So auch das Verhältnis zur Transzendenz und darin 
eingebettet das Problem der Gnade. 

Es ist schmerzlich aber wahr, daß wir im Westen noch um die Anerken- 
nung der religiösen Bedeutung des Durchbruchs zu einer Geiststufe höherer 
Ordnung kämpfen müssen, die seit Urzeiten das A und O fernöstlicher 
Wegführung ist, und um die zu wissen auch heute noch selbstverständ- 
liches Tun der in der Tradition Stehenden, der Wissenden ist. Ich gebe 
hierfür ein Beispiel aus meiner Japanzeit. 

Ich besuchte - es war im Januar 1941 - den Altmeister des Shin-Buddhis- 
mus und Lehrer an der kaiserlichen Universität Tokio, Prof. Anesaki, mit 
folgender Frage: •Wie spiegelt sich die Lehre des Shin-Buddhismus im Er- 
leben seiner Anhänger?" Die Lehre geht zurück auf die Legende vom 
Mönch Amida, der nach unendlichen Wiedergeburten endlich die Stufe 
erreicht hatte, auf der er am Ende seines Lebens für immer eingehen durfte 
ins Nirvana. Aber an der Schwelle des Paradieses verzichtet er darauf; 
denn ergriffen von unendlichem Mitleid für die leidenden Menschen be- 
schließt er, nicht eher •einzugehen", als die letzte der Kreaturen erlöst sei. 
Seither wirkt er auf Erden seinem Versprechen gemäß. Der Kult derer, die 
an ihn glauben, besteht in einer ununterbrochenen Wiederholung der gro- 
ßen Dankesformel •Namu Amida Butsu" (Dank sei dir heiliger Buddha). 
Vom Gründer der Sekte, Kobodaishi wird gesagt, er habe sie siebzigtau- 
sendmal am Tage gesprochen. Ein im Zeichen der Bezeugung und dieser 
Dankbarkeit geführtes, ganz und gar von dieser Formel durchwirktes Le- 
ben läßt den gläubig Übenden hoffen, daß ihm die durch Amida gewirkte 
Erlösung einmal wirklich zuteil werde. 

Auf meine Frage, die also weder auf die Lehre noch auf den Kult, son- 
dern auf das Erleben des Shinbuddhismus zielte, antwortete Anesaki ohne 
Zögern wie folgt: •Es versteht sich von selbst, daß meine Antwort auf Ihre 
Frage eine grundsätzlich andere sein wird, je nach dem es sich um einen 
Menschen handelt, der die Seinserfahrung gehabt hat, oder um einen, der 
sie noch nicht gehabt hat. In diesem letzteren Fall ist Amida der Name eines 
heiligen Mannes, der gelebt hat und der die Erlösertat für uns Menschen 



Werk der Übung - Geschenk der Gnade 367 

vollbracht hat und immer weiter vollbringt. Im ersten Fall ist Amida- ganz 
unabhängig davon, ob es auch der Name einer historischen Figur ist oder 
nicht - ein Wort zur Bezeichnung des uns innewohnenden Prinzips, in wel- 
chem wir niemals •nicht-erlöst" waren; und die Aufgabe des Menschen ist 
es, sich in immer fortschreitendem Maße dieses Prinzips bewußt zu werden 
und aus ihm heraus seine Weltbedingtheit zu überwachsen." 

Was hier in der Aussage Prof. Anesakis mit so großer Selbstverständ- 
lichkeit ausgesprochen wird, hat für den Menschen des Westens, aber ins- 
besondere auch für den gläubigen Christen, zunächst etwas Überraschendes, 
wenn nicht Befremdendes. Denn könnte oder müßte er es konsequenter- 
weise nicht so übersetzen: •Für den, der es erfahren hat, ist ,Christus' ein 
Wort zur Bezeichnung eines Prinzips, in welchem er niemals nicht erlöst 
war und dessen sich bewußt zu werden - wozu Jesu Christi Lehre, Leben 
und Tod ihn befähigt und befreit haben -, seine eigentliche Bestimmung 
ist"? Wäre das wirklich so erschreckend? Eins ist gewiß: Es ist an der Zeit, 
daß auch wir die beiden Ebenen, von denen hier die Rede ist, ernstnehmen 
und lernen, auch das Verhältnis von Werk und Gnade im Hinblick auf die 
beiden Gesichtsfelder zu sehen, die sich hier auftun. 

Wo der Mensch in seiner Ganzheit allein in seinem Welt-Ich zentriert ist, 
von dem her gesehen •objektive" Wirklichkeit nur hat, was er gegenständ- 
lich feststellen und begreifen kann, gerechtfertigt nur ist, was den objek- 
tiven Werten des Schönen, Wahren und Guten entspricht, und der Mensch 
sich schon vollendet, wo er im selbstlosen Dienst an Werk, Mitmensch und 
Gemeinschaft aufgeht- da leitet er das Erleben einer als Gnade empfunde- 
nen Erfahrung natürlicherweise von einem göttlichen Ursprung ab, der 
außerhalb alles Menschlichen liegt und ihn in einer Weise beschenkt, die 
nichts mit persönlichem Verdienst, eigenem Bemühen oder persönlicher 
Entwicklung zu tun hat. Kein Werk der Übung hat letztlich etwas mit dem 
Geschenk der Gnade zu tun. Auch die Tugenden - Früchte des Verzichtes 
und Produkte des Gehorsams gegenüber dem Gesetz - haben keinen Ein- 
fluß auf das, was der ferne und nur in seiner Ferne zugleich nahe Gott dem 
Menschen zugedacht hat. Freilich, etwas gibt es da noch, was für diese wie 
für alle Stufen zu beachten von Wichtigkeit ist: Der Mensch kann erken- 
nen, daß und in welchem Maße er in seinem Eigensinn und Eigenwillen 
verstockt ist und dem Wirken der Gnade verschlossen. Und er kann sich 
dann auch bemühen, sich ihrem Wirken, vor allem im Gebet und in einer 
von Glaube, Hoffnung und Liebe erfüllten Lebenshaltung, mehr und mehr 
zu öffnen. Ist solches Gebet, solche Haltung, wenn sie durchgehalten wer- 
den, kein Werk der Übung? Hier gibt es also doch etwas, wo die Übung des 
Menschen und die ihn beschenkende Gnade aufeinander hinweisen und 
einander berühren. 



Karlfried Graf Dürckheim 368 

Mit dem für unsere Zeit kennzeichnenden Ernstnehmen dessen, was uns 
in Seinserfahrungen aufgeht, öffnet sich das Tor zu einer erweiterten Vor- 
stellung von dem, was zur Ganzheit des Menschen gehört, zu einer Anthro- 
pologie, die die Grenzen der bisher herrschenden überschreitet. In diesen 
Erfahrungen kann uns aufgehen, daß das Übernatürlich-Überweltliche 
nicht erst außerhalb des Menschen zu suchen ist, sondern daß der Kern des 
Menschen etwas ist, das ihn in seiner natürlichen, d. h. weltbedingten Per- 
sönlichkeitsnatur überschreitet. Die den •himmlischen Ursprung" des Men- 
schen verkörpernde, unbedingte Seite des Menschen war bisher für die mei- 
sten nur eine Sache des etwas für •wahr" haltenden Glaubens. Warum 
man dem, was uns in den tiefsten Erfahrungen bewegt, keine Realität zu- 
billigte, hat viele Gründe. Jedenfalls aber wurzelt die Abwertung solcher 
Erfahrungen als •nur subjektiv" in der Verabsolutierung einer Sicht und 
Auffassung von Wirklichkeit, die, im gegenständlichen Bewußtsein wur- 
zelnd, in ihren Kategorien und Ordnungen keinen Platz für das schlecht- 
weg Ungegenständliche hat, also eigentlich gar nicht zuständig ist zur Beur- 
teilung von transzendenten Erfahrungen. Heute ist aber die Zeit gekom- 
men, die hier mitspielenden Tabus zu beseitigen und als Zentrum des le- 
benden, leidenden, suchenden, liebenden, kurz des wirklichen Menschen 
selbst ein •Unbedingtes, Übermenschliches, Überwältigendes" anzuerken- 
nen, das das Fassungsvermögen des Ichs und den Horizont seiner Weit- 
sicht überschreitet; denn auch mit seinem Unbewußten gehört dieses Ich 
dem Bedingten an und ist also möglicher Gegenstand der traditionellen 
Psychologie. Das uns in den Seinserfahrungen von innen her ergreifende 
Unbedingte, das alle Ordnung des Ichs überschreitet, sie oft genug einfach 
umwirft, ist aber von metapsychischem Charakter. Aber eben dies ist unser 
eigenes tiefstes Wesen. Unter dem Wesen eines Menschen ist hier also ver- 
standen: Die Weise, in der das unbedingte göttliche Sein in individueller 
Weise in ihm anwesend ist und in ihm und durch ihn offenbar werden 
möchte in der Welt. Das Welt-Ich und die Tatsachen und Ordnungen sei- 
ner Welt dagegen sind Weisen, in denen das Wesen sich, wo diese sich ver- 
härten, ebensosehr verbirgt als bekundet. 

Die Erkenntnis und die Einlösung der Spannung zwischen Welt-Ich und 
Wesen bildet das Grundthema des menschlichen Lebens. Um es angehen zu 
können, muß aber das Bestehen dieser Gegensatzspannung erkannt sein. 

Die Erfahrungen, mit denen das Wesen in das Bewußtsein des Menschen 
einbricht, sind vielfältiger Natur. Angefangen von einem vom Unerfahre- 
nen meist nicht beachteten, von der Qualität des Numinosen erfüllten 
hauchzarten Angerührtsein, bis hin zu den gewaltigen Einbrüchen der 
Transzendenz, die den Menschen schlagartig aus der Gefangenschaft sei- 



Werk der Übung - Geschenk der Gnade 369 

nes Welt-Ichs befreien, gibt es die Seinserfahrung und Seinsfühlung in un- 
endlich vielen Formen und Graden der Tiefe. Am eindeutigsten und über- 
zeugendsten sind gewiß diejenigen, in denen eine der Grundnöte des 
menschlichen Lebens von einem Augenblick zum andern verschwindet: die 
Angst vor dem Tod, die Verzweiflung am Absurden, die Trostlosigkeit der 
Verlassenheit. Blitzartig und unabweislich kann da etwas erfahren werden, 
was gar nichts mehr mit dem zu tun hat, ja nicht von dem berührt wird, was 
in der Welt Tod, Sinnwidrigkeit und Verlassenheit genannt wird. Die 
ganz andere hier einbrechende - besser gesagt in uns aufbrechende - Di- 
mension kann aber auch urplötzlich ohne alle akute Not, also nicht als Er- 
lösung aus einer Not, sondern in unendlicher Beglückung als eine in uns 
aufblühende Verheißung erfahren werden. Mit einem Schlage hat alles, all 
das also auch, das uns als weltliche Gegenständlichkeit umgibt, einen völlig 
anderen Sinn, ist Erscheinungsform eines in ihr Erscheinenden, ist etwas, 
darin sich ein ungegenständliches Wesen verbirgt, das sich als das Unbe- 
dingte hier in einer nur bedingten Weise offenbart und zugleich verbirgt. 
Ebenso weiß aber auch der, der von seiner Seinserfahrung beschenkt wird, 
fortan, daß er selbst in seinem bedingten Welt-Ich im •Grunde", d. h. in 
seinem Wesen, etwas ganz anderes, d. h. ein ganz anderer ist, von dem in 
der Welt zu zeugen aber seine eigentliche Aufgabe ist. Denn in diesen 
Seinserfahrungen, deren Legitimität sich in einer unverwechselbaren 
Qualität, in einer durch sie bewirkten Strahlung, vor allem aber in der 
durch sie hervorgerufenen oder eingeleiteten Verwandlung ausweist, er- 
fährt der Mensch nicht nur eine Befreiung aus den Weltnöten seines Ichs, 
sondern - und dies ist ein entscheidendes Kriterium ihrer Gültigkeit - eine 
neue Verpflichtung. Er erfährt die Geburt eines neuen Gewissens. Er ver- 
nimmt einen Ruf. Er hört wirklich das ihm •eingeborene Wort", dem er 
nun zu antworten hat. Dieses Erwachen zu seinem Wesen - erlebt als Be- 
freiung vom Bann der Bedingtheiten und als Ruf und unabweisliche Ver- 
pflichtung - ist die •Einweihung", das initiatische Erlebnis in Gestalt eines 
Aufgehens des Tores zu dem uns innewohnenden Geheimnis. Und mit die- 
sem Ereignis steht der Mensch auf einer anderen Stufe. 

Wer einmal die Seinserfahrung gehabt hat und ihr entspricht, steht auf 
einer anderen Stufe. Er hat in der Hierarchie einen anderen Rang. Das 
hat nichts damit zu tun, daß wir vor Gott •alle gleich" sind und bleiben. Zu 
denen zu gehören, die in besonderer Weise berufen sind, ist ein Geschenk, 
das auch in seiner Verpflichtung mit Demut zu tragen ist. Demut bedeutet ja 
nicht nur, nicht mehr scheinen zu wollen, als man ist, sondern sich auch nicht 
für weniger geben zu dürfen, als man vom Wesen her ist und erfahren hat, 
insbesondere als Verpflichtung sich selbst und anderen gegenüber. Wo 
einem Menschen das Wesen aufgeht und ihm damit eine neue Sicht der 



Kar I fried Graf Dürckheim 370 

Welt geschenkt wird (•Alles Sichtbare ist ein in einen Geheimniszustand 
erhobenes Unsichtbares", Novalis), werden die alte Sicht, die in ihr gewach- 
senen Ordnungen und Traditionen, den Menschen in seiner Welt und sein 
Verhältnis zu Gott zu sehen, nicht einfach ausgeschaltet, sondern in einem 
größeren Gesichtskreis aufgehoben und damit in einem tieferen Sinne er- 
füllbar. Die neue Sicht erschließt ihren esoterischen Sinn. Dieser ist ja auch, 
recht verstanden, nie das Ergebnis einer vertiefenden •Deutung" gegebe- 
ner Lehren und Tatsachen, die im Gewand rational verständlicher Aussa- 
gen mindestens ebensoviel verbergen als offenbaren. 

Das größte Geschenk, das dem Menschen in einer echten Seinserfahrung 
zuteil wird, ist ein neues Bewußtwerden. Weil und sofern er in der Seins- 
erfahrung ein anderer wird, sieht er fortan anders und auch anderes. Die 
gegenständlich gegebene und ihm aufgegebene Welt hört zwar nicht auf, 
gegenständlich dazusein, aber in ihrer Gegenständlichkeit wird als ihr 
eigentlicher Kern etwas Übergegenständliches erschaut, auf das der 
Mensch in existentieller Weise nur ansprechen und antworten kann (reden 
tun heute viele darüber), wenn er es in sich selbst wahr- und enstgenom- 
men hat. •Ist das Aug' nicht sonnenhaft, die Sonne kann es nicht erken- 
nen". Von dem neuen Bewußtsein her gibt es auch erst den existentiellen 
Zugang zu höheren Welten. So sehr auch ein Mensch sich bemühen mag, 
sich mit seinem natürlichen Bewußtsein zu höheren Dimensionen hinzu- 
strecken, es wird vergeblich sein, denn alles bleibt ja doch in den Gren- 
zen und Ordnungen des alten Gesichtsfeldes befangen. Gewinnt der 
Mensch aber das in seinem Wesen gegründete inständliche Bewußtsein, 
dann werden ihm auch die kleinsten unter den bekannten Dingen der Welt 
neu erscheinen, und in der Hülle des Altbekannten tut sich das Geheimnis 
des ewig Unbekannten auf. Das Wesensauge erschaut in der Begegnung, 
insbesondere in dem anderen Menschen, das Wesen im anderen. Im Inne- 
sein des Wesens wird das uns bislang allbeherrschende, aus allem einen 
Gegenstand machende Medium transparent. Auf dem Hintergrund seiner 
trennenden Funktion wird jetzt das von ihm verhüllte transzendente We- 
sen offenbar, das sich nunmehr im Erlebenden selber begegnet. Solange 
dagegen das, was als Transzendenz gesucht oder geglaubt wird, nur mit 
dem natürlichen Bewußtsein anvisiert wird, wird es sich immer nur in 
Aspekten zeigen, die den Charakter und die Ordnungen des uns von ihm 
trennenden Bewußtseins spiegeln. Verhängnisvoll wirkt sich das dort aus, 
wo die für das Welt-Ich gültige Vorstellung eines objektiv Wirklichen 
übertragen wird auf die Vorstellung einer vom Subjekt des Erlebens im 
gleichen Sinne unabhängigen Transzendenz. Dann nämlich wird alles Er- 
leben von Transzendenz notwendig der bloßen Subjektivität verdächtigt. 
Heute kommen wir dazu, Kriterien der Gültigkeit dieser Erfahrungen in 



Werk der Übung-Geschenk der Gnade 371 

ihrer besonderen Qualität, in der Tiefe und Verwandlungskraft zu finden. 
Wenn der Mensch den Einbruch der überweltlichen Wirklichkeit erfah- 
ren, das ihn in seiner Natur Überschreitende als die ihm selbst innewoh- 
nende Weise eines unbedingten Seins gespürt, ja als sein eigenes Lebens- 
prinzip, sein Zentrum, sein eigenes Wesen erkannt hat, dann füllt sich ihm 
der Begriff Gnade mit einem neuen Sinn, und neue Aspekte tun sich auf für 
Fragen des Verhältnisses von Übung und Gnade. Gnade erscheint nun nicht 
mehr nur als ein dem Menschen von außen zukommendes Geschenk, son- 
dern der Mensch erlebt das ihm eigene, in der Sicht seines Welt-Ichs ver- 
borgene Wesen selbst als die ihm eingeborene Gnade: Daß er das ist, was 
er im Wesen ist, daß er seiner selbst innezuwerden vermag als Kern, Ver- 
heißung und Auftrag, das ist gemessen an all dem, womit er sich in seinem 
Welt-Ich zu mühen hat, Geschenk der Gnade! Sich dieses Gnadengeschen- 
kes voll bewußt zu werden, sich zu ihm hin zu öffnen und sich ihr gemäß 
und zum Dienst an dem in ihr anwesenden göttlichen Sein zu verwandeln, 
ist hier die seiner Bestimmung gemäße Aufgabe. Sie zu erfüllen ist das 
Werk der Übung. 

Werk der Übung 

Auf der Stufe, die durch die Seinserfahrung betreten wird und die um diese 
Erfahrung und die Bezeugung des in ihr Erfahrenen kreist, bedeutet Übung 
etwas anderes als auf der Stufe des natürlichen Menschen. Auf dieser be- 
zieht sich Übung immer auf eine Technik zur Erringung oder Bewährung 
eines Könnens im Dienst einer Leistung, die als Tat oder Werk kraft 
menschlichen Willens vollbracht, auch weltlicher Beurteilung und Bewer- 
tung unterliegt. Auch ein mit viel Mühe, Verzicht, Opferwille und Selbst- 
disziplin gewonnenes und gefestigtes moralisches Verhalten ist ein solches 
Ubungsprodukt. All dieses ist integraler Bestandteil menschlichen Lebens, 
aber zu dem, was Gnade für den natürlichen Menschen bedeutet, gibt es 
von hier aus keine Verbindung. Anders steht es für den initiatischen Men- 
schen. Hier weisen Gnade und Übung aufeinander hin, ja berühren einan- 
der. Denn Gnade ist hier wirklich wahrgenommene Gnade nur im Vollzug 
der zu ihr hin und von ihr her verwandelnden Übung; und Übung ist hier 
ernstzunehmende Übung nur als Verwandlungsübung zu einer Verfassung, 
in der sich fortschreitend verwirklicht, was im Gnadengeschenk des Wesens 
als Verheißung und Auftrag angelegt ist: Der Mensch, der in seinem Welt- 
Ich und in den Ordnungen seiner Welt Zeuge wird von dem ihm einge- 
borenen lebendigen Wort. Die Übung hat hier ihren Ursprung, die Quelle 
ihre Kraft, ihre Richtungsbestimmtheit und ihre Legitimation in der Erfah- 
rung des uns eingeborenen Wesens, also der Weise, wie wir selbst das 



Karlfried Graf Dürckheim 372 

Göttliche als in uns anwesend erfahren haben. Die Gnade des uns Einge- 
borenen erscheint als Stimme des absoluten Gewissens, das uns unausweis- 
lich zur Übung aufruft, seiner immer mehr bewußt zu werden. Weil 
und insofern das, was wir im Wesen sind, durch die Weise, wie wir im 
Welt-Ich Bewußtsein von etwas haben, am Innewerden verhindert wird, 
geht es für den zu seinem Wesen Erwachten nun um die Entwicklung und 
Festigung jenes •inständlichen" Bewußtseins, das dem Wesen gemäß und 
in ihm zentriert ist. 

Das Wesen ist kein etwas. Es kann nie Gegenstand werden. Bewußtwer- 
den heißt hier also auch nicht, etwas gegenständlich in den Griff zu bekom- 
men. Es bedeutet vielmehr: als ganzer Mensch eine Verfassung zu gewin- 
nen, in der wir für das Unsagbare offen sind und in der •Gott wie durch ein 
Tor ein und aus gehen kann" in allem, was wir sehen und tun. 

Für den natürlichen Menschen erfüllt und vollendet sich das Leben im 
gesicherten Genuß der Freuden dieser Welt und im selbstlosen Dienst an 
dieser Welt, an Mitmensch, Werk und Gemeinschaft. Für den initiatischen 
Menschen ist dies alles nicht ausgeschlossen. Es ist aber eingeschlossen auf 
dem Weg zur Verwandlung zu einem Zeugen des Seins in diesem Dasein. 
Leben, lieben und dienen in dieser Welt sind dann Felder der Bewährung 
im Dienst eines höheren Seins, das nicht als geglaubte Wirklichkeit über 
allem schwebt, sondern präsent ist im Erfahren einer besonderen Qualität 
alles Erlebens, in der Gegenwärtigkeit eines überweltlichen Lebens, das 
jenseits ist von Leben und Tod, eines Sinnes, der jenseits ist von Sinn und 
Unsinn der Welt, und einer Geborgenheit, die jenseits ist von Geborgen- 
heit und Verlassenheit in dieser Welt. Die erfahrene Dimension des Seins 
ist nicht nur übergegenständlich, sondern auch übergegensätzlich. 

Der an die Grenzen seines Menschseinkönnens gelangte Mensch unserer 
Zeit ist hellhörig geworden für die ihn oft mitten im Alltag aus dieser Di- 
mension erreichende Stimme. Sie ist dann immer getragen von einer hei- 
ligmäßigen Schwebung, die uns von woanders her anspricht und ruft. Viel 
mehr Menschen, als wir ahnen, erfahren diese ganz plötzlich das ganze 
Erleben durchdringende Qualität des Numinosen, die sie aufhorchen läßt. 
Wenn es ihnen dann geschenkt wird - auch das ist Gnade -, wirklich hin- 
zuhorchen und zu gehorchen, dann kann damit ein neues Leben beginnen, 
zumindest eine Sehnsucht geweckt werden, die dem Leben eine neue Rich- 
tung des Suchens gibt. 

Es sind nicht immer nur die großen Seinserfahrungen, die in spektaku- 
lärer Weise den Menschen verwandeln, die am Anfang des initiatischen 
Lebens stehen. Der Seinserfahrung, die blitzartig einschlägt und das Feld 
des Lebens in einem neuen Licht aufleuchten läßt, steht gegenüber die an- 
dere Möglichkeit eines langsamen, in vielen Kleinerfahrungen entstehen- 



Werk der Übung - Geschenk der Gnade 373 

den Hineinwachsens in die andere Ebene. Wird diese aber erreicht, dann 
geht es doch um einen Sprung, darin der Mensch sich seines neuen Standes 
bewußt werden muß. Mehr Menschen, als es selber wissen, gehören schon 
auf diese Stufe. Weil sie es aber nicht wissen und bewußtseinsmäßig in den 
alten Ordnungen und Begriffen gefangen bleiben, trägt das neue Lebens- 
feld keine Frucht. Um dies zu wissen, ist wichtig in einer Zeit, darin das 
wohlgeordnete Leben aus den Fugen gerät. Das von so viel begrifflichen 
Ordnungen, sozialen Wänden und technischen Gerüsten verhinderte große 
Leben quillt aus allen Ritzen hervor und drängt in neuen Weisen des Be- 
wußtseins in uns ein. Die erste Übung auf dem sich hier öffnenden Weg ist 
das Organ zu entwickeln, das uns befähigt, dies Geschehen zu bemerken 
und das Numinose, dieses ewige Zeichen für das Hereinspielen des ganz 
anderen, wahrzunehmen und ernst zu nehmen. Denn wichtiger als die in 
Bildern und Begriffen darbietbaren Inhalte der Religion, ist diese, sie um- 
spielende und allein legitimierende Qualität des Numinosen. Die Bilder 
und Begriffe ändern sich mit den Jahren, aber unverwandt und unverän- 
dert tief und immer wieder in der gleichen Weise befreiend, berührt uns 
diese unverwechselbare Qualität, in der uns jenseits aller Bilder und Be- 
griffe das Göttliche anspricht. Man kann sich zum Wahrnehmen und Ernst- 
nehmen der Qualität des Numinosen üben und damit lernen, sich dem zu 
öffnen, der in ihr und durch sie zu uns spricht. 

So sollte auch der in unserer Zeit so problematisch gewordene Religions- 
unterricht statt der Tendenz zum Rationalisieren und Popularisieren ent- 
gegenzukommen, umgekehrt an den Sinn für das Numinose, d. h. das un- 
populäre Geheimnis anknüpfen. Jedes Alter hat seine spezifischen Ansatz- 
punkte und Vorstellungen. Das Wichtige aber ist die Qualität des Nu- 
minosen als solche. Wird sie betont, dann kann die ewige Quelle weiterflie- 
ßen, ganz unabhängig von den wechselnden Inhalten und Bildern, in 
denen sie sich altersgemäß ertun. 

Exerzitium und Wiederholung 

So sehr sich auch •Übungen" ihrem Sinne nach auf der initiatischen Ebene 
von aller Übung auf der natürlichen unterscheiden - einen Faktor haben 
sie gemeinsam: die Wiederholung. 

Übungen auf der natürlichen Ebene dienen einem Können, sei es, daß 
dieses ein Werk, eine Tat oder auch eine moralische Leistung betrifft. Die 
Übung initiatischen Charakters dient einer Verwandlung im Sein. Mag 
auch dazu ein Können Voraussetzung sein, der Sinn ist immer eine perso- 
nale Verfassung, deren Bedingungen zu schaffen Aufgabe des Ubens ist. 
Immer geht es dann um die Durchlässigkeit des Übenden, um seine Trans- 



Karl fried Graf Dürckheim 374 

parenz für Transzendenz. Das gilt sowohl für die Übung zur Ermöglichung 
einer Seinserfahrung wie zur Entwicklung und Festigung der ihr gemäßen 
Verfassung; denn eine Erleuchtung gibt noch keinen Erleuchteten; die 
Übung läuft - wenn auch anders gelagert - weiter. 

Alles Üben besteht in der Wiederholung gleicher Vollzüge, seien sie 
Worte, Töne, Bewegungen u. a. In der Wiederholung wird etwas abge- 
baut, das der gesuchten Verfassung im Wege steht (ausgefleischt), und et- 
was, das sie ermöglicht, gefördert (eingefleischt). 

•Wiederholung" hat es schwer, sich als integraler Bestandteil geistlicher 
Übung durchzusetzen in einer Zeit, die, als Reaktion auf immer weiter- 
greifende Manipulation durch die technisch organisierte Gesellschaft, 
Spontaneität sucht: Schöpferisches Erkennen, Lieben, Gestalten, Handeln 
- jetzt und hier, aus dem Augenblick heraus! Wiederholung als Mittel 
religiöser Entwicklung hat es aber auch schwer, Anerkennung zu finden 
im Widerspruch zu einer Auffassung, für die das im religiösen Sinn We- 
sentliche in der Einmaligkeit des Augenblicks persönlicher Hingewandt- 
heit zu Gott und in der Unvorhersehbarkeit seines Wirkens am Menschen 
wurzelt. Doch gerade die Wiederholung als Einübung bestimmter Haltun- 
gen kann dazu helfen, die Bedingungen zu schaffen, die sowohl einer Spon- 
taneität aus der Tiefe wie dem Aufgeschlossensein für den immer einmali- 
gen Einbruch des Göttlichen günstig sind. Und noch ein Drittes steht heute 
der Bereitschaft zur Wiederholung im Wege: daß alles Üben Disziplin er- 
fordert. Das ist etwas, auf das eine Generation negativ reagiert, die anti- 
autoritär bis zur Feindseligkeit gegen jede Ordnung und jede Form emp- 
findet. Denn Wiederholung als Prinzip des Übens bedeutet freilich: immer 
noch einmal etwas tun müssen, unabhängig von der augenblicklichen Be- 
reitschaft oder Stimmung. Hier ist aber zu unterscheiden zwischen autono- 
mer Disziplin, die einem freien Entschluß entspringt, darin sich der Mensch 
der Autorität seines eigenen Wesens unterwirft, und heteronomer Diszi- 
plin, die aus dem Gehorsam gegenüber einer äußeren Autorität entsteht. 
Dem Sinn der Übung, der Transparenz, dient als unmittelbares Ziel die 
Automatisierung eines Tuns, bzw. die dadurch mögliche Ausschaltung 
jenes Ichs, das gegenständlich fixiert, das Gekonnte immer noch einmal 
macht und Sorge hat, daß es nicht gelingt. Diese drei Momente, das gegen- 
ständliche Feststellen und Festhalten, das eigenwillige Machen und die 
Angst vor dem Versagen stehen dem Innewerden und Wirksamwerden 
jener Wirklichkeit im Wege, die sich allem gegenständlichen Fixieren ent- 
zieht, nie gemacht werden kann und nur wirksam wird, wo der Mensch 
mit seiner Weisheit und eigenen Wirkkraft zurücktritt. Was aber geschieht 
dort, was wird erfahren, wo das Ich zurücktritt, ohne daß der Mensch dabei 
einschläft? 



Werk der Übung - Geschenk der Gnade 375 

Am Anfang aller religiösen Kulte stehen Tanz und Gesang in Gestalt 
endloser Wiederholung rhythmischer Bewegungen und gleichen Tonfol- 
gen. Solche Übungen heben die eigenständige, sich in •Positionen" hal- 
tende Daseins- und Bewußtseinsform des natürlichen Menschen auf und 
versetzen ihn in den besonderen Zustand eines Außersichseins. Er gerät 
heraus aus dem Ich, darin er sich als ein Eigener auf sich selbst gestellt hat 
und vom anderen absetzt, und er gerät ekstatisch hinein in ein Umfassen- 
deres, darin er sich losgelassen und ausgelassen in beglückender Weise zu- 
gleich befreit und aufgehoben fühlt. Wie in einem Taumel trägt es ihn 
über die engen Grenzen seines gewöhnlichen Horizontes hinaus und schenkt 
ihm nicht nur den Kontakt mit einer anderen Dimension, sondern das Er- 
leben, im Grunde in einer umfassenderen Wirklichkeit beheimatet zu sein, 
in die er nun heimgekehrt ist. Ist solches Erleben nur primitiv? Und nur 
dem primitiven Menschen zugänglich? Enthält es nicht auch etwas, das ge- 
rade den hochentwickelten Menschen, insbesondere den in rationalen Ord- 
nungen gefangenen oder mit seinen Konstruktionen verstiegenen Men- 
schen anzieht? Ist nicht das, was ihn in seiner vermeintlichen Eigenstän- 
digkeit hält, etwas, das ihn von der Ureinheit trennt, zu der es ihn, weil 
er ja in seinem Wesen unabdingbar an ihr teilhat, auch immer hinzieht? 
Um so mehr wird dies der Fall sein, als der Mensch sich von ihr entfernt. 
Und je mehr er sich seiner Urheimat entfremdet, um so tiefer und gewal- 
tiger wird es ihn ergreifen, wenn er sich einmal wieder ganz •hineinlassen" 
kann. Dieses Hinein kann nun aber zweierlei bedeuten: Ein •Hinab und 
Zurück", also regressiven Charakter haben, oder aber ein •Hinauf und 
nach Vorn", also progressive Bedeutung haben. Es kann den Charakter 
haben eines Verschlungenwerdens durch das große Ur, das von der Welt 
her gesehen ein Nichts ist, und darin alle Mannigfaltigkeit verschwindet, 
oder ein Berührtwerden von der ungeschiedenen Fülle des Seins, die nach 
Offenbarwerden in der Mannigfalt drängend, nun im Wesensglanz aller 
Dinge aufleuchtet. Dies ist eine zur Beurteilung religiöser Erfahrung und 
Übung entscheidende Unterscheidung. 

Während der natürliche, noch unentwickelte Mensch sich im Zustand 
ekstatischen Außersichseins in eine Präsenzweise des Seins zurückfindet, 
die ohnehin noch sein Leben maßgebend durchwittert und speist, für ihn 
also noch ein legitimer •Aufenthalt" sein kann, kann für den entwickelten, 
insbesondere den initiatisch gerufenen Menschen das Verweilen im Ur einen 
Rückfall und eine Treulosigkeit gegenüber einer Stufe bedeuten, von der 
er nicht mehr zurückfallen darf. Aber was Rückfall erscheint, kann auch ein 
•reculer pour sauter" sein; denn es gibt eben die Erfahrung der Leere im 
All-Einen als Wendepunkt zu einer vertieften Erfahrung des •Vielen". 
In einem Fall löst sich alle Gegenständlichkeit lediglich auf, und der 



Karlfried Graf Dürdcheim 376 

Mensch wird als Bewußtseinswesen wie im besinnungslosen Rausch ein- 
fach ausgelöscht. Im anderen Fall wird zwar das Umgreifende auch als ge- 
genstandslos erlebt und von aller Gegenständlichkeit und Gegensätzlich- 
keit erlösend, aber nicht als die aller Differenzierung voraufgehende und 
sie wiederverschlingende Ureinheit, sondern als Erfahrung der Präsenz 
des All-Einen, das auch aller gegenständlich erfahrenen Weltwirklichkeit 
als schöpferischer Grund zugrunde liegt. In dieser Weise kann das All- 
Eine aber nur ins Innesein treten, wenn und insofern der Mensch die ihm 
widersprechende Gegenständlichkeit voll erfahren hat und sich nun be- 
wußt von ihr trennt, ohne daß sie aufhört, der gleichsam nachzitternde Hin- 
tergrund seines jetzigen Erlebens zu sein. Dabei ist zu bemerken, daß der 
Mensch in sich selbst den Unterschied bzw. Gegensatz zwischen der dem 
Welt-Ich gegenständlich gegebenen Wirklichkeit einerseits und dem über- 
gegenständlichen und übergegensätzlichen Wesen überhaupt nur erleben 
kann, weil und insofern er in der Rolle des registrierenden Subjekts (für 
das sich das eine vom anderen abhebt) als der Dritte, als Vertreter des 
Ganzen, gegenwärtig ist, das sich als das eigentlich gemeinte Selbst nur in 
der lebendigen Polarität von Wesen und Welt-Ich erkennt, darlebt und er- 
füllt. Solange er einfach nur mit der einen oder anderen Seite identifiziert 
ist, wird ihm keine von beiden bewußt. Hier geht es aber gerade um das 
Erwachen zu einer neuen Bewußtseinsstufe, in der vom potentiellen Selbst 
her die Präsenz der anderen Dimension, die des Überweltlichen, auf dem 
Hintergrund der weltlichen erfahren wird. 

Auf initiatischer Ebene wird das All-Eine erfahren nicht nur als das er- 
lösende, weibliche Ur, sondern in seinem männlich-schöpferischen Aspekt. 
Das Aufgenommen- und Auf gehobenwerden vom Ur kann erfahren wer- 
den als das Münden im Frieden der allumfangenden Großen Mutter - für 
eine bestimmte Stufe vielleicht das Höchsterreichbare. Für den zum Weg 
Berufenen aber bedeutet es eine ihm auch gefährliche Geborgenheit. Es 
gibt das friedliche Ruhen, ja das scheinbar gottbezogene Einschlafen auf 
dem Weg, das des Teufels, das heißt eine Leistung des Widersachers ist. 

Wenn es dem Menschen in der Übung geschenkt ist, etwas von der ganz 
anderen Dimension wirklich zu schmecken, und er aus der Versenkung zu- 
rückkehrt, dann sind er und seine Welt verwandelt. Das Erwachen zum Ta- 
gesbewußtsein ist dann kein ernüchterndes Zurückkehren aus einer Traum- 
welt wie aus einem LSD-Trip, sondern eine neue Beglückung, denn die 
Welt selbst hat einen neuen Glanz. Er sieht sie nicht mehr nur in der fla- 
chen Erscheinung ihrer Gegenständlichkeit, sondern transparent auf das ihr 
innewohnende Wesen. Diese Schau gelingt nicht durch eine noch so diffe- 
renzierende, liebevoll auf alle Einzelheiten eingehende Betrachtung der 
Gegenstände, wenn nicht das Auge selbst sich im Hindurch durch das Un- 



Werk der Übung - Geschenk der Gnade 377 

gegenständliche verwandelt hat. Wo aber in der Dunkelheit der gegen- 
standslosen Leere das neue Auge aufging, tritt im Geschauten das Wesen 
hervor. So führt solche Übung letztlich nicht zur Verneinung und Ausschal- 
tung der gegenständlichen Welt, sondern dazu, sie in der übergegenständ- 
lichen •aufzuheben", das heißt praktisch, sie einzuheiligen. Und man ver- 
steht von dem hier möglichen Erleben her den Satz des fortgeschrittenen 
Buddhisten, daß Samsara und Nirwana im Grunde eins sind und daß, wer 
das noch nicht begriffen habe, offenbar noch nicht sehr weit ist. Dies ist 
eine allgemeinmenschlich gültige, eine bestimmte Stufe des Geistes aus- 
zeichnende Erfahrung und Erkenntnis. Erst die Entscheidung, ob der 
Mensch nun völlig in diesem übergegensätzlichen Sein aufgehen und end- 
gültig eingehen soll oder aufgrund seiner bewußten Fühlung mit ihm die 
Welt in ihrer Gegenständlichkeit und Gegensätzlichkeit in einem vertief- 
ten Sinn erkennen, lieben und gestalten darf und soll, unterscheidet Ost 
und West. 

In welcher Beziehung steht nun die Übung im initiatischen Sinne zur 
Gnade? Auch hier erweist sich Gnade als unabhängig vom Werk der 
Übung. Einmal ist das uns eingeborene Wesen, die Möglichkeit, seiner 
innezuwerden, diesem Innewerden das Tor zu öffnen und ihm Vorschub zu 
leisten, allem Üben vorgegeben. Zum anderen kann kein Üben, und wenn 
es über Jahre geht, das Erlebnis des Innewerdens oder Wirkens des We- 
sens, das heißt weder das Erwachen zum Wesen noch sein Wirken erzwin- 
gen, auch nicht die Fortdauer des mit seinem Erlebtwerden verbundenen 
Glückszustandes gewährleisten. Auch von den größten Meistern des Zen, 
wie z. B. Hakuin, wird berichtet, daß er zwar viele kleine, aber nur wenig 
große Satori-Erlebnisse hatte. 

Etwas anderes als die in einer großen Seinserfahrung erfolgende Explo- 
sion, die den Menschen für eine Weile ganz außer sich setzt, sind die klei- 
nen Seinsfühlungen, für die der zum Wesen Erwachte sich in einem Aus- 
maße öffnen und offenhalten kann, daß er - nicht nur während der Übung, 
sondern auch im Alltag - immer öfter in den Genuß der Wesensfühlung 
gelangen kann. Endlich gibt es die länger währenden Zustände der Gebor- 
genheit im Wesen und der damit gegebenen Erhobenheit auf eine andere 
Ebene des Seins. Solche Dauerzustände werden den großen Heiligen zuge- 
schrieben, aber jeder treu Übende kann damit rechnen, für kürzere oder 
längere Zeiten in Zustände vertiefter Transparenz zu gelangen. 

Keine Übung der Welt kann also die Gnadenerfahrung herbeizwingen. 
Was aber die Übung vermag, ist die Bedingungen vermehren, unter denen 
die uns und allen Dingen innewohnende Transzendenz, das heißt Chri- 
stus, das Wort, ins Bewußtsein treten kann. Und sind uns das innere Ohr 
und Wesensauge einmal wirklich aufgegangen, dann gibt es die Übung, 



Karlfried. Graf Dürckheim 378 

sie offenzuhalten und insbesondere in der Begegnung mit dem anderen 
Menschen den •inneren Sinn" zu bewähren. Das Wort: •Einander in 
Christo zu begegnen" hört dann auf, ein leerer Spruch oder eine bloße 
Mahnung zu sein. Es bringt dann einfach zum Ausdrude, was wirklich ge- 
schieht, daß - wenn es erlaubt ist, dies zu sagen - sich Christus dann in 
zwei Menschen selber begegnet. Und dies ist die Wurzel des unermeß- 
lichen Glückes tiefster personaler Begegnung. 

Wiederholung und Meditation 

Eine entscheidende Rolle spielt die Wiederholung in der Meditation dort, 
wo darunter nicht nur die eingehende Betrachtung eines Gegenstandes, 
sei es Ding, Bild oder Wort, verstanden wird, sondern eine Übung zur 
Verwandlung. Sinn der Wiederholung ist die Ausschaltung des gegen- 
ständlich gebundenen Ichs durch Automatisierung seiner Funktionen. 
Dies ermöglicht eine Präsenz aus dem Wesen, in der sich der Mensch dem 
inneren Bewußtsein, das im Wesen gründet, öffnet. Auf diesem Prinzip 
beruht auch in der japanischen Tradition die Übung der Technik der 
Künste des Kriegers sowohl wie die der Künstler, als Mittel zur Ent- 
deckung und Befreiung des Wesens. Hier stellt der Übende eine voll- 
kommen gemeisterte Technik, das heißt sein vom Ich gereinigtes Können, 
einer tieferen Kraft zur Verfügung, die nun bewußt wird im Glanz seines 
Erlebens und für ihn die meisterliche Tat vollbringt. Die Augenblicke, in 
denen dieses wirklich gelingt, sind auch bei großen Könnern selten und 
nicht voll in ihre Macht gegeben. 

Spricht man im Hinblick auf solche Übungspraxis von der Entstehung 
eines gegenstandsfreien Innenbewußtseins, so meint man damit nichts 
Räumliches, •östliche Weisheit", so sagt ein östlicher Meister, •schaut 
nach innen, westliches Wissen schaut nach außen. Wenn man aber nach 
innen schaut, wie man nach außen schaut, das heißt gegenständlich, macht 
man aus dem Innen ein Außen." Hier dürfen wir hinzufügen: Man sollte 
lernen, nach außen, also auf die Gegenstände zu schauen, wie man nach 
innen schauen sollte, also ungegenständlich, im Hinblick auf ihr über- 
gegenständliches Wesen. Dieses ist, das sei noch einmal gesagt, kein greif- 
bares Etwas, sondern das, was als Antwort und Entsprechung zu einem 
Offensein des Menschen erfahren wird, das heißt sich in Qualitäten, Im- 
pulsen und Mächten bekundet, die die Grenzen des gewöhnlichen Ichs in 
wundersamer Weise sprengen. 

In aller Meditation, die sich der Wiederholung bedient, hat immer der 
Atem eine wichtige Rolle gespielt. Der Atem ist in sich selbst eine sich 
ewig wiederholende Verwandlungsbewegung. Wenn man ihn nicht nur 



Werk der Übung • Geschenk der Gnade 379 

unbewußt •physisch" vollzieht als eine Bewegung des Körpers, den man 
hat, sondern personal übt als eine Gebärde des Leibes, der man ist, kann 
er zu einem Mittel der Verwandlung zu jener Offenheit hin werden, in 
der dann das Wesen ins Innesein treten kann. Dann ist der Atem freilich 
etwas anderes als ein Einziehen und Herauslassen von Luft. Er ist im 
Ausatem, verstanden als Gebärde, ein Sich-Lassen und im Einatem 
ein Sich-verwandelt-Zurückempfangen. Genauer gesagt, im Ausatem ist 
ein Sich-Loslassen und Sich-Hergeben, ein Sich-Niederlassen und Sich- 
Hingeben und endlich ein Sich-Einswerdenlassen mit dem Grund, d.h. 
Sich-Aufgeben, aus dem dann der Einatem - nicht gemacht, sondern zuge- 
lassen - ein Sich-Zurückempfangen bedeutet. Der, der aus der Tiefe des 
Grundes wieder zu sich kommt, ist einer, der, wenn er die drei im Ausatem 
enthaltenen Möglichkeiten wirklich vollzogen hat, nicht mehr ganz derselbe 
ist, sondern im Sinne der Einswerdung mit dem Wesen durch jede Übung 
etwas verwandelt, d. h. etwas freier von seinem Ich, offener, etwas mehr 
er selbst, mehr in der Kraft, mehr in seiner Form, mehr im Kontakt. Wenn 
diese Übung Tag um Tag wiederholt wird und ihre Formel zu einer For- 
mel des Lebens wird, dann ist sie ein •Werk", das dem Wirken der ein- 
geborenen Gnade in legitimer Weise entgegenkommt. Es ist also ein Miß- 
verständnis, wenn diese Verwandlung wirkende Übung nur als eine phy- 
sische Vorübung angesehen wird, während die eigentliche •christliche" 
Übung erst durch die Bezogenheit auf bestimmte Glaubensinhalte zu- 
stande kommt. Vielmehr können und müssen •Glaubensinhalte" selbst 
im Geist dieser Formel meditiert werden, und umgekehrt wirkt diese For- 
mel, wenn sie richtig verstanden wird, aus sich selbst bereits im Sinn des 
Glaubens - insbesondere, wo sich ein Christ ihrer bedient. 

Die hier gegebene Formel ist die Grundformel aller Meditation, wann 
und wo auch immer sie als Verwandlungsübung gemacht wurde oder 
gemacht wird. Über ihre Bedeutung und Wirkkraft kann freilich nur 
urteilen, wer sie einige Wochen täglich wenigstens eine halbe Stunde in 
stiller Sammlung geübt hat, bis sie in die Grundhaltung des Alltags ein- 
geht. Dann ist •jede Situation die beste aller Gelegenheiten", besonders 
freilich dort, wo der Tag Situationen mit täglich wiederkehrenden Bezü- 
gen enthält. Angefangen vom Kartoffelschälen und Geschirrwaschen der 
Hausfrau über die immer gleichen Arbeitsbewegungen des Handwer- 
kers oder Künstlers bis hin zum Wiederkehrenden im Zelebrieren der 
Heiligen Messe - ist dann die •günstige Gelegenheit" zur Bekundung der 
anderen Dimension gegeben. Sie wird in und durch den Übenden offen- 
bar, ihn selbst vertiefend, beglückend und erlösend und von ihm ausstrah- 
lend als eine segenbringende Kraft; denn wie der Atem kann die Wieder- 
holung alles •Gekonnten" der initiatischen Vertiefung dienen, voraus- 



Karlfried Graf Dürckheim 380 

gesetzt, daß sie gesucht wird. In diesem Sinn ist auch der japanische Satz 
zu verstehen: Damit etwas religiöse Bedeutung gewinnen kann, müssen 
nur zwei Bedingungen erfüllt sein: Es muß einfach sein und wiederhol- 
bar. So z. B. in der geistlichen Praxis das Gehen, insbesondere das lang- 
same Gehen, das Stehen, das Singen, das Sprechen, nicht nur, wo es im 
Gebet, wie etwa im Jesus-Gebet oder im Rosenkranz von religiösen 
Inhalten erfüllt ist, ebenso aber auch der Vollzug technisch gemeisterter, 
sich immer wiederholender Bewegung eines Handwerkers, eines Sport- 
lers. 

Wie in der als stille Versenkung geübten Meditation, so führt auch in 
aller meditativ vollzogenen Handlung die Befreiung der Wesenskraft 
über das Erleben einer Bewußtseinsleere. Gemeint ist das Leersein von 
allen im Welt-Ich gegründeten Inhalten, seien es Bilder, Begriffe oder 
auch emotionelle Impulse und Stimmungen. An der Forderung, diese 
Leere zu gewinnen, entzündet sich leicht der Kampf um den Vorzug 
gegenständlicher oder ungegenständlicher Meditation. Hier aber liegt 
oft ein Mißverständnis vor: die Verwechslung des Unterschiedes östlicher 
und westlicher Sinngebung mit dem Unterschied zweier •Techniken", die 
beide sowohl der einen als der anderen Sinngebung dienen können. Es 
gibt das Hinfinden zur Bewußtseinsleere durch das Mittel einer gegen- 
ständlichen Meditation, z. B. durch das unverwandte Fixieren eines Ge- 
genstandes, und es gibt das rechte Hinfinden zum tiefsten Sinn aller 
Gegenständlichkeit, d.h. zu ihrem Wesenskern erst kraft eines voraus- 
gehenden Durchgangs durch eine Bewußtseinsleere, in der die trennende 
Wand des im Gegenständlichen Fixierten und formal Erstarrten einge- 
schmolzen ist und das Wesen hervorkommt. Das Viele muß schweigen, 
damit das Eine, das nottut, spricht. Der Ton des göttlichen Seins klingt 
uns ja aus allem entgegen. Die Frage ist nur, ob wir das Ohr haben, zu 
hören, ob wir als Instrument so gestimmt sind, daß wir ihn aus allem 
heraushören können, und er in uns widerklingt. Ein Beispiel von Medita- 
tion, die ganz bewußt auf das Leerwerden zielt, ist die Meditation im 
Stile des Zen. Diese Form meditativer Praxis ist uns Abendländern auch 
dadurch besonders auf den Leib geschrieben, daß der Leib als Medium 
und Tempel des Geistes eine entscheidende Rolle spielt. Die Haltung des 
Leibes wird selbst zum Symbol, d. h. zum zusammenfassenden Ausdruck 
der gemeinten Bekundung des Wesens in der leibhaftigen Gestalt des 
Übenden. Im Leibe (nicht nur im Geiste), jetzt und hier, in der Form der 
eigenen Individualität von der weltunabhängigen Präsenz des Wesens 
zu zeugen, ist dann das Ergebnis der •ewigen Wiederholung" in einer 
Meditation, von der her schließlich der Alltag selbst zu einer unablässigen 
meditativen Praxis werden kann. 



Werk der Übung - Geschenk der Gnade 381 

Erst auf der Stufe, die sich dem Menschen durch die Erfahrung des 
Seins öffnet, begreift er das Wort Christi: •Mein Reich ist nicht von dieser 
Welt." Denn in der Tat: Es scheint sich mit dieser Erfahrung, wenn der 
Mensch sich in ihr verankert, alles umzukehren. Was negativ schien, wird 
positiv. Was der natürliche Mensch fürchtet, wird nun angenommen und 
begrüßt. Was in der Tradition geheiligt erscheint, wird vielleicht ver- 
lacht. Was als moralische Forderung unbedingt erschien, wird unter Um- 
ständen in Frage gestellt. Was als Unglück bezeichnet wurde, wird als 
Segen erkannt. So erscheint der vom Sein Durchwirkte und nur ihm noch 
Verantwortliche oft nicht mehr ganz normal. Er ist aus der gewöhnlichen 
Welt herausgerückt, scheint ver-rückt zu sein, und das ist er ja auch! 

Die gewaltigen Sätze von Christus, für den natürlichen Menschen un- 
begreiflich und erschreckend zugleich, werden nun erst verständlich und 
richtungweisend: •Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu bringen, son- 
dern das Schwert." •Lasset die Toten ihre Toten begraben." Oder: 
•Weib, was habe ich mit dir zu schaffen?" u. a. Solche Sätze fordern die 
unbedingte und gegebenenfalls rücksichtslose Loslösung des Menschen 
von seiner Gemeinschaft, vom Kollektiv. Zur bloßen Ichlosigkeit im 
Dienste an Mitmensch, Werk und Gemeinschaft tritt dann hinzu die For- 
derung nach einem tieferen Ich, das im Wesen gegründet, diesem allein 
treu zu sein hat und sich im Zweifelsfall über die Forderungen der Ge- 
meinschaft hinwegsetzt und auch Leiden in Kauf nimmt, wo der natür- 
liche Mensch sie vermeidet. 

Der initiatische Mensch sieht das Wirken der Gnade nicht mehr allein 
dort, wo etwas eintritt, das seinen Wünschen entspricht und sein Welt-Ich 
beglückt oder ihn in wunderbarer Weise aus einer Weltnot befreit. Er 
vermutet es vielmehr schließlich immer genau dort, wo er als das natür- 
liche Ich in seinen Erwartungen enttäuscht wird. Drohende Vernichtung, 
erfahrene Ungerechtigkeit und leidvolle Verlassenheit werden als Mittel 
des Fortschreitens auf dem inneren Weg erkannt und - im Üben des 
ewigen Stirb und Werde - auch anerkannt und angenommen. Statt nach 
dem Trost zu verlangen, wird das Aushalten des nicht Aushaltbaren zur 
Losung. In dem Maße, als der Mensch dank dem Eingehen seines Ego 
das Aufgehen des Wesens erfahren und sich in ihm gegründet hat, wird 
Leiden für ihn, statt ihn zu verbittern, zum Mittel des Reifens. Das Sich- 
Üben im Ertragen des Leidens ist kein heroisches Opfer mehr. Es wird 
zur Übung, in der das Fünklein, zur Flamme geworden, die Schlacken 
ausglüht und einschmilzt, die den Kristall verbergen, der nun hervortre- 
ten kann. Und im Werk der Übung selbst erfüllt sich das Wirken der 
Gnade. 



Karlfried Graf Dürckheim 382 

Zusammenfassung 

Die Gnade, die für den natürlichen Menschen ein Geschenk ist, das ihm 
von Gott-Außen zufällt, ist für den initiatischen Menschen ein ihm zur 
Bewußtwerdung gegebenes und aufgegebenes Gott-Innen, das Wesens- 
innen seiner selbst wie aller ihm auch gegenständlich gegebener Welt- 
Wirklichkeit. Während sich beim natürlichen Menschen das Werk der 
Ubung auf eine physische oder psychische, auch moralische Leistung be- 
schränkt, die im Wünschen und Wollen seines, auch wohlmeinenden, 
Welt-Ichs gründet und daher nie an die göttliche Gnade heranreicht, 
meint das Werk der Übung für den initiatischen Menschen: sich der ihm 
in Gestalt seines Wesens eingeborenen Gnade bewußt und ihr konform 
zu werden. Konform, das bedeutet, ihrem Offenbarwerdenwollen ent- 
sprechen können, also transparent sein können, so daß er sie vernehmen 
kann und sie in ihm und durch ihn offenbar werden kann in seiner Welt. 

Während die Bewußtseinssicht des natürlichen Menschen wegen ihrer 
Tendenz zum Feststehenden und Überdauernden (statisch) dem dynami- 
schen, auf ewige Verwandlung zielenden Leben widerspricht, wird für 
den initiatischen Menschen in seiner inständlichen Schau eben der 
Werde-, Erlösungs- und Verwandlungsdrang aus dem Wesen zum Prin- 
zip des Handelns und Erkennens, darin sich der Erkennende und das 
Erkannte im Wesen, d. h. in Christo, wechselseitig begegnen und ent- 
decken. Für den initiatischen Menschen steht im Verhältnis von Werk 
und Gnade nicht mehr gegenüber das, was man geschenkt bekommt, und 
das, was man macht; sondern das, was man unbewußt und dem Wesen 
nach selber ist, und das, was kraft besonderer Übung bewußtwerdend 
zum Prinzip des Lebens und wahrhaft personaler Selbstverwirklichung 
werden kann. 




