BUCHBESPRECHUNGEN

Glaube und Frémmigkeit der Gegenwart

Balthasar, Hans Urs von: In Gottes
Einsatz leben (Kriterien 24). Einsie-
deln, Johannes Verlag 1971. 114 S,
Sn. DM/SFr. 7,-.

Ein hervorragender Titel fiir ¢in entschei-
dendes christliches Thema unserer Zeit.

Wir sprechen viel von der Weltanfgabe
des Christen. Wir glauben sie in ihrer
Dringlichkeit neu entdeckt zu haben. Das
II. Vatikanische Konzil mit seiner Pasto-
ralkonstitution gilt als Wendepunkt in
einer von der bisherigen Glaubenshaltung
und Frommigkeit vernachlissigten Frage.
Seitdem beherrscht das Anliegen weithin
die Diskussion der engagierten Christen —
mit der gleichzeitigen Gefahr, den bis zum
Heroismus geforderten Einsatz fiir eine
humanere Welt und Gesellschaft glaubens-
mifig zu verkiirzen, d. h. die absolute,
diese Weltzeit transzendierende und nur
im Glauben zu realisierende Zukunft nicht
mehr geniigend im Blick zu haben. Darum
die These: Nicht der Einsatz des Men-
schen ist das erste fiir die Befreiung der
Welt, sondern der Einsatz Gottes. Gottes
Einsatz aber tut sich in der freien, lieben-
den Erwidhlung kund, und der Erwihlte
wird nur in dem Mafle Gottes Taten wir-
ken, als er in der Fiigsamkeit gegen Got-
tes Fithrung, frei geworden von sich selbst,
an Gottes Freiheit Anteil gewinnt. Schon
das atl. Gottesvolk, Israel, ist erwihlt. Der
Erwihlte schlechthin aber ist Jesus. Er ist
darum der Einsatz Gottes fiir die Freiheit
der Welt, das Handeln Gottes an der Be-
freiung des Menschen. In der Kirche und
durch die Kirche erhalten alle Glaubenden
Anteil an Jesu Befreiungstat, sind sie zum
Mit-Dienst gerufen und befihigt. Mit Je-
sus endigt ihr Kampf um die Freiheit nicht
in der Horizontalen und das heifit im Tode,
sondern wird durch den Tod hindurch mit
dem auferstandenen und erhéhten Herrn
hinaufgehoben in eine letzte und endgiil-
tige Freiheit, in die Freiheit Gottes.

Ein groBartiger Entwurf. Wo dieser al-
lerdings konkret wird: in der Anwendung
auf die Begegnung des Christen mit der in
Unfreiheit liegenden Welt (vor allem im
Kp. ,Christ und Welt*), da kommt der Vf.
iber allgemeine Aussagen nicht hinaus,
die dem, der wirklich in der Weltverant-
wortung steht und die Mihen, ja die Ver-
geblichkeit seiner Arbeit zu tragen hat, wie
Theorie vorkommen mégen und wenig
Hilfe geben. Ob die Kennzeichnung des
Spezifischen der Orden und der Sikular-
institute (103f.) von allen angenommen
wird, kann man bezweifeln. Dennoch im
Ansatz ein ausgezeichneter theologischer
Entwurf, der vieles, was heute in der christ-
lichen Diskussion gingig ist, theologisch
deklassiert. F.WulfS]

Waldenfelds, Hans: Unfahigkeit und
Bediirfnis zu glauben. Versuch einer
Diagnose unserer Zeit (Theologische
Meditationen, 29). Zirich ~ Einsiedeln
— Koln, Benziger Verlag 1972. 70 S,
brosch. DM/SFr. 4,80.

Die Uberlegungen des Vf.s iiber die huma-
ne und religidse Sitnation unserer Zeit er-
schienen zuerst in dieser Zeitschrift: 44
(1971) 249 ff. Sie wurden fiir die vorliegen-
de Verédffentlichung iberarbeitet und er-
weitert. Die hier beschriebene Dialektik
zwischen der Unfihigkeit und dem Bediirf-
nis zu glauben steht exemplarisch fiir die
vielfiltigen Spannungen und Gegensitze,
die das Leben des Einzelnen und der
menschlichen Gesellschaft heute bedrohen.
Niemand, der verantwortlich in der Ge-
genwart lebt, kann diesen Spannungen
entkommen; er ist ihnen ausgesetzt und
muf sie aushalten. Fiir den Weg des Chri-
sten und der Kirche in der Grundspan-
nung unserer Zeit zwischen Glauben- und
Nicht-glanben-kénnen gibt der Vf. wert-
volle Hilfen. F.WulfS]



Buchbesprechungen

Wilber, Hans-Otto: Frommigkeit heu-
te. Hamburg, Agentur des Rauhen Hau-
ses 1971. 31 S., kart. DM 2,40.

Ratschow, Carl Heinz: Von der Reli-

gion in der Gegenwart (Kirche zwischen

Planen und Hoffen, Heft 6). Kassel, Jo-

lh)zi\x/llnes Stauda Verlag 1972. 58 S., kart.
5~

Zwei dinne Schriften Gber Frommigkeit,
von einem evangelischen Landesbischof und
von einem evangelischen Theologieprofes-
sor. Beide versuchen eine Synthese, beide
wird man in Theologenkreisen weithin als
konservativ, riikblickend einstufen. Aber
die unaufdringliche Selbstverstindlichkeit,
mit der sie den Leser an Dinge erinnern,
die man zu gern mit hochtonenden Worten
oder tiefsinnigen Analysen iiberspielt, stellt
die Uberlegungen jenseits vom Parteienge-
zénk.

Bischof Wélber charakterisiert die Situa-
tion von heute etwas bitter, aber nicht
unzutreffend: , Wer sich als Theologe heute
disqualifizieren will, mufl einen Vortrag
fiber Frommigkeit halten“. Und wer es
dann doch versucht, verbirgt sich lieber hin-
ter Worten wie Meditation oder Engage-
ment — um ja nicht in den Verdacht zu ge-
raten, ,Frommigkeit zu empfehlen. Aber
vielleicht ist das alles schon wieder Ver-
gangenheit. Hinter dem, was sich etwa als
»amerikanische Hippiebewegung*, als An-
Klopfen ,beim Zen-Buddhismus oder bei
anderen asiatischen Religionen* Ausdruck
verschafft, tut sich das Verlangen unserer
Zeit nach einer ,dritten Dimension® auf,
nach der Dimension der Frommigkeit. Drei-
fach beschreibt sie Bischof Wélber: ,Ant-
wort aus dem Zentrum und darum ... Mut,
mit dem Eigenen sich an die ganze Welt zu
wagen“. ,Offenheit fir die wandelnde
Madht des Unbedingten®, das nicht irgend-
wo ferne wohnt, sondern das auszuspre-
chen ist, in dem man sich zusammenfinden
kann. Und die ,Urwahl des Menschen®,
in der er sich fir das Gerechte und Gute
entscheidet.

Das ist Frommigkeit. Das weitere ergibt
sich fast von selbst. Der Name fir das
Letztgemeinte von alledem: Gott. Das Rin-
gen um ibn. Das Vertrauen auf ibn, das

395

die Menschen einmal und immer wieder in
Jesus fanden. Die Liebe als ,gréfiter Akt
der Freiheit“. Und das Du -~ ,Denn ldeen
kénnen nicht lieben, Prinzipien kénnen
nicht vergeben.®

Der Vortrag von Prof. Ratschow wirkt
niichtern; doch dies iiberzeugt noch mehr als
der durchklingende Predigerton bei Bischof
Walber. Religion ist dort, wo jemand den
Uberstieg auf das Ganze, das ,Letzte® des-
halb wagt, weil Gott aus der Verborgen-
heit hervorgetreten ist. Wo Gott iibersehen
wird, entstehen Quasi-Religionen: Die to-
talitiren Bewegungen in der Politik, vom
Nazismus bis zum Maoismus; die philoso-
phischen Utopien, die — wie Ernst Bloch -
eine offene Zukunft proklamieren, aber eine
Offenheit ohne Inhalt; die vielfache Flucht
aus den Konventionen der Zivilisation in
Bewufltseinserweiterung der Drogen oder
der asiatischen Selbsterfahrung; die Flucht
in umgekehrter Richtung, wo — wie es z. B.
Julian Huxley proklamiert — eine mach-
bare Zukunft, ein wissenschaftlich erstelltes
Paradies warten soll. Solche Phinomene
der Gegenwart sind keine Zeichen einer
geheimen Religiositdt, sondern Zeichen ih-
rer wachsenden Bedrohtheit und Ausdruck
der steigenden Angst. Wo steht der Christ?

Ratschows Antwort steht quer zu dem,
was auch heute noch viele fiir modern hal-
ten. Entgegen den Forderungen nach ,Ent-
mythologisierung®, ,Entkirchlichung® ver-
langt er Gestaltwerdung, Leibhaftigsein des
christlichen Glaubens: nur so kann das
Christentum ,der Gegenwart die entschei-
dende Hilfe gegeniiber der Damonisierung
und ihren Gefahren leisten. Es sind niich-
terne, soziologisch belegbare Einsichten, die
nur einem ,gestalteten®, strukturierten und
gar ,gesetzlichen“ — fiir evangelische Chri-
sten ein schockierendes Wort! — Christen-
tum Zukunft versprechen.

Das aber heiflt: ,Zudchtlosigkeit und Li-
bertinismus rufen Zwinge von Gewalt und
Unterdriidcung hervor. Bufle aber gerit
erst zur Freiheit unter echter Autoritit und
Zucht.* Liebe ist nicht ,enthousiasmos®,
sondern hort jeden neuen Versuch niichtern
darauf ab, ob in ihm auch die unverriick-
baren Existenzstrukturen — Eltern/Kind,
Mann/Fran, Meister/Lehrling ~ sich ausfor-
men. Besonders das Gebet muf Gestalt ge-



Buchbesprechungen

winnen, also Formen, feste Zeiten und
Orte, Haltungen... ,Jedes ,immer* (und
iiberall) wird fiir den Menschen zum ,nie‘.“

Gerade weil sie von evangelischer Seite
kommen, sollten beide Mahnungen Beach-
tung finden: ,Es wird nimlich soviel Reli-
gion in unserer Gegenwart geben, wieviel
wir Christen unsern Glauben zur frommen
Lebensgestalt zu erheben vermédgen.“ Die
Mahnung zur Frémmigkeit und zur Ge-
staltwerdung dieser Frommigkeit weist in

die Zukunft. J. Sudbrack S]

Emery, Pierre-Yves: La Priére au
coeur de la vie. Les Presses de Taizé
(Distribution: Editions du Seuil, Pa-
ris) 1971. 205 S., kart. Fr. 12,—.

Vi. schreibt nicht zum ersten Mal zu die-
sem Thema. Es sei nur an den vorziglichen
Beitrag: ,Die Meditation der HI.Schrift*
(in: Die Gnade des Gebets, Giitersloh 1964)
erinnert. Die 6 Kapitel des vorliegenden
Biichleins, das ,kein Traktat® sein will
(S. 7), noch Anspruch erhebt auf Vollstin-
digkeit und Systematik, sind aus Gespra-
chen mit Gruppen namentlich junger Men-
schen hervorgegangen, die in Taizé 1969
gefiibrt worden. Man merkt es (bis in die
Sprechweise hinein) an dem sehr unmittel-
baren Realititsbezug, keineswegs zum Scha-
den des ,Kontemplativen®, das so erst voll
zum Tragen kommt. Fr. E. hat Abstand, ist
spiirbar selbst ein Beter und kennt aufler-
dem die Tradition. So weif} er, daf} er zu-
meist ,klassische® Probleme aufgreift, die
aber heute mit nenem Akzent gestellt und
daher heutige Antworten verlangen. Eben
das wird versucht.

Bestimmend ist die Ausgangsfrage: Wie
heute beten? Zuvor noch: Warum iiber-
haupt noch beten in dieser Welt, wie wir
sie vorfinden? Und damit sofort: Was ist
das fiir ein Gott, zu dem wir beten, wie
verhilt er sich zur Welt, oder, mit der
Uberschrift des 1. Kapitels: Ist Gott fiir uns
ein Auflenseiter (Dieu nous est-il étran-
ger)? Die von der Theologie neu bedachte
Weltzuwendung ebenso wie die Erkennt-
nis, dafl moderne Gottsuche nicht abzuld-

896

sen ist von dem Versuch, heute Mensch zu
sein, prigen anch die folgenden Kapitel.
Kap.2 (Ist Gebet etwas Lebensfremdes?)
sucht in drei Schritten zun zeigen, dafl Beten
vom Wesen her das Herz des Handelns und
Handeln der ,Leib“ des Betens ist, dafl
also Beten und Tun in einer organischen
Wedhselbeziehung stehen, deren tiefster
Grund die Einheit von Schdpfungs- und
Erlésungswirklichkeit wie von Gottes- und
Nidchstenliebe ist. In dem beschwérenden
Appell einer militanten Studentin ans La-
teinamerika kommt eben hier auch das
Unaufgebbare kontemplativer Gemein-
schaften eindrucksvoll ins Wort. Kap. 3
spricht einige besonders aktuelle Themen
an: Abwesenheit Gottes, Grenze und Még-
lichkeit der Gotteserfahrung, Gefithl und
Gotteserkenntnis, Sprachproblematik usw.
Das 4. (vielleicht das beste) Kap. handelt
dber das Bittgebet, diesen Ernstfall eines
Glaubens, der - in der Entscheidung zwi-
schen abergldaubischer Naivitit und einem
glanbensfeindlichen Positivismus — sich
nicht scheut, ganz konkrete Dinge einem
weltiibersteigenden und doch allem gegen-
wirtigen Gott zu tbereignen. Beachtlich
auch, was in den beiden letzten Kapiteln
gesagt wird dber Liturgie (besondere
Schwierigkeiten ihrer Erneuerung) und
diber Sinn bzw. Problematik eines Gebetes
in der Kleingruppe, speziell zu zweien.

Was augenblicklich den Markt an Ge-
betsliteratur iberschwemmt, mag hie und
da origineller sein; nicht immer zeichnet
es sich durch die Nidhe zum vollzogenen Ge-
bet aus. Den meditativen Uberlegungen
von E. glaubt man sie. Hinzu kommt Nihe
zum heutigen Leben und eine gesunde, klar
formulierte Theologie. Wir mochten das
Biichlein daher sehr empfehlen und wiirden
eine Ubersetzung ins Dentsche begriifien.
Bedeutsam nicht zuletzt, dafl hier die
Fruchtbarkeit gegenseitiger Erginzung be-
zengt wird, wo ganz verschiedenartige Be-
rufungen miteinander ins Gesprach kom-
men. Ein Zeichen der Freundschaft und der
gemeinsamen Suche nach dem rechten Be-
ten heute: wir haben solche Zeichen nétig.

C. Bamberg OSB



Buchbesprechungen
Mystik

Brunner, August: Der Schritt iber die
Grenzen. Wesen und Sinn der Mystik.
Wiirzburg, Echter 1972. 282 S., kart.
DM 29,-.

Anspruchsvoll und doch sehr gemeinver-
stindlich sucht der Vf. das Eigentliche my-
stischer Erfahrung in einem mehr zyklischen
Umkreisen ansichtig zu machen. Er bezieht
sich dabei durchgehend auf Berichte, die
Mystiker selbst von ihren Erfahrungen ge-
geben haben (namentlich Johannes vom
Kreuz und Marie de l'Incarnation, eine
Mystikerin des 17. Jh.s) und bringt hier
die in seinen fritheren Werken erarbeiteten
Kategorien des personhaften Seins zur
Anwendung.

Mystik ist prazise nur dort, wo die dufle-
re Wahrnehmung zuriicktritt oder sogar
verschwindet, um der Erfahrung ,von et-
was ganz Newnem, nimlich dem ankom-
menden transpsychischen Anderen“ Platz
zu machen (14). Damit ist eine klare Ab-
grenzung gemacht gegen jede Art von Na-
turmystik (affektives Weltverschmelzen,
Erléschen des Ich im Rausch, durch die Dro-
ge, im Nirwana usw.). Andererseits — und
das ist entscheidend — wird Mystik keines-
wegs aus dem Gesamtmenschlichen heraus-
geldst. Sie ist ein personhaftes Phinomen
und hat, so sehr sie ,in die Reihe der Phi-
nomenletztheiten® hineingehort (239), ihren
Ort im Herzen des Menschseins. Was der
Mystiker erfihrt, bleibt unbeschreibbar, hat
aber seine Analogien in der gewdhnlichen
Erfahrung, deren Strukturen am klarsten
in der zwischenmenschlichen Bezichung, der
Liebe hervortreten (Binswanger). Weil nir-
gendwo der Mensch so sehr er selbst ist wie
in der Mystik, kann sie umgekehrt der Er-
hellung dessen dienen, was menschliche
Sinn- und Wesensverwirklichung, Daseins-
erfiillung, eben Personwerdung ist.

Davon handelt vor allem der III. Teil
(»Dasein ist mystisch“). Teil II stelli das
Spezifische der christlichen Mystik heraus
(mit z. T. meisterhaften Aussagen iiber my-
stische ,Nacht“, ,Vereinigung®, ,Gotteser-
kenntnis“), wahrend Teil I das Fundament
bant: Wesen der Mystik, Strukturen mysti-
scher Erfabrung, deren Wirklichkeit.

397

Wichtige Ergebnisse: Mystik ist in allen
Zeiten und Religionen, wenngleich nicht
sehr hinfig, anzutreffen, Auch im Chbristli-
chen (und auch im christlich-kontemplativen
Kloster) ist sie weder Normalfall noch me-
thodisches Produkt, sondern freies Geschenk
Gottes, bedingt durch eine besondere Na-
turanlage und eine besondere Gnade. My-
stik ~ ein weiteres sehr aktuelles Ergebnis
— kann nicht (wie Naturmystik) als Welt-
flichtigkeit desavouiert werden. Da es sich
nicht um Weltverschmelzung handelt, son-
dern um reine Subjekthaftigkeit in der
Liebe, erméglicht mystische Erfabrung eine
Welthabe und Geschichtsmachtigkeit, die
das alte (mit Dualismus und Qnietismus be-
frachtete) Problem actio-contemplatio
weithin entschirft. Und schlieflich: Mensch-
sein heifit anch und gerade heute Person-
sein in freiem Selbstbesitz. Das riickt die
Bedeutung und Fiille wahrer Geistigkeit
ebenso in den Blik wie das, was es kostet:
die selbstlose Liebe. Man muf} nicht Mysti-
ker sein, um Mensch zu werden und seine
Sinnerfillung (sein Heil) zu finden; aber
zur selbstlosen Liebe mufl man kommen.
Das ist der entscheidende ,Schritt dber die
Grenzen“. Das Buch kann einem dabei hel-
fen. C. Bamberg OSB

Benz, Ernst: Die Vision. Erfahrungsfor-
men und Bilderwelt. Stuttgart, Ernst
Klett Vcrlag 1969. 694 S., Ln. DM 68,—.

Das vorliegende monographische Werk
iber das Vorkommen, die Weisen und die
Bedeutung visionérer religiéser Erfahrun-
gen in der christlichen Uberlieferung hat
den V{. drei Jahrzehnte beschiftigt. Da das
Material mit fortschreitender Arbeit immer
mehr anschwoll und fast uniiberschaubar
wurde, muflte eine Answabl getroffen wer-
den. Dabei kommen vor allem diejenigen
Visionare zu Wort, deren visionires
Schrifttum am ansgedehntesten ist. Aber
im ganzen kann man von einem reprasen-
tativen Querschnitt sprechen. Chronolo-
gisch reicht die Auswabl von den neu-
testamentlichen Schriftstellern (Paulus, Pe-
trus, Johannesapokalypse) bis Don Bosco
(1815 bis 1888) und Sadbu Sundar Singh
(1889 bis 1930). Die mittelalterliche Periode



Buchbesprechungen

und die katholische Tradition fiberwiegen;
die Neuzeit ist nur spirlich vertreten.

Anstof) zu dieser iiber einen so grofien
Zeitraum sich erstreckenden Arbeit war fiir
den V{. die Auffassung, dafl die Fachtheo-
logie zu sehr auf eine begriffliche Erfas-
sung und Verdeutlichung der Glaubensda-
ten eingeengt sei und darum immer einen
gewissen rationalen Charakter habe, wah-
rend doch am Anfang des Glaubens die
religiése Erfahrung stehe. Er hatte sich
darum, wie er schreibt, schon als junger
Mann die Aufgabe gestellt, ,eine Kirchen-
geschichte als Geschichte der christlichen
Charismata zu schreiben® (639). Zu diesen
Charismen zahlt er auch die Vision. Sie ist
fir ihn die unmittelbarste, dichteste und
hochste Form dhristlicher Erfahrung, ein
Einbrudh des géttlichen Geistes in das Be-
wufitsein, ein ,Durchbruch zu einer neuen
Freiheit® (179), eine iiberrationale Er-
kenntnis, eine Erfahrung der iibernatiirli-
chen Welt des Geistes (Gottes) und der
Geister, der transzendenten Glaubenswirk-
lichkeiten. Als christliche Erfahrung ver-
steht sie sich ,in der Kontinuitdt der Er-
scheinungen als Bezeugungen und Bekun-
dungen desselben einen Christus, des le-
bendigen, auferstandenen Herrn“ (641).

Diese theologische Deutung der Vision
im Sinne der dhristlichen Uberlieferung
wird nun aber nicht ndher begriindet, son-
dern als dem iibereinstimmenden Selbstver-
stindnis der Visionire entsprechend vor-
ausgesetzt. Die eigentliche Intention des
Vi.s zielt auf eine umfassende Phinomeno-
logie der christlichen Vision ab, und hier
liegt das Verdienst dieses Werkes. Auf-
grund eines umfangreichen Materials wer-
den die Haupttypen der Vision herausge-
stellt (Lichtvision, Traumvision, Prophe-
tische Vision, Lebrvision...), wird die
Bilderwelt der Visionen vorgefithrt (Das
himmlische Kleid, Die himmlische Stadt,
Paradiesesbaum, Liebespfeil . ..), wird das
Verhalten der Visiondre in der visioni-
ren Erfahrung beschrieben (Ekstase, Sen-
dungsbewufltsein, Angst vor der Illu-
sion...) und das religiése Weltbild der
Visiondre untersucht (Christusvision, Vi-
sion der Trinitdt, Vision der Welt...).
Eine so differenzierte und detaillierte Phi-
nomenologie der christlichen Vision hat es
bisher noch nicht gegeben.

398

Nun aber die kritische Frage: Sind die
Visionen alle gleich zu bewerten (den Ein-
druck erweckt zunéchst die Anhdufung und
Nebeneinanderstellung von Visionsberich-
ten), oder gibt es auch unechte Visionen,
und was heifit das? Auch dazu duflert sich
der Vf., wenn auch nicht thematisch, son-
dern nur zwischendurch. Formal gesehen
ist das grundlegende Kriterium fiir die
Echtheit einer Vision nach ihm ibre Spon-
taneitdt und Originalitit. Eine Vision wird
nicht gemacht, sondern iiberfillt den Vi-
siondr; dieser kann sie nicht abwehren und
darum auch keinen Zweifel gegen die Un-
mittelbarkeit der iibernatiirlichen Erlebnisse
hegen; Zweifel stellen sich erst hinterher,
in der Reflexion iiber das Geschaute ein.
Aber ,psychologische® Echtheit geniigt
nicht, um den Wabrheitscharakter einer
Vision sicherzustellen. Das weifl auch der
V{. Ganz abgesehen von der Vieldeutig-
keit psychologischer Phinomene sagt es ihm
die hiufig geduflerte Angst der Visionire
vor der Illusion. Es bedarf einer ,Unter-
scheidung der Geister“. In der Geschichte
der ,diristlichen Vision ist immer wieder
davon die Rede. Hier erhédlt man aber vom
V{. keine allzu klaren Antworten. Er zihlt
nur einige der Unterscheidungskriterien
auf, die in der Uberlieferung begegnen; sie
liegen entweder innerhalb des visiondren
Vorgangs (der Visionédr wird in der Vision
selbst iber die Unberechtigtkeit seiner
Zweifel belehrt) oder auflerhalb desselben
{Ubereinstimmung mit der kirchlichen Leh-
re, religiése und sittliche Lauterkeit des Vi-
siondrs usw.). Man muf} aber zugestehen,
dafl auch dort, wo man Visionen fiir ein
sekunddres ,mystisches® Phadnomen halt
und das Wesentliche der Mystik in einer
unbildlichen und unbegrifflichen mysti-
schen Kernerfahrung sieht, wie es in der
katholischen Tradition geschieht (vgl. LThK
IT1, 1047 ff.: Erscheinungen; Sacramentum
Mundi 1V, 1177 ff.: Visionen), keine durch-
schlagenden, jeden Zweifel ausschliefen-
den Kriterien fir die Echtheit einer Vi-
sion gibt; iiber eine mehr oder weniger
grole Wahrscheinlichkeit wird man oft
nicht hinauskommen. Andererseits: Wenn
in der katholischen Tradition der Vision
nicht jene Bedeutung fiir das christliche
Leben zugeschrieben wird, die der V1. ihr zu
geben scheint, kann man hier viel kritischer



Buchbesprechungen

gegeniiber dem visiondren Schrifttum sein,
als es im vorliegenden, ansonsten iberaus
wertvollen Werk geschieht. Den eigentli-
chen Vorwurf aber, den die katholische
Theologie der Mystik gegen B. erheben
wird, ist der, daBl er mit seiner Phanome-
nologie der Vision in die zentralen Fragen
der mystischen Erfahrung und ,Erkennt-
nis“ kaum vordringt, ja den Zugang zu
ihnen sogar eher erschwert. F.Wulf §]

Miihlen, Karl-Heinz zur: Nos extra
nos. Luthers Theologie zwischen My-
stik und Scholastik (Beitrige zur histo-
rischen Theologie, 46). Tiibingen, J. C
B. Mohr 1972. IX, 298 S., Ln. DM 56,-
brosch. DM 49—,

Die Ziiricher Dissertation — bei G. Ebeling
1969 vorgelegt - zeigt die ,mystische Her-
kunft der (lutherischen) Wendung extra se
bzw. extra nos* auf (149). Von dorther in-
terpretiert sie den Werdegang: ,Luther. ..
ibertrigt... die Funktion des mystischen
amor extaticus (extatische Liebe) auf die
fides (Glaube) und die in ihr vollzogene
elevatio mentis (Erhebung des Geistes)®
(o1).

Vier chronologisch geordnete Kapitel —
Vorgeschichte zur Zeit der Sentenzen-Lek-
tur 1509-1510; 1. Psalmenvorlesung 1513
bis 1515; Paulusexegese 1515-1518; Prizi-
sierung und Entfaltung 1517 ff. — dienen
zngleich der Interpretation lutherischer
Neuansitze: Das nene Menschenbild (,Co-
ram* [, Vor Gott“] ist geradezu ein ,Schliis-
selwort® fiir Luther 31 u. 8.); der Mensch
wird weniger als ,Bild Gottes“ denn als
»Sein vor einem Forum, vor dem es durch
ein Urteil bestimmt wird“ (180), aufgefafit;
die Theologie vom Wort, das nicht nur
duflerlich etwas benennt, sondern dies auch
bewirkt; die Auffassung vom Sakrament
als ,exhibitivem® Wortgeschehen (vgl. 68)
bedeutet eine ,Externitit des Wortes his in
die leiblichen Zeichen der Sakramente hin-
ein“ (261).

Alles dies verweist auf die ,extra“-
Theologic: Gottes Erlosung kommt immer
(und nicht nur einmal) von auflen (extra)
auf den Menschen zu; immer (und nicht nur
einmal) ist der Mensch angewiesen auf
Gottes Wirken von auflen (extra). Zur
Miihlen zeigt, daf dieses Sprechen vom
»extra” aus der ,mystischen* Terminologie

399

stammt: Excessus mentis (Ausgang des Gei-
stes); Extase; Gott, der auflerhalb (extra)
von allem steht, was wir begreifen, und den
die Mystiker deshalb oft als Nacht, als
Fernsein erfubhren. Thomas schrieb: ,Die
Gottesliebe versetzt den Liebenden extra
se, aus sich heraus“ (59).

Leider liest (und verkennt) zur Mihlen
die katholische Tradition mit der Brille des
Reformators. H. O. Pesch, der nur nebenbei
und dazu miflverstanden erwéihnt wird, hat
langst gezeigt, dafl gerade in der Gnaden-
lehre ein Grofteil der Differenzen zwischen
Luther und der katholischen Tradition auf
sprachlichem Mifverstindnis beruht; die
entsprechende evangelische Untersuchung
von Th. Bonhoeffer taucht nur im Literatur-
verzeichnis auf. So wird z. B. die ,fiir die
Genesis von Luthers Theologie“ relevante
Psalmenexegese dadurch von der katholi-
schen Tradition abgesetzt, daf sie ,nicht im
Rahmen allgemeiner metaphysischer Erwa-
gungen, sondern theologisch, und d. h.
christologisch am Geschick Jesu“ sich orien-
tiere (27.49). Nach de Lubacs nun auch
von evangelischer Seite mit Emphase be-
grifiten Untersuchungen ist dies aber alte
christliche Tradition, wenn auch in ande-
rem Sprachgewand.

Der Ausfall an Hermeneutik fiir d1e ka-
tholische Tradition enttiuscht um so mehr,
als es um eine hermeneutische Untersu-
chung geht. ,Extra nos® ist die ,Grundfor-
mel einer theologischen ,Grammatik*“, ist
ein ,mystisches Sprachmittel (108); Luther
mochte damit ,seine eigene Erkenntnis der
Gnade“ durchsetzen und interpretiert die
Formel ,im Horizont seiner Worttheologie
um* (200). In dieser Wendung begegnet
uns ,ein wesentlicher terminologischer Hin-
weis auf Luthers Neuverstandnis der Sache
des Glaubens“ (184): Alles Gute ist Ge-
schenk, ist Gnade Gottes, liegt auflerhalb
(extra) menschlicher Verfiigung, liegt
auflerhalb unserer selbst, ,extra nos®.

Zur Mihlens Untersuchung hitte Luthers
Extra-Theologie noch stirker in der mysti-
schen Tradition verankert, wenn diese mit
dem rechten hermeneutischen Verstindnis
gelesen worden wire, Aber auch so ist sie
— mit gutem Literaturverzeichnis (276-295)
und wichtigen Registem (286-298) - ein
Schritt vorwarts in der Begegnung der Kon-
fessionen. J. Sudbrack S]



Buchbesprechungen

Enomiya-Lassalle, Hugo M.: Medita-
tion als Weg zur Gotteserfahrung.
Eine Anleitung zum mystischen Ge-
bet. Ko6ln, Bachem 1972. 80 S., Sn.
DM 7,80.

Der Titel sagt klar, worum es geht; er
bringt ein oft gehdrtes Verlangen des heuti-
gen Menschen, dem viele duflere Stitzen
des Glaubens genommen sind, zum Aus-
druck. Nicht die Meditation als solche steht
also zur Debatte; nicht therapeutische Ziele
verfolgt der Verfasser; der religise Kon-
text ist entscheidend. Die Frage, die ihn
bewegt, lautet: Wie komme ich in dieser
hektischen Welt, die viele als gottfern emp-
finden, zu einer inneren Erfahrung Gottes?
Seine Antwort: durch regelmifige Ubung
der Meditation. Wie heute vielfach, unter-
scheidet er dabei die ,gegenstindliche Be-
trachtung® und die ,ibergegenstindliche
Meditation“. ,Betrachtung“ geht ,iber et-
was“; sie hat einen ,Gegenstand“ (eine
Wabrheit, eine Erkenntnis usw.) vor Au-
gen; sie beruht auf der Ubung der aktiven
Seelenkrifte (Nachdenken, Entschlisse).
»>Meditation“ im engeren Sinn besagt Ver-
senkung, schaltet alles Einzelne und Ge-
genstindliche aus, um sich fiir die Erfahrung
des ,ganz Anderen® zu bereiten; sie hat
passiven Charakter. In einem 1. Kp. sucht
der V. darzustellen, wie in der katholischen
Uberlieferung schon immer einc Tendenz
in der dristlichen Meditationsiibung vom
Aktiven zum Passiven, von der Vielheit zur
Einheit und Einfachheit, vom Gegenstind-
lichen zum Ubergegenstindlichen, von der
Betrachtung zur Meditation festzustellen
ist. Leider hat nach ihm die Betrachtung ein
Ubergewicht erhalten. Diese Einseitigkeit
gelte es heute zu iiberwinden. Denn die
Meditation sei die vollkommenere Gebets-
weise, was die Bedeutung, ja Notwendig-
keit der Betrachtung (vor allem fir den
Anfang des Meditationsweges) nicht leug-
ne. Sie fithre nicht nur zur Ruhe und in die
Tiefe des Seelengrundes, sondern damit
auch zur inneren Schau und schlieflich, auf
der héchsten Stufe, zur Gotteserfahrung.
Der Weg dahin sei allerdings sehr be-
schwerlich. Er verlange nicht nur langjah-
rige Ubung, sondern einen stindigen
Kampf gegen Unlauterkeit.

400

Als Kronzeugen fir die Richtigkeit die-
ses Weges werden die groflen Spirituellen
der dhristlichen Vergangenheit aufgerufen,
am ausfihrlichsten die ,Wolke des Nicht-
wissens“ (The Cloud of Unknowing; un-
bekannter englischer Autor aus dem
14. Jht.), eine Mystik, die nach Auffassung
des Vf.’s dem Zen am nichsten kommt.

In einem 2. Kp. wird dann der Weg der
ibergegenstindlichen Meditation im ein-
zelnen beschricben, von der Versenkung
diber die Versunkenheit und das mystische
Bewufltsein bis zum mystischen Erkennen.
Neben Johannes vom Kreuz und anderen
Mystikern greift der V{. hier vor allem auf
die beiden Werke von C. Albrecht: ,Psy-
dhologie des mystischen Bewuftseins®
(1951) und: ,Das mystische Erkennen®
(1958) zuriick. Von letzteren werden fiir die
einzelnen Stufen der Versenkung ganze
Passagen zitiert; auch die Begrifflichkeit ist
z. T. von da genommen.

Das Biichlein ist klar und leicht verstind-
lich geschrieben. Es setzt sich inhaltlich in
wesentlichen Punkten (vor allem in der
Frage ciner personalen Gotteserfahrung)
vom Zen ab. Da mir selbst die entspre-
chende Erfahrung abgebt, kann ich nur sa-
gen, dafl der Vf. zu iberzeugen versteht.
Seine vornehme und tiefreligidse Haltung
hilft einem dabei. Dennoch bleiben wichtige
Fragen offen: 1. Kann man Meditations-
iibungen im Sinn des Zen so einfach anbie-
ten, zumal nur fiir wenige Tage, wenn der
Weg mit Recht als beschwerlich und nicht
ungefihrlich (nicht frei von THuschungen)
aufgezeigt wird? 2. Mindert die Uberbeto-
nung der ,Meditation” fiir ein vollkomme-
nes christliches Leben trotz aller gegentei-
ligen Beteuerungen nicht den Ernst der
christlichen Weltaufgabe, vor allem der
Verantwortung gegeniber dem Naichsten
und der menschlichen Gesellschaft? Ist die
mystische Erfahrung des Meditierenden so
ohne weiteres Gotteserfahrung? Man ver-
gleiche damit die sehr viel vorsichtigere
Benrteilung von A.Brunner (Der Sdhritt
iiber die Grenzen. Wesen/Sinn der Mystik,
Wiirzburg 1972, S.111: ,Verweis aunf das
Griindende“). Vielleicht wiirde ein Ge-
sprich hier weiterfilhren. Auf jeden Fall
dirfte es in der Praxis um einiges schwerer
sein, als es in manchen Biichern heute dar-
gestellt wird. F. Wulf S]





