
BUCHBESPRECHUNGEN 

Glaube und Frömmigkeit der Gegenwart 

Balthasar, Hans Urs von: In Gottes 
Einsatz leben (Kriterien 24). Einsie- 
deln, Johannes Verlag 1971. 114 S., 
Sn. DM/SFr. 7,-. 

Ein hervorragender Titel für ein entschei- 
dendes christliches Thema unserer Zeit. 
Wir sprechen viel von der Weltaufgabe 
des Christen. Wir glauben sie in ihrer 
Dringlichkeit neu entdeckt zu haben. Das 
II. Vatikanische Konzil mit seiner Pasto- 
ralkonstitution gilt als Wendepunkt in 
einer von der bisherigen Glaubenshaltung 
und Frömmigkeit vernachlässigten Frage. 
Seitdem beherrscht das Anliegen weithin 
die Diskussion der engagierten Christen - 
mit der gleichzeitigen Gefahr, den bis zum 
Heroismus geforderten Einsatz für eine 
humanere Welt und Gesellschaft glaubens- 
mäßig zu verkürzen, d. h. die absolute, 
diese Weltzeit transzendierende und nur 
im Glauben zu realisierende Zukunft nicht 
mehr genügend im Blidc zu haben. Darum 
die These: Nicht der Einsatz des Men- 
schen ist das erste für die Befreiung der 
Welt, sondern der Einsatz Gottes. Gottes 
Einsatz aber tut sich in der freien, lieben- 
den Erwählung kund, und der Erwählte 
wird nur in dem Maße Gottes Taten wir- 
ken, als er in der Fügsamkeit gegen Got- 
tes Führung, frei geworden von sich selbst, 
an Gottes Freiheit Anteil gewinnt. Schon 
das atl. Gottesvolk, Israel, ist erwählt. Der 
Erwählte schlechthin aber ist Jesus. Er ist 
darum der Einsatz Gottes für die Freiheit 
der Welt, das Handeln Gottes an der Be- 
freiung des Menschen. In der Kirche und 
durch die Kirche erhalten alle Glaubenden 
Anteil an Jesu Befreiungstat, sind sie zum 
Mit-Dienst gerufen und befähigt. Mit Je- 
sus endigt ihr Kampf um die Freiheit nicht 
in der Horizontalen und das heißt im Tode, 
sondern wird durch den Tod hindurch mit 
dem auferstandenen und erhöhten Herrn 
hinaufgehoben in eine letzte und endgül- 
tige Freiheit, in die Freiheit Gottes. 

Ein großartiger Entwurf. Wo dieser al- 
lerdings konkret wird: in der Anwendung 
auf die Begegnung des Christen mit der in 
Unfreiheit liegenden Welt (vor allem im 
Kp. •Christ und Welt"), da kommt der Vf. 
über allgemeine Aussagen nicht hinaus, 
die dem, der wirklich in der Weltverant- 
wortung steht und die Mühen, ja die Ver- 
geblichkeit seiner Arbeit zu tragen hat, wie 
Theorie vorkommen mögen und wenig 
Hilfe geben. Ob die Kennzeichnung des 
Spezifischen der Orden und der Säkular- 
institute (103 f.) von allen angenommen 
wird, kann man bezweifeln. Dennoch im 
Ansatz ein ausgezeichneter theologischer 
Entwurf, der vieles, was heute in der christ- 
lichen Diskussion gängig ist, theologisch 
deklassiert. F.WulfSJ 

Waidenfelds, Hans: Unfähigkeit und 
Bedürfnis zu glauben. Versuch einer 
Diagnose unserer Zeit (Theologische 
Meditationen, 29). Zürich - Einsiedeln 
- Köln, Benziger Verlag 1972. 70 S., 
brosch. DM/SFr. 4,80. 

Die Überlegungen des Vf.s über die huma- 
ne und religiöse Situation unserer Zeit er- 
schienen zuerst in dieser Zeitschrift: 44 
(1971) 249 ff. Sie wurden für die vorliegen- 
de Veröffentlichung überarbeitet und er- 
weitert. Die hier beschriebene Dialektik 
zwischen der Unfähigkeit und dem Bedürf- 
nis zu glauben steht exemplarisch für die 
vielfältigen Spannungen und Gegensätze, 
die das Leben des Einzelnen und der 
menschlichen Gesellschaft heute bedrohen. 
Niemand, der verantwortlich in der Ge- 
genwart lebt, kann diesen Spannungen 
entkommen; er ist ihnen ausgesetzt und 
muß sie aushalten. Für den Weg des Chri- 
sten und der Kirche in der Grundspan- 
nung unserer Zeit zwischen Glauben- und 
Nicht-glauben-können gibt der Vf. wert- 
volle Hilfen. F.WulfSJ 



Buchbesprechungen 395 

Wölber, Hans-Otto: Frömmigkeit heu- 
te. Hamburg, Agentur des Rauhen Hau- 
ses 1971. 31 S., kart. DM 2,40. 

Ratschow, Carl Heinz: Von der Reli- 
gion in der Gegenwart (Kirche zwischen 
Planen und Hoffen, Heft 6). Kassel, Jo- 
hannes Stauda Verlag 1972.58 S., kart. 
DM 5,-. 

Zwei dünne Schriften über Frömmigkeit, 
von einem evangelischen Landesbischof und 
von einem evangelischen Theologieprofes- 
sor. Beide versuchen eine Synthese, beide 
wird man in Theologenkreisen weithin als 
konservativ, rückblickend einstufen. Aber 
die unaufdringliche Selbstverständlichkeit, 
mit der sie den Leser an Dinge erinnern, 
die man zu gern mit hochtönenden Worten 
oder tiefsinnigen Analysen überspielt, stellt 
die Überlegungen jenseits vom Parteienge- 
zänk. 

Bischof Wölber charakterisiert die Situa- 
tion von heute etwas bitter, aber nicht 
unzutreffend: •Wer sich als Theologe heute 
disqualifizieren will, muß einen Vortrag 
über Frömmigkeit halten". Und wer es 
dann doch versucht, verbirgt sich lieber hin- 
ter Worten wie Meditation oder Engage- 
ment - um ja nicht in den Verdacht zu ge- 
raten, •Frömmigkeit" zu empfehlen. Aber 
vielleicht ist das alles schon wieder Ver- 
gangenheit. Hinter dem, was sich etwa als 
•amerikanische Hippiebewegung", als An- 
klopfen •beim Zen-Buddhismus oder bei 
anderen asiatischen Religionen" Ausdrude 
verschafft, tut sich das Verlangen unserer 
Zeit nach einer •dritten Dimension" auf, 
nach der Dimension der Frömmigkeit. Drei- 
fach beschreibt sie Bischof Wölber: •Ant- 
wort aus dem Zentrum und darum ... Mut, 
mit dem Eigenen sich an die ganze Welt zu 
wagen". •Offenheit für die wandelnde 
Macht des Unbedingten", das nicht irgend- 
wo ferne wohnt, sondern das auszuspre- 
chen ist, in dem man sich zusammenfinden 
kann. Und die •Urwahl des Menschen", 
in der er sich für das Gerechte und Gute 
entscheidet. 

Das ist Frömmigkeit. Das weitere ergibt 
sich fast von selbst. Der Name für das 
Letztgemeinte von alledem: Gott. Das Rin- 
gen um ihn. Das Vertrauen auf ihn, das 

die Menschen einmal und immer wieder in 
Jesus fanden. Die Liebe als •größter Akt 
der Freiheit". Und das Du - •Denn Ideen 
können nicht lieben, Prinzipien können 
nicht vergeben." 

Der Vortrag von Prof. Ratschow wirkt 
nüchtern; doch dies überzeugt noch mehr als 
der durchklingende Predigerton bei Bischof 
Wölber. Religion ist dort, wo jemand den 
Überstieg auf das Ganze, das •Letzte" des- 
halb wagt, weil Gott aus der Verborgen- 
heit hervorgetreten ist. Wo Gott übersehen 
wird, entstehen Quasi-Religionen: Die to- 
talitären Bewegungen in der Politik, vom 
Nazismus bis zum Maoismus; die philoso- 
phischen Utopien, die - wie Ernst Bloch - 
eine offene Zukunft proklamieren, aber eine 
Offenheit ohne Inhalt; die vielfache Flucht 
aus den Konventionen der Zivilisation in 
Bewußtseinserweiterung der Drogen oder 
der asiatischen Selbsterfahrung; die Flucht 
in umgekehrter Richtung, wo - wie es z. B. 
Julian Huxley proklamiert - eine mach- 
bare Zukunft, ein wissenschaftlich erstelltes 
Paradies warten soll. Solche Phänomene 
der Gegenwart sind keine Zeichen einer 
geheimen Religiosität, sondern Zeichen ih- 
rer wachsenden Bedrohtheit und Ausdruck 
der steigenden Angst. Wo steht der Christ? 

Ratschows Antwort steht quer zu dem, 
was auch heute noch viele für modern hal- 
ten. Entgegen den Forderungen nach •Ent- 
mythologisierung", •Entkirchlichung" ver- 
langt er Gestaltwerdung, Leibhaftigsein des 
christlichen Glaubens: nur so kann das 
Christentum •der Gegenwart die entschei- 
dende Hilfe gegenüber der Dämonisierung 
und ihren Gefahren" leisten. Es sind nüch- 
terne, soziologisch belegbare Einsichten, die 
nur einem •gestalteten", strukturierten und 
gar •gesetzlichen" - für evangelische Chri- 
sten ein schockierendes Wort! - Christen- 
tum Zukunft versprechen. 

Das aber heißt: •Zuchtlosigkeit und Li- 
bertinismus rufen Zwänge von Gewalt und 
Unterdrückung hervor. Buße aber gerät 
erst zur Freiheit unter echter Autorität und 
Zucht." Liebe ist nicht •enthousiasmos", 
sondern hört jeden neuen Versuch nüchtern 
darauf ab, ob in ihm auch die unverrück- 
baren Existenzstrukturen - Eltern/Kind, 
Mann/Frau, Meister/Lehrling - sich ausfor- 
men. Besonders das Gebet muß Gestalt ge- 



Buchbesprechungen 396 

winnen, also Formen, feste Zeiten und 
Orte, Haltungen ... •Jedes ,immer' (und 
überall) wird für den Menschen zum ,nie'." 

Gerade weil sie von evangelischer Seite 
kommen, sollten beide Mahnungen Beach- 
tung finden: •Es wird nämlich soviel Reli- 
gion in unserer Gegenwart geben, wieviel 
wir Christen unsern Glauben zur frommen 
Lebensgestalt zu erheben vermögen." Die 
Mahnung zur Frömmigkeit und zur Ge- 
staltwerdung dieser Frömmigkeit weist in 
die Zukunft. /. Sudbrack SJ 

Emery, Pierre-Yves: La Priere au 
coeur de la vie. Les Presses de Taize 
(Distribution: Editions du Seuil, Pa- 
ris) 1971. 205 S., kart. Fr. 12,-. 

Vf. schreibt nicht zum ersten Mal zu die- 
sem Thema. Es sei nur an den vorzüglichen 
Beitrag: •Die Meditation der Hl. Schrift" 
(in: Die Gnade des Gebets, Gütersloh 1964) 
erinnert. Die 6 Kapitel des vorliegenden 
Büchleins, das •kein Traktat" sein will 
(S. 7), noch Anspruch erhebt auf Vollstän- 
digkeit und Systematik, sind aus Gesprä- 
chen mit Gruppen namentlich junger Men- 
schen hervorgegangen, die in Taize 1969 
geführt wurden. Man merkt es (bis in die 
Sprechweise hinein) an dem sehr unmittel- 
baren Realitätsbezug, keineswegs zum Scha- 
den des •Kontemplativen", das so erst voll 
zum Tragen kommt. Fr. E. hat Abstand, ist 
spürbar selbst ein Beter und kennt außer- 
dem die Tradition. So weiß er, daß er zu- 
meist •klassische" Probleme aufgreift, die 
aber heute mit neuem Akzent gestellt und 
daher heutige Antworten verlangen. Eben 
das wird versucht. 

Bestimmend ist die Ausgangsfrage: Wie 
heute beten? Zuvor noch: Warum über- 
haupt noch beten in dieser Welt, wie wir 
sie vorfinden? Und damit sofort: Was ist 
das für ein Gott, zu dem wir beten, wie 
verhält er sich zur Welt, oder, mit der 
Oberschrift des 1. Kapitels: Ist Gott für uns 
ein Außenseiter (Dieu nous est-il etran- 
ger)? Die von der Theologie neu bedachte 
Weltzuwendung ebenso wie die Erkennt- 
nis, daß moderne Gottsuche nicht abzulö- 

sen ist von dem Versuch, heute Mensch zu 
sein, prägen auch die folgenden Kapitel. 
Kap. 2 (Ist Gebet etwas Lebensfremdes?) 
sucht in drei Schritten zu zeigen, daß Beten 
vom Wesen her das Herz des Handelns und 
Handeln der •Leib" des Betens ist, daß 
also Beten und Tun in einer organischen 
Wechselbeziehung stehen, deren tiefster 
Grund die Einheit von Schöpfungs- und 
Erlösungswirklichkeit wie von Gottes- und 
Nächstenliebe ist. In dem beschwörenden 
Appell einer militanten Studentin aus La- 
teinamerika kommt eben hier auch das 
Unaufgebbare kontemplativer Gemein- 
schaften eindrucksvoll ins Wort. Kap. 3 
spricht einige besonders aktuelle Themen 
an: Abwesenheit Gottes, Grenze und Mög- 
lichkeit der Gotteserfahrung, Gefühl und 
Gotteserkenntnis, Sprachproblematik usw. 
Das 4. (vielleicht das beste) Kap. handelt 
über das Bittgebet, diesen Ernstfall eines 
Glaubens, der - in der Entscheidung zwi- 
schen abergläubischer Naivität und einem 
glaubensfeindlichen Positivismus - sich 
nicht scheut, ganz konkrete Dinge einem 
weltübersteigenden und doch allem gegen- 
wärtigen Gott zu übereignen. Beachtlich 
auch, was in den beiden letzten Kapiteln 
gesagt wird über Liturgie (besondere 
Schwierigkeiten ihrer Erneuerung) und 
über Sinn bzw. Problematik eines Gebetes 
in der Kleingruppe, speziell zu zweien. 

Was augenblicklich den Markt an Ge- 
betsliteratur überschwemmt, mag hie und 
da origineller sein; nicht immer zeichnet 
es sich durch die Nähe zum vollzogenen Ge- 
bet aus. Den meditativen Überlegungen 
von E. glaubt man sie. Hinzu kommt Nähe 
zum heutigen Leben und eine gesunde, klar 
formulierte Theologie. Wir möchten das 
Büchlein daher sehr empfehlen und würden 
eine Obersetzung ins Deutsche begrüßen. 
Bedeutsam nicht zuletzt, daß hier die 
Fruchtbarkeit gegenseitiger Ergänzung be- 
zeugt wird, wo ganz verschiedenartige Be- 
rufungen miteinander ins Gespräch kom- 
men. Ein Zeichen der Freundschaft und der 
gemeinsamen Suche nach dem rechten Be- 
ten heute: wir haben solche Zeichen nötig. 

C. Bamberg OSB 



Buchbesprechungen 

Mystik 

Brunner, August: Der Schritt über die 
Grenzen. Wesen und Sinn der Mystik. 
Würzburg, Echter 1972. 282 S., kart. 
DM 29,-. 

Anspruchsvoll und doch sehr gemeinver- 
ständlich sucht der Vf. das Eigentliche my- 
stischer Erfahrung in einem mehr zyklischen 
Umkreisen ansichtig zu machen. Er bezieht 
sich dabei durchgehend auf Berichte, die 
Mystiker selbst von ihren Erfahrungen ge- 
geben haben (namentlich Johannes vom 
Kreuz und Marie de l'Incarnation, eine 
Mystikerin des 17. Jh.s) und bringt hier 
die in seinen früheren Werken erarbeiteten 
Kategorien des personhaften Seins zur 
Anwendung. 

Mystik ist präzise nur dort, wo die äuße- 
re Wahrnehmung zurücktritt oder sogar 
verschwindet, um der Erfahrung •von et- 
was ganz Neuem, nämlich dem ankom- 
menden transpsychischen Anderen" Platz 
zu machen (14). Damit ist eine klare Ab- 
grenzung gemacht gegen jede Art von Na- 
turmystik (affektives Weltverschmelzen, 
Erlöschen des Ich im Rausch, durch die Dro- 
ge, im Nirwana usw.). Andererseits - und 
das ist entscheidend - wird Mystik keines- 
wegs aus dem Gesamtmenschlichen heraus- 
gelöst. Sie ist ein personhaftes Phänomen 
und hat, so sehr sie •in die Reihe der Phä- 
nomenletztheiten" hineingehört (239), ihren 
Ort im Herzen des Menschseins. Was der 
Mystiker erfährt, bleibt unbeschreibbar, hat 
aber seine Analogien in der gewöhnlichen 
Erfahrung, deren Strukturen am klarsten 
in der zwischenmenschlichen Beziehung, der 
Liebe hervortreten (Binswanger). Weil nir- 
gendwo der Mensch so sehr er selbst ist wie 
in der Mystik, kann sie umgekehrt der Er- 
hellung dessen dienen, was menschliche 
Sinn- und Wesensverwirklichung, Daseins- 
erfüllung, eben Personwerdung ist. 

Davon handelt vor allem der III. Teil 
(•Dasein ist mystisch"). Teil II stellt das 
Spezifische der christlichen Mystik heraus 
(mit z. T. meisterhaften Aussagen über my- 
stische •Nacht", •Vereinigung", •Gotteser- 
kenntnis"), während Teil I das Fundament 
baut: Wesen der Mystik, Strukturen mysti- 
scher Erfahrung, deren Wirklichkeit. 

397 

Wichtige Ergebnisse: Mystik ist in allen 
Zeiten und Religionen, wenngleich nicht 
sehr häufig, anzutreffen. Auch im Christli- 
chen (und auch im christlich-kontemplativen 
Kloster) ist sie weder Normalfall noch me- 
thodisches Produkt, sondern freies Geschenk 
Gottes, bedingt durch eine besondere Na- 
turanlage und eine besondere Gnade. My- 
stik - ein weiteres sehr aktuelles Ergebnis 
- kann nicht (wie Naturmystik) als Welt- 
flüchtigkeit desavouiert werden. Da es sich 
nicht um Weltverschmelzung handelt, son- 
dern um reine Subjekthaftigkeit in der 
Liebe, ermöglicht mystische Erfahrung eine 
Welthabe und Geschichtsmächtigkeit, die 
das alte (mit Dualismus und Quietismus be- 
frachtete) Problem actio-contemplatio 
weithin entschärft. Und schließlich: Mensch- 
sein heißt auch und gerade heute Person- 
sein in freiem Selbstbesitz. Das rückt die 
Bedeutung und Fülle wahrer Geistigkeit 
ebenso in den Blick wie das, was es kostet: 
die selbstlose Liebe. Man muß nicht Mysti- 
ker sein, um Mensch zu werden und seine 
Sinnerfüllung (sein Heil) zu finden; aber 
zur selbstlosen Liebe muß man kommen. 
Das ist der entscheidende •Schritt über die 
Grenzen". Das Buch kann einem dabei hel- 
fen. C. Bamberg OSB 

Benz, Ernst: Die Vision. Erfahrungsfor- 
men und Bilderwelt. Stuttgart, Ernst 
Klett Verlag 1969. 694 S., Ln. DM 68,-. 

Das vorliegende monographische Werk 
über das Vorkommen, die Weisen und die 
Bedeutung visionärer religiöser Erfahrun- 
gen in der christlichen Überlieferung hat 
den Vf. drei Jahrzehnte beschäftigt. Da das 
Material mit fortschreitender Arbeit immer 
mehr anschwoll und fast unüberschaubar 
wurde, mußte eine Auswahl getroffen wer- 
den. Dabei kommen vor allem diejenigen 
Visionäre zu Wort, deren visionäres 
Schrifttum am ausgedehntesten ist. Aber 
im ganzen kann man von einem repräsen- 
tativen Querschnitt sprechen. Chronolo- 
gisch reicht die Auswahl von den neu- 
testamentlichen Schriftstellern (Paulus, Pe- 
trus, Johannesapokalypse) bis Don Bosco 
(1815 bis 1888) und Sadhu Sundar Singh 
(1889 bis 1930). Die mittelalterliche Periode 



Buchbesprechungen 398 

und die katholische Tradition überwiegen; 
die Neuzeit ist nur spärlich vertreten. 

Anstoß zu dieser über einen so großen 
Zeitraum sich erstreckenden Arbeit war für 
den Vf. die Auffassung, daß die Fachtheo- 
logie zu sehr auf eine begriffliche Erfas- 
sung und Verdeutlichung der Glaubensda- 
ten eingeengt sei und darum immer einen 
gewissen rationalen Charakter habe, wäh- 
rend doch am Anfang des Glaubens die 
religiöse Erfahrung stehe. Er hatte sich 
darum, wie er schreibt, schon als junger 
Mann die Aufgabe gestellt, •eine Kirchen- 
geschichte als Geschichte der christlichen 
Charismata zu schreiben" (639). Zu diesen 
Charismen zählt er auch die Vision. Sie ist 
für ihn die unmittelbarste, dichteste und 
höchste Form christlicher Erfahrung, ein 
Einbruch des göttlichen Geistes in das Be- 
wußtsein, ein •Durchbruch zu einer neuen 
Freiheit" (179), eine überrationale Er- 
kenntnis, eine Erfahrung der übernatürli- 
chen Welt des Geistes (Gottes) und der 
Geister, der transzendenten Glaubenswirk- 
lichkeiten. Als christliche Erfahrung ver- 
steht sie sich •in der Kontinuität der Er- 
scheinungen als Bezeugungen und Bekun- 
dungen desselben einen Christus, des le- 
bendigen, auferstandenen Herrn" (641). 

Diese theologische Deutung der Vision 
im Sinne der christlichen Überlieferung 
wird nun aber nicht näher begründet, son- 
dern als dem übereinstimmenden Selbstver- 
ständnis der Visionäre entsprechend vor- 
ausgesetzt. Die eigentliche Intention des 
Vf.s zielt auf eine umfassende Phänomeno- 
logie der christlichen Vision ab, und hier 
liegt das Verdienst dieses Werkes. Auf- 
grund eines umfangreichen Materials wer- 
den die Haupttypen der Vision herausge- 
stellt (Lichtvision, Traumvision, Prophe- 
tische Vision, Lehrvision...), wird die 
Bilderwelt der Visionen vorgeführt (Das 
himmlische Kleid, Die himmlische Stadt, 
Paradiesesbaum, Liebespfeil...), wird das 
Verhalten der Visionäre in der visionä- 
ren Erfahrung beschrieben (Ekstase, Sen- 
dungsbewußtsein, Angst vor der Illu- 
sion ...) und das religiöse Weltbild der 
Visionäre untersucht (Christusvision, Vi- 
sion der Trinität, Vision der Welt...). 
Eine so differenzierte und detaillierte Phä- 
nomenologie der christlichen Vision hat es 
bisher noch nicht gegeben. 

Nun aber die kritische Frage: Sind die 
Visionen alle gleich zu bewerten (den Ein- 
druck erweckt zunächst die Anhäufung und 
Nebeneinanderstellung von Visionsberich- 
ten), oder gibt es auch unechte Visionen, 
und was heißt das? Auch dazu äußert sich 
der Vf., wenn auch nicht thematisch, son- 
dern nur zwischendurch. Formal gesehen 
ist das grundlegende Kriterium für die 
Echtheit einer Vision nach ihm ihre Spon- 
taneität und Originalität. Eine Vision wird 
nicht gemacht, sondern überfällt den Vi- 
sionär; dieser kann sie nicht abwehren und 
darum auch keinen Zweifel gegen die Un- 
mittelbarkeit der übernatürlichen Erlebnisse 
hegen; Zweifel stellen sich erst hinterher, 
in der Reflexion über das Geschaute ein. 
Aber •psychologische" Echtheit genügt 
nicht, um den Wahrheitscharakter einer 
Vision sicherzustellen. Das weiß auch der 
Vf. Ganz abgesehen von der Vieldeutig- 
keit psychologischer Phänomene sagt es ihm 
die häufig geäußerte Angst der Visionäre 
vor der Illusion. Es bedarf einer •Unter- 
scheidung der Geister". In der Geschichte 
der •christlichen Vision ist immer wieder 
davon die Rede. Hier erhält man aber vom 
Vf. keine allzu klaren Antworten. Er zählt 
nur einige der Unterscheidungskriterien 
auf, die in der Überlieferung begegnen; sie 
liegen entweder innerhalb des visionären 
Vorgangs (der Visionär wird in der Vision 
selbst über die Unberechtigtkeit seiner 
Zweifel belehrt) oder außerhalb desselben 
(Übereinstimmung mit der kirchlichen Leh- 
re, religiöse und sittliche Lauterkeit des Vi- 
sionäre usw.). Man muß aber zugestehen, 
daß auch dort, wo man Visionen für ein 
sekundäres •mystisches" Phänomen hält 
und das Wesentliche der Mystik in einer 
unbildlichen und unbegrifflichen mysti- 
schen Kernerfahrung sieht, wie es in der 
katholischen Tradition geschieht (vgl. LThK 
III, 1047 ff.: Erscheinungen; Sacramentum 
Mundi IV, 1177 ff.: Visionen), keine durch- 
schlagenden, jeden Zweifel ausschließen- 
den Kriterien für die Echtheit einer Vi- 
sion gibt; über eine mehr oder weniger 
große Wahrscheinlichkeit wird man oft 
nicht hinauskommen. Andererseits: Wenn 
in der katholischen Tradition der Vision 
nicht jene Bedeutung für das christliche 
Leben zugeschrieben wird, die der Vf. ihr zu 
geben scheint, kann man hier viel kritischer 



Buchbesprechungen 399 

gegenüber dem visionären Schrifttum sein, 
als es im vorliegenden, ansonsten überaus 
wertvollen Werk geschieht. Den eigentli- 
chen Vorwurf aber, den die katholische 
Theologie der Mystik gegen B. erheben 
wird, ist der, daß er mit seiner Phänome- 
nologie der Vision in die zentralen Fragen 
der mystischen Erfahrung und •Erkennt- 
nis" kaum vordringt, ja den Zugang zu 
ihnen sogar eher erschwert.        F. Wulf SJ 

Mühlen, Karl-Heinz zur: Nos extra 
nos. Luthers Theologie zwischen My- 
stik und Scholastik (Beiträge zur histo- 
rischen Theologie, 46). Tübingen, J. C. 
B. Mohr 1972. IX, 298 S., Ln. DM 56,-, 
brosch. DM 49,-. 

Die Züricher Dissertation - bei G. Ebeling 
1969 vorgelegt - zeigt die •mystische Her- 
kunft der (lutherischen) Wendung extra se 
bzw. extra nos" auf (149). Von dorther in- 
terpretiert sie den Werdegang: •Luther... 
überträgt... die Funktion des mystischen 
amor extaticus (extatische Liebe) auf die 
fides (Glaube) und die in ihr vollzogene 
elevatio mentis (Erhebung des Geistes)" 
(91). 

Vier chronologisch geordnete Kapitel - 
Vorgeschichte zur Zeit der Sentenzen-Lek- 
tur 1509-1510; 1. Psalmenvorlesung 1513 
bis 1515; Paulusexegese 1515-1518; Präzi- 
sierung und Entfaltung 1517 ff. - dienen 
zugleich der Interpretation lutherischer 
Neuansätze: Das neue Menschenbild (•Co- 
ram" [•Vor Gott"] ist geradezu ein •Schlüs- 
selwort" für Luther 31 u. ö.); der Mensch 
wird weniger als •Bild Gottes" denn als 
•Sein vor einem Forum, vor dem es durch 
ein Urteil bestimmt wird" (130), aufgefaßt; 
die Theologie vom Wort, das nicht nur 
äußerlich etwas benennt, sondern dies auch 
bewirkt; die Auffassung vom Sakrament 
als •exhibitivem" Wortgeschehen (vgl. 68) 
bedeutet eine •Externität des Wortes bis in 
die leiblichen Zeichen der Sakramente hin- 
ein" (261). 

Alles dies verweist auf die •extra"- 
Theologie: Gottes Erlösung kommt immer 
(und nicht nur einmal) von außen (extra) 
auf den Menschen zu; immer (und nicht nur 
einmal) ist der Mensch angewiesen auf 
Gottes Wirken von außen (extra). Zur 
Mühlen zeigt, daß dieses Sprechen vom 
•extra" aus der •mystischen" Terminologie 

stammt: £xcessus mentis (Ausgang des Gei- 
stes); ßxtase; Gott, der außerhalb (extra) 
von allem steht, was wir begreifen, und den 
die Mystiker deshalb oft als Nacht, als 
Fernsein erfuhren. Thomas schrieb: •Die 
Gottesliebe versetzt den Liebenden extra 
se, aus sich heraus" (59). 

Leider liest (und verkennt) zur Mühlen 
die katholische Tradition mit der Brille des 
Reformators. H. O. Pesch, der nur nebenbei 
und dazu mißverstanden erwähnt wird, hat 
längst gezeigt, daß gerade in der Gnaden- 
lehre ein Großteil der Differenzen zwischen 
Luther und der katholischen Tradition auf 
sprachlichem Mißverständnis beruht; die 
entsprechende evangelische Untersuchung 
von Th. Bonhoeffer taucht nur im Literatur- 
verzeichnis auf. So wird z. B. die •für die 
Genesis von Luthers Theologie" relevante 
Psalmenexegese dadurch von der katholi- 
schen Tradition abgesetzt, daß sie •nicht im 
Rahmen allgemeiner metaphysischer Erwä- 
gungen, sondern theologisch, und d. h. 
christologisch am Geschick Jesu" sich orien- 
tiere (27.49). Nach de Lubacs nun auch 
von evangelischer Seite mit Emphase be- 
grüßten Untersuchungen ist dies aber alte 
christliche Tradition, wenn auch in ande- 
rem Sprachgewand. 

Der Ausfall an Hermeneutik für die ka- 
tholische Tradition enttäuscht um so mehr, 
als es um eine hermeneutische Untersu- 
chung geht. •Extra nos" ist die •Grundfor- 
mel einer theologischen .Grammatik'", ist 
ein •mystisches Sprachmittel" (108); Luther 
möchte damit •seine eigene Erkenntnis der 
Gnade" durchsetzen und interpretiert die 
Formel •im Horizont seiner Worttheologie 
um" (200). In dieser Wendung begegnet 
uns •ein wesentlicher terminologischer Hin- 
weis auf Luthers Neuverständnis der Sache 
des Glaubens" (184): Alles Gute ist Ge- 
schenk, ist Gnade Gottes, liegt außerhalb 
(extra) menschlicher Verfügung, liegt 
außerhalb unserer selbst, •extra nos". 

Zur Mühlens Untersuchung hätte Luthers 
Extra-Theologie noch stärker in der mysti- 
schen Tradition verankert, wenn diese mit 
dem rechten hermeneutischen Verständnis 
gelesen worden wäre. Aber auch so ist sie 
- mit gutem Literaturverzeichnis (276-295) 
und wichtigen Registern (286-298) - ein 
Schritt vorwärts in der Begegnung der Kon- 
fessionen. /. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 400 

Enomiya-Lassalle, Hugo M.: Medita- 
tion als Weg zur Gotteserfahrung. 
Eine Anleitung zum mystischen Ge- 
bet. Köln, Bachern 1972. 80 S., Sn. 
DM 7,80. 

Der Titel sagt klar, worum es geht; er 
bringt ein oft gehörtes Verlangen des heuti- 
gen Menschen, dem viele äußere Stützen 
des Glaubens genommen sind, zum Aus- 
drude. Nicht die Meditation als soldie steht 
also zur Debatte; nicht therapeutische Ziele 
verfolgt der Verfasser; der religiöse Kon- 
text ist entscheidend. Die Frage, die ihn 
bewegt, lautet: Wie komme ich in dieser 
hektischen Welt, die viele als gottfern emp- 
finden, zu einer inneren Erfahrung Gottes? 
Seine Antwort: durch regelmäßige Übung 
der Meditation. Wie heute vielfach, unter- 
scheidet er dabei die •gegenständliche Be- 
trachtung" und die •übergegenständliche 
Meditation". •Betrachtung" geht •über et- 
was"; sie hat einen •Gegenstand" (eine 
Wahrheit, eine Erkenntnis usw.) vor Au- 
gen; sie beruht auf der Übung der aktiven 
Seelenkräfte (Nachdenken, Entschlüsse). 
•Meditation" im engeren Sinn besagt Ver- 
senkung, schaltet alles Einzelne und Ge- 
genständliche aus, um sich für die Erfahrung 
des •ganz Anderen" zu bereiten; sie hat 
passiven Charakter. In einem 1. Kp. sucht 
der Vf. darzustellen, wie in der katholischen 
Überlieferung schon immer eine Tendenz 
in der christlichen Meditationsübung vom 
Aktiven zum Passiven, von der Vielheit zur 
Einheit und Einfachheit, vom Gegenständ- 
lichen zum Übergegenständlichen, von der 
Betrachtung zur Meditation festzustellen 
ist. Leider hat nach ihm die Betrachtung ein 
Übergewicht erhalten. Diese Einseitigkeit 
gelte es heute zu überwinden. Denn die 
Meditation sei die vollkommenere Gebets- 
weise, was die Bedeutung, ja Notwendig- 
keit der Betrachtung (vor allem für den 
Anfang des Meditationsweges) nicht leug- 
ne. Sie führe nicht nur zur Ruhe und in die 
Tiefe des Seelengrundes, sondern damit 
auch zur inneren Schau und schließlich, auf 
der höchsten Stufe, zur Gotteserfahrung. 
Der Weg dahin sei allerdings sehr be- 
schwerlich. Er verlange nicht nur langjäh- 
rige Übung, sondern einen ständigen 
Kampf gegen Unlauterkeit. 

Als Kronzeugen für die Richtigkeit die- 
ses Weges werden die großen Spirituellen 
der christlichen Vergangenheit aufgerufen, 
am ausführlichsten die •Wolke des Nicht- 
wissens" (The Cloud of Unknowing; un- 
bekannter englischer Autor aus dem 
14. Jht.), eine Mystik, die nach Auffassung 
des Vf.'s dem Zen am nächsten kommt. 

In einem 2. Kp. wird dann der Weg der 
übergegenständlichen Meditation im ein- 
zelnen beschrieben, von der Versenkung 
über die Versunkenheit und das mystische 
Bewußtsein bis zum mystischen Erkennen. 
Neben Johannes vom Kreuz und anderen 
Mystikern greift der Vf. hier vor allem auf 
die beiden Werke von C. Albrecht: •Psy- 
chologie des mystischen Bewußtseins" 
(1951) und: •Das mystische Erkennen" 
(1958) zurück. Von letzteren werden für die 
einzelnen Stufen der Versenkung ganze 
Passagen zitiert; auch die Begrifflichkeit ist 
z. T. von da genommen. 

Das Büchlein ist klar und leicht verständ- 
lich geschrieben. Es setzt sich inhaltlich in 
wesentlichen Punkten (vor allem in der 
Frage einer personalen Gotteserfahrung) 
vom Zen ab. Da mir selbst die entspre- 
chende Erfahrung abgeht, kann ich nur sa- 
gen, daß der Vf. zu überzeugen versteht. 
Seine vornehme und tiefreligiöse Haltung 
hilft einem dabei. Dennoch bleiben wichtige 
Fragen offen: 1. Kann man Meditations- 
übungen im Sinn des Zen so einfach anbie- 
ten, zumal nur für wenige Tage, wenn der 
Weg mit Recht als beschwerlich und nicht 
ungefährlich (nicht frei von Täuschungen) 
aufgezeigt wird? 2. Mindert die Überbeto- 
nung der •Meditation" für ein vollkomme- 
nes christliches Leben trotz aller gegentei- 
ligen Beteuerungen nicht den Ernst der 
christlichen Weltaufgabe, vor allem der 
Verantwortung gegenüber dem Nächsten 
und der menschlichen Gesellschaft? Ist die 
mystische Erfahrung des Meditierenden so 
ohne weiteres Gotteserfahrung? Man ver- 
gleiche damit die sehr viel vorsichtigere 
Beurteilung von A. Brunner (Der Schritt 
über die Grenzen. Wesen/Sinn der Mystik, 
Würzburg 1972, S. 111: •Verweis auf das 
Gründende"). Vielleicht würde ein Ge- 
spräch hier weiterführen. Auf jeden Fall 
dürfte es in der Praxis um einiges schwerer 
sein, als es in manchen Büchern heute dar- 
gestellt wird. F. Wulf SJ 




