Meditieren in der Welt der Technik 403

»Freude“ (Lk 24, 41. 52) sein 1dft, dafl wir auch in der Verborgenheit und
Niedrigkeit seines Todes und seiner Geburt den erschienenen ,Retter”,
den ,Christus Kyrios“ (Lk 2, 11) erkennen konnen. Fiir wen Ostern nur
~Geschwatz® (Lk 24, 11) oder nur mythologischer Rest oder nur unver-
standenes Dogma ohne jede erneuernde und veridndernde Hoffnungs-
kraft bleibt, fir den wird auch Weihnachten nicht mehr sein als fromme
Legende, als ein Fest sentimentaler Liebes- und Friedensbekundungen, die
sich um das ,Kind in der Krippe“ und um die Kinder in der Familie ran-
ken. Eine derartige Verunstaltung wird jedes christliche Fest erleiden,
wenn es nicht mehr von der Mitte des Evangeliums her gefeiert wird. Wo
Weihnachten jedoch im Gang einer ,Geschichte der Hoffnung®, die das
Evangelium aufzeichnet, betrachtet wird, da, wo es von dem Hohepunkt
dieser Geschichte, von Ostern aus, erhellt und ,gemessen“ wird, da kann
diese einfache Erzdhlung von der Geburt des ,Christus-Kindes“ und von
den Hirten, die zu ihm gingen und es fanden, wirklich zum ,hoffnungs-
vollen® Beginn dieser Geschichte werden. Zum Beginn, der dem Ende ,an-
gemessen” und in dem schon die ganze Freude (Lk 2,10 u. Lk 24, 41. 52)
des Zieles anwesend ist. Da kann diese Weihnachtsbotschaft auch die
Geschichte unserer eigenen Hoffnung wieder neu in Bewegung bringen,
wenn sie zu erschlaffen droht unter der wachsenden Zumutung des ,Hof-
fens gegen alle Hoffnung“. Sie kann uns dann die Zuversicht der Hirten
vermitteln, dafl wir uns wieder aufmachen und ,gehen® und ,finden“ — zu
dem Ziel aller Verheiflung und Hoffnung hin, das an Ostern sein end-
gultiges ,Ja und Amen® (2 Kor 1, 20) gefunden hat: das geglickte Ineins
von Verherrlichung Gottes in der Hohe und Frieden den Menschen seiner
Gnade auf Erden (Lk 2, 14).

Meditieren in der Welt der Technik

August Brunner SJ, Miinchen

Zeiten des Glaubens

Zeiten des Glaubens sind dadurch gekennzeichnet, daf} die Grundeinstel-
lung der groflen Mehrzahl ihrer Menschen auf die geistige, iibersinnliche
Wirklichkeit geht, ihr den ersten Platz in der Wertung zuweist und die
tbrigen Bereiche ihr ein- und unterordnet, deren Bedeutung an ihr mifit.



August Brunner 404

Diese Wirklichkeit, die der Mensch im Umgang mit den Mitmenschen, an
ihnen und an sich selbst, unmittelbar, wenn auch ungegenstindlich erfihrt
und die wiederum auf eine héhere, ganz andere Wirklichkeit verweist,
stand in manchen Epochen der dhristlichen Geschichte in ihrem Reichtum,
ihrer Seinsfestigkeit, ihrer Tiefe und ihrer entscheidenden Bedeutung fiir
das Heil aller so lebhaft, so wirklich vor dem geistigen Auge, dafl davon
ein Licht selbst auf die iibrigen Bereiche der Wirklichkeit ausstrahlte und
man eine Art von Geistigkeit selbst dort zu sehen vermeinte. Sie in ihrer
Schonheit und Machtigkeit sichtbar und greifbar zu machen, darum miihte
sich die Kunst, die im Dienst der Religion stand, und schuf so die groflen
Werke der Architektur, der Bildhauerei und Malerei, die wir noch heute
bewundern. In den Erzdhlungen vom Leben derer, die diese Wirklichkeit
tiefer als andere erfahren hatten, der Heiligen, in den Legenden, begeg-
nete jeder ihr immer wieder. Die zahlreichen Feste waren nur méglich
durch die leibhafte Erfahrung ihrer geheimnisvollen Gegenwart; darum
entsprang ihnen echte Freude, die Erfahrung der Erfiillung im hohen Sinn
des eigenen Daseins. Wenn die Erforschung der iibersinnlichen Welt des
Heiligen alle geistige Kraft und Aufmerksamkeit gefangen nahm und nur
wenig mehr fiir den Bereich des dufleren, leiblichen Wohlergehens ibrig
blieb, so empfand man dies kaum und war jedenfalls bereit, solchen Mangel
um des Hoheren willen in Kauf zu nehmen. Nur dies macht zum Beispiel
die hohe Freude eines hl. Franz von Assisi und seiner Gefédhrten verstiand-
lich; sie erfuhren, wie die Liebe zur Armut ihnen den Zugang zu geistlichem
Reichtum erschlofl, in dessen Licht selbst die Natur in neuer Schonheit er-
strahlte und in neuer Weise zuganglich wurde.

Bei einer solchen Einstellung war das Bediirfnis nach Betrachtung® selbst-
verstindlich. Man begegnete da einem Reichtum, der unerschépflich ist, in
den man immer tiefer eindringen und, was entscheidend ist, den man sich
im vollen Sinn zu eigen machen und dadurch ins Heil kommen kann. Dieser
Wirklichkeit konnte man nicht entgehen, deren Dasein nicht leugnen. Gab
doch alles ringsum, Menschen und Natur, das tégliche Leben wie die hohen
Feste, Zeugnis von ihr, von ihrer Grofle und begliickenden Herrlichkeit.
Zugleich verspiirte man, dafl der bessere Zugang zu ihr an Sammlung ge-
bunden war, an die Abwendung des Geistes von der Vielheit und dem dau-
ernden Wechsel der sinnlichen Eindriicke, an das Verweilen bei ihr, an ein
geistiges Umkreisen, in dem eine ihrer Seiten nach der andern deutlicher in
den Blik kam und die entsprechenden Bilder in der Vorstellung erregte,
die Macht der Affektivitit aufrief, sie mit dem ganzen Willen umfafite, so

1 Betrachtung und Meditation werden im folgenden mit Grund nicht voneinander geschie-
den.



Meditieren in der Welt der Technik 405

daf diese Welt nicht mehr fremd gegeniberstand, sondern Tag um Tag
inniger zur eigentlichen Heimat und zum Quell tiefer Begliickung wurde.
Nur so verstehen wir, daf} die fritheren Zeiten unsere Hast nicht kannten,
und daf} es Menschen gab, die sich stundenlang solcher Betrachtung hinge-
ben konnten, nicht aus Zwang, sondern aus dem inneren Bediirfnis ihres
Herzens heraus. Ein geistiges Klima herrschte, das die Betrachtung als ein
fiir die Selbstverwirklichung hoch sinnvolles und fir den Menschen in sei-
nem Eigentlichen bereicherndes und begliickendes Tun erscheinen lief3.

Die heutige Welt

Eine solche Grundeinstellung ist fiir viele Menschen heute so gut wie unbe-
greiflich. Sie konnen den Sinn von Betrachtung kaum mehr verstehen. Dies
ist das Ergebnis eines langen Prozesses. Seit einigen Jahrhunderten hat sich,
leise und wenig bemerkbar zunichst, dann immer entschiedener, selbst-
bewuflter und anspruchsvoller eine andere Einstellung der Wirklichkeit
gegeniiber geltend gemacht. Immer mehr steht im Vordergrund des In-
teresses die Erforschung der Natur und ihrer Krifte, um diese in den Dienst
des Menschen zu stellen und so das Leben von seiner korperlichen Miihsal
zu entlasten und mit einer neven Fiille duflerer Giter zu bereichern, also
Wirtschaft und Wohlstand. Da aber die geistige Kraft des Menschen be-
grenzt ist, vermochte er nicht, zugleich wie frither auch der geistigen Wirk-
lichkeit lebendig inne zu werden und den neu entdeckten Bereich mit ihr in
Einklang zu bringen. Vielmehr erschien nun die Kraft und Zeit, die auf Be-
trachtung verwandt wurde, als unniitze Verschwendung, als Hindernis fir
den Fortschritt und als jeder hoheren Kultur, wie man sie immer mehr ver-
stand, feindlich.

Der Blick ging nun auf die Welt des Stofflichen und auf die Natur unter
der Riicksicht der Nutzbarkeit, auch wo man sich dessen nicht ausdricklich
bewuflt wurde, auf ihr Sein aber und auf die Fragen, die es stellt, nur so
weit, als dies fur die Nutzbarkeit unvermeidlich war; er blieb bei dieser
einen Seite stehen und drang nicht tiefer. Damit entschwand die geistige
Wirklichkeit immer mehr. Da zudem die Sorge fiir das leibliche Leben von
einer Dringlichkeit ist, die keinen Aufschub duldet, aber auch keine be-
sondere geistige Haltung erfordert, die Schirfe des geistigen Blickes hin-
gegen eins ist mit den innersten Einstellungen und mit diesen wichst oder
abnimmt, so mufite die neue Weise des Sehens sich immer allgemeiner und
tyrannischer durchsetzen, sich alles andere unterordnen und der letztent-
scheidende Mafistab fur deren Wert werden.

In einer solchen Welt leben wir. An erster Stelle steht die Vermehrung
des Wohlstandes. Diese aber hat zur Voraussetzung eine immer bessere



August Brunner 406

Verwendung der stofflichen Energie; und diese wird nur durch die immer
weiter entwickelte Technik moglich. Aber dies alles ist nur die Auswir-
kung der neuen menschlichen Einstellung zur Wirklichkeit. Darum ist der
heutige Mensch von ihr gepragt; und man kann sich fragen, was Ursache,
was Wirkung ist, so sehr verstarken sich diese Einstellung und die Fort-
schritte der Technik gegenseitig.

Versachlichung und Entpersonlichung

Thre nicht beabsichtigte, aber unvermeidliche Wirkung auf den Menschen
ist aber die Entpersonlichung und Versachlichung des Lebens und der
Schwund der Fihigkeit, der Wirklichkeit dessen, was unmittelbar keinen
wirtschaftlichen Nutzen bringt, also der geistigen und gottlichen Wirklich-
keit inne zu werden. Das schafft ein Klima, in dem die Betrachtung kaum
gedeihen kann. Es ist so, wie wenn die Technik, die Maschine, dem Men-
schen ihren Stempel aufdriickte, und ihn sich angliche. Immer unwider-
stehlicher beherrscht die Maschine den Rhythmus des Lebens bei allen
Menschen der Industriekultur. Die Maschine kennt keine Ermiidung und
hat keinen Bedarf nach Ruhe. So wurde es mdglich, den Menschen, der sie
bedient und von ihrem Gang abhangig ist, bis zu den Grenzen des mensch-
lich Ertriglichen in die Arbeit einzuspannen. Diese Arbeit muff er mit
einer durch die Maschine bedingten Regelmafigkeit verrichten, ob er dafir
aufgelegt ist oder sich heute mider fiihlt als an anderen Tagen. Nicht er
bestimmt den Verlauf seiner Arbeit und die Zeit, die er darauf verwenden
will, sondern das Unternehmen in seiner vielfaltigen Verflechtung, in die
jedes einzelne Versagen storend wirken miifite. Diese Tag um Tag weiter-
gehende Arbeit mit der kurzen Unterbrechung des Wochenendes nimmt
den Menschen, seine Aufmerksamkeit und damit seine Nervenkraft so in
Anspruch, dafl ihm im allgemeinen keine geistige Kraft mehr tibrigbleibt,
wenn ihm auch schwere kdrperliche Arbeit immer mehr abgenommen
wird.

Die Maschine zwingt dem Menschen eine grofie Disziplin auf. Diese wird
aber sehr wenig und nicht notwendigerweise aus sittlich-religiosen Beweg-
griinden angenommen, wie sie ja auch nicht aus solchen gefordert ist; son-
dern ausschlaggebend ist die Sorge um den Arbeitsplatz, um Verdienst,
Vorankommen und gréfleren Wohlstand. Der Mensch ergibt sich mehr
der Notwendigkeit, als dafl er diesen Zwang frei ibernimmt; auch seine
Disziplin hat etwas von dem Unpersonlichen des Ganges einer Maschine.

Dazu kommt, dafl die Maschine ihrem Wesen nach zur Spezialisierung

treibt. Das bedeutet einmal eine immer gréfere Eintonigkeit der Arbeit,
die Wiederholung der gleichen Handgriffe oder Verfahren. Eine solche



Meditieren in der Welt der Technik 407

Arbeit erfafit nicht mehr den Menschen als ganzen, als Person. Zudem
schwicht sie auf die Dauer den Blick auf das Ganze ab, aus dem die Spe-
zialisierung ihren Sinn erhilt, und damit auf die geistige Wirklichkeit, die
lebendige Einheit und sinnvoller Zusammenhang ist. Nur so erklirt sich
das Wuchern von immer neuen Ideologien, die einen Bereich oder eine
Seite der Wirklichkeit verabsolutieren und so das Ganze verfilschen.

Die Richtung auf Entpersonlichung wird durch die Technik verstarkt.
Herstellung und vor allem Gebrauch der technischen Apparaturen wenden
sich nicht an den einzelnen als diesen einzelnen, sondern an ihn als jeder-
mann. Wer die 6ffentlichen Verkehrsmittel beniitzen will, wird nicht nach
seinen menschlichen Vorziigen oder Mingeln eingeschitzt; er mufl nur
bereit sein, sich nach den Verkehrsregeln zu richten. Das gilt aber fir
alle technischen Vorrichtungen wie auch fiir den durch die Technik be-
stimmten Verkehr der Menschen untereinander; gefordert wird sach-
gemifle Behandlung; nach den Beweggriinden, ob sittlich oder nicht, ob
menschlich gut oder nicht, wird nicht gefragt. Immer seltener kommt damit
der Mensch als ganzer zur Geltung, tritt er in Erscheinung. Immer starker
wird die Neigung, den Menschen durch psychologische und soziologische
Methoden fiir diese Lebensweisen der Anonymitét abzurichten. Daher der
ungewdhnliche Platz, den heute die Gesellschaftswissenschaften einneh-
men. Auch ist es nur natiirlich, daf sich die Massenmedien auf den Men-
schen als jedermann einstellen.

Letztlich liegt der heutigen Industriewelt die Wendung zum toten Stoff
zugrunde, dessen Krifte man durch die Technik in den Dienst des Men-
schen stellt. Dieser Stoff besitzt eine so geringe Einmaligkeit, dafl diese
fur die praktische Verwendung gar nicht in Frage kommt; alle Eisenatome
sind sich praktisch vollkommen gleich. Darauf beruht die Allgemein-
heit der technischen Verfahren, die sich entsprechend auch nur an den Men-
schen im allgemeinen wenden.

Menschlich noch bedeutsamer ist aber die zugrundeliegende starke,
immer umfassendere Wendung zum Sachhaften. Der Stoff bedeutet nichts,
weist nicht tiber sich hinaus, anders als die menschliche oder tierische Ge-
stalt und ihr Verhalten, die durch das sinnlich Fafibare hindurch die
menschliche Geistigkeit oder das tierische Leben fiir das geistige oder
vitale Vernehmen aufscheinen lassen. Von den technischen Gebilden geht
wohl ein Verweis aus. Aber er meint nur den Konstrukteur oder Gebrau-
cher als jedermann, wie dies oben gesagt wurde, und zwar nicht durch den
Rohstoff, sondern durch die Form, die der Mensch ihm gibt. So begegnet
hier der Mensch dem Menschen nur als jedermann. Das Stehenbleiben bei
diesem Sachhaften, die Erkenntnis, daf} der Stoff auf nichts anderes ver-
weist, das ihn iibersteigt, war ja die Vorbedingung, dafl die Idee der



August Brunner 408

modernen Naturwissenschaft und der Technik {iberhaupt aufkommen
konnte. Der Blick bleibt hier bei dem sinnlich Wahrnehmbaren und Nutz-
baren stehen, ohne einen Uberstieg wie in der Erkenntnis von Menschen
und auch noch von Lebewesen. Es geht darum von ihm allein keine sittliche
und religiése Forderung an den Menschen aus; darum ist die Technik die-
sen Bereichen gegeniiber neutral.

Diese uns immer ausschlieBlicher umgebende Industriewelt als eine
Welt des Sachhaften und Unpersonlichen ohne Uberstieg gibt dem geisti-
gen Blick des Menschen kaum noch Gelegenheit, diese Fahigkeit des Uber-
stiegs zu leisten und zu iiben. Mit den eigentlich menschlichen Eigenschaf-
ten steht diese Welt nur in einem sehr entfernten Zusammenhang. Ist es
da zu verwundern, daf} der erdriickende und unausweichliche Einfluf} einer
so standigen und allgemeinen Einstellung dazu dringt, mit dieser Einstel-
lung auch die menschlichen Bereiche auferhalb der technischen und biiro-
kratischen Arbeit anzugehen und zu beurteilen. Auch der Umgang der
Menschen untereinander wird versachlicht und damit entmenschlicht.

Im Umgang mit Menschen als diesen einmaligen personhaft Seienden
verwirklicht und iibt sich aber an erster und wichtigster Stelle das Ver-
mogen geistiger Einsicht und das verstehende Erfassen geistiger Wirk-
lichkeiten. Im Erforschen des Sachhaften hingegen, also in der naturwissen-
schaftlichen Forschung und der technischen Konstruktion, ist die mensch-
liche Geistigkeit sozusagen nur mit ihren Auflenbezirken beteiligt, jenen
Bezirken, die die Erhaltung des leiblichen Lebens durch die Wirtschaft zu
einer noch ménschlichen Angelegenheit machen; sie ist keine volle geistige
Tatigkeit im hier gemeinten Sinn, die ihrer Natur nach und notwendig den
Menschen als ganzen und in seiner Personhaftigkeit beansprucht.

Wenn aber die Gelegenheiten zu solcher eigentlich geistigen Betitigung
immer mehr durch die allgemeine Einstellung eingeschriankt und zuriick-
gedriangt werden, dann bleibt es nicht aus, dafl diese Fahigkeit verkiim-
mert und dafl man in der Erforschung und technischen Verwendung des
Sachhaften das ein und alles des Geistes sieht. Das eigentlich Geistige
und mit thm das Gottliche entschwindet dem Blick, nicht weil es sich durch
die Naturwissenschaften als Einbildung erwiesen hat, sondern weil das
geistige Sehvermdgen abgestumpft ist, weil der Mensch geistig erblindet
ist. Die Welt wird ,entsakralisiert. Gott hat keine Wirklichkeit mehr,
die lebendig verspiirt wird; Gott ist tot. Dafl aber auch der Wissenschaft,
der Technik und dem Wohlstand ein Sinn nur aus dem Bereich des Geistig-
Personhaften zukommen kann, dafl sie ohne einen solchen Lebenssinn
aus sich keine Grenzen einhalten konnen und unbekiimmert um die eigent-
lich menschlichen Werte ins Uferlose und zu Katastrophen weitergehen,
das bemerkt der so erblindete Mensch nicht, bis es zu spat ist.



Meditieren in der Welt der Technik 409

Die erschwerte Meditation

Niemand kann sich dem Einflufl einer so weit verbreiteten Einstellung
ganzlich entziehen. Wir wachsen alle in ihr auf. Sie wirkt sich, ohne daf}
der einzelne sich dessen bewufit wird, auf alle und jeden aus. Es ist aber
klar, dal eine solche Welt der Meditation und dem Gebet nicht giinstig
ist. Sie hat kein Organ mehr fiir das Religiése und Geistige, fiir all das, was
das Sachhafte und darum Machbare ibersteigt. Soweit diese Einstellung
herrscht und als selbstverstindlich hingenommen wird, und das ist zunéchst
besonders fiir die Stadter, aber immer mehr auch fir den Menschen auf
dem Lande der Fall, gibt es kein Geistiges, gibt es kein Gottliches. Sie
kommt ohne all das aus. Die Frage ist nur, ob auch der Mensch, der diese
Einstellung eingenommen hat, auf die Dauer ohne diese geistigen Wirk-
lichkeiten auskommt. Wenn er mehr ist als nur ein in die Industriewelt
eingespanntes, arbeitendes Lebewesen — und er ist als personhaft mehr
als dies —, so kann er nicht ohne Entmenschlichung und ohne Selbstzersto-
rung sich dieser Versachlichung ungehemmt hingeben und dies sogar noch
als Fortschritt preisen.

In einer solchen allgemein verbreiteten Atmosphire wird die Medita-
tion schwer, ja unmoglich. Der Gegenstand der Meditation kommt ja nicht
mehr lebendig, als er selbst, in Sicht; dafir ist die Sehkraft zu schwach
geworden. Wie das Sachhafte scheint er keine Tiefe zu haben. Ein geisti-
ges Verweilen, eine geistige Vertiefung hat bei jenem keinen Sinn. Man
kann tber die Wahrheit, dafl 2 x 2 = 4 ist, soviel nachdenken wie man
will, es ergibt sich keine Bereicherung. Der Inhalt wird von Anfang an ganz
erfaflt oder iiberhaupt nicht. Man kann hier nur horizontal zu anderen
Erkenntnissen auf der gleichen Ebene fortschreiten, nicht die einzelne fir
sich vertiefen.

Anders bei der vertrauten Erkenntnis eines Menschen. Sie ist uner-
schopflich, um so mehr, je niher man geistig diesem Menschen kommt.
Denn die geistige Wirklichkeit ist nicht einschichtig, sondern von einer
Fiille, die das leibbedingte Erkennen des Menschen nur Schritt um Schritt
ausdriicklich erschauen und dadurch vertiefen kann. Das technische Den-
ken ist wesensgemif eingleisig; die Erkenntnis des Geistigen vollzieht
sich hingegen durch eine immer umfassendere Zusammenschau vieler und
verschiedener Einzelheiten, die in die gleiche geistige Wirklichkeit ein-
geordnet werden, so dal diese fortschreitend immer umfassender ins
Licht kommt.

Meditation ist nur da moglich, wo vor dem Geiste eine solche volle, viel-
seitige, unerschopfliche Wirklichkeit steht. Also nicht beim Sachhaften,
sondern im eigentlich menschlichen Bereich, und hier wieder am meisten



August Brunner 410

da, wo der Mensch der gottlichen Wirklichkeit inne wird. Sie ist eine gei-
stige Schau; sie vollzieht sich durch den geistigen Uberstieg, durch den bei
Gelegenheit einer sinnlichen Wahrnehmung oder Vorstellung diese iiber-
steigend eine wesentlich héhere Wirklichkeit unmittelbar erfaflt wird. Das
gewdhnliche Beispiel ist die Erfassung der einmaligen Geistigkeit eines
Menschen gleichsam durch den leiblich-lebendigen Ausdruck, das Verste-
hen des Sinnes durch die physiologisch-physikalische Wirklichkeit der
Laute hindurch.

Da die geistige Wirklichkeit fiir Gliick und Heil des Menschen von ent-
scheidender Bedeutung ist, erfolgt ihr Erfassen nicht mit der kithlen Gleich-
giltigkeit und menschlichen Unbeteiligtheit, die dem naturwissenschaft-
lichen Erkennen und der Technik entspricht. Der Mensch antwortet hier
mit seinem ganzen und eigentlichsten, personhaften Sein, mit einer persén-
lichen Warme, mit einer hoheren Affektivitit. In ihr und durch sie voll-
zieht sich die Aneignung dieser Wirklichkeiten; dadurch wird der Mensch
als Mensch verwandelt und schafft sich zu dem, was er ungegenstindlich
als den Sinn und die Vollendung seines Daseins anstrebt. Aneignung im
eigentlichen Sinn gibt es nur hier; das Stoffliche bleibt uns ewig dufierlich
und fremd, weshalb der Mensch in einer Welt, wo das Sachhafte vor-
herrscht, sich vereinsamt und der Sinnlosigkeit ausgeliefert fithlt.

Erlahmt die geistige Schau, so schwindet auch diese ihr entsprechende
und mit ihr wesentlich verbundene héhere Affektivitit. Die Entperson-
lichung der zwischenmenschlichen Beziehungen treibt in die gleiche Rich-
tung wie auch der immer allgemeinere Umgang mit technischen Geriten;
im Gebrauch der letzteren wiren Affekte fehl am Platz. Immer schwerer
wird damit auch die wahre Aneignung der umgebenden Natur wie der
Kulturdinge. Das Leben verarmt menschlich; es verliert seine Warme und
seinen Glanz. Der Mensch wird der wahren Muf8e unfihig und verfallt der
Sucht nach immer Neuem, das ihn aber doch nicht erfiillt und darum sein
Interesse nicht lange fesseln kann. Dem Niitzlichkeitsdenken erscheint
Betrachtung als reine Verschwendung von Zeit und Kraft und wird abge-
lehnt.

Betrachtung heute

Wer heute Betrachtung tiben will, muf sich also zunichst innerlich umstel-
len, die der heutigen Zeit eigene Unstete, Ungeduld und Hast zuriickdrin-
gen und lernen, innerlich ruhig zu sein. Das ist keine leichte Aufgabe.
Bedeutet dies doch, innerlich gleichsam aus der heutigen Welt herauszu-
treten, sich iber sie zu erheben, aus einer Welt, der er durch tausend Ein-
fliisse so tief verhaftet ist. Das gelingt nicht durch einen bloflen Entschlufi,



Meditieren in der Welt der Technik 411

auch nicht durch einige kurze Versuche. Es geht im Grunde um eine sehr
tiefgehende geistige Umstellung. Das Bemiihen, zu betrachten, geht an-
fangs gleichsam ins Leere; Diirre und Trockenheit sind die Folge davon.
Sie lassen es als verlorene Miihe erscheinen und schrecken viele ab.

In Wirklichkeit wirkt von Anfang an jeder Versuch umgestaltend auf
die eigene Geistigkeit; dieser Gewinn ist dem Betrachtenden sicher. Tech-
nik verwandelt die Welt des Stofflichen, eine Verwandlung, die den Stoff
in seinem Sein nicht beriihrt, sondern nur in seiner zufilligen dufleren
Form. Meditation verwandelt den Menschen als Menschen, in seinem gei-
stigen Sein. Aus diesem Sein entsprang aber auch das technische Denken;
es bestimmt, welchen Bereichen der Wirklichkeit sich der Mensch als dem
wichtigsten, dem entscheidenden zuwendet.

Auf die Dauer wird die notwendige Umstellung der gesamten geistigen
Haltung, der ganzen Kultur dadurch herbeigefiihrt, dafl wieder viele durch
Betrachtung die eigentlich geistigen Fihigkeiten neu wecken und stédrken.
Dadurch wird dem Geistigen und Menschlichen wieder der Platz freigege-
ben, der ihm seinem Wesen nach zukommt. Es geht um die Zukunft unserer
Kultur; denn immer noch gilt das Wort des Herrn: ,Nicht vom Brot allein
lebt der Mensch“ (Mt 4,4; Lk 4, 4). An vielen Punkten meldet sich heute
seine Wahrheit wieder schmerzlich an. Es gilt den Bereich der Wirtschaft in
das Gesamt des Menschen einzuordnen. Dies kann nicht unméglich sein, zu-
mal die Technik aus sich allein weltanschaulich neutral ist und ihren Sinn
daher nicht von sich selbst, sondern vom ganzen Menschen her erhilt. Dieser
Sinn erschliefit sich aber nur dem betrachtenden Umgang mit der geistigen
Wirklichkeit. Die Aufgabe ist allerdings sehr schwer und findet in der heu-
tigen Umwelt kaum eine Stiitze. Um so verdienstvoller ist aber auch die
entsagungsvolle und scheinbar vergebliche Mithe derer, die durch ihr
Leben an der grofien Aufgabe mitarbeiten. Die Umstellung erfolgt lang-
sam und unmerklich, wirkt aber umfassender als jede andere Tatigkeit.

Das Wissen um die hohe Bedeutung der Kontemplation 1t Diirre und
Trockenheit wie auch Verkennung leichter ertragen und verleiht die Kraft,
auszuharren und nicht unter dem Druck der Zeitverhiltnisse aufzugeben.
In der Diirre und Trockenheit trigt man zugleich die Gottferne der heuti-
gen Zeit stellvertretend mit und wirkt ihr entgegen. Es geht also keines-
wegs um einen egoistischen Riickzug auf sich selbst.

Dies braucht jedoch das Bestreben nicht zu verhindern, die Art der
Betrachtung den heutigen Verhiltnissen anzupassen; im Gegenteil, wenn
nur das Wesentliche gewahrt bleibt. Zunichst wird es wohl gut sein, die
Zeit der Betrachtung nicht zu sehr auszudehnen. Besser mehrere kiirzere
Zeiten als eine einzige lange. Auch sollte man die am besten dafiir geeig-
nete Tageszeit auswahlen; sie wird nicht fiir alle die gleiche sein.



August Brurner 412
Christliche Meditation

Vor allem kommt es darauf an, sich im klaren zu sein tiber den Sinn, den
die Betrachtung im Christentum hat und haben muf}. Sie steht nicht im
Dienst philosophischer und selbst theologischer Erkenntnisse. Noch strebt
sie an sich mystische Erfahrungen mit ihren Wirkungen fiir eine bessere
Meisterung des Lebens an wie die ostasiatischen Methoden der Versen-
kung; deren letztes Ziel ist das Aufgehen und Verschwinden des Menschen
in einem als unpersonlich aufgefafiten Géttlichen. Der Sinn christlicher
Meditation ist hingegen die vertraute Gemeinschaft mit Christus und durch
ihn mit Gott dem Vater, etwas, was mit einem unpersonlichen Géttlichen
keinen Sinn hat. Entsprechend miissen solche Methoden christlich umge-
wandelt werden.

Durch die Vertrauatheit mit Christus wie mit einem ehrfiirchtig verehrten
und innig geliebten dlteren Bruder und Freund (Jo 14, 15) erfiillt sich der
Glaube als Ganzhingabe. Vertrautheit entsteht aber nur durch hiufigen
Umgang, durch ein immer willigeres Eingehen auf den andern. Die christ-
liche Betrachtung ist nichts anderes als die Ubung solchen Umgangs mit
Christus. Durch sie wird er seine Wirkung langsam auf alle Einzelheiten
des Lebens ausdehnen; immer selbstverstindlicher werden alle Einstellun-
gen, Taten und Begegnungen an seinem Urteil gemessen. Mit jeder Be-
wiéhrung wird dieses Urteil klarer erkannt. Immer inniger wird die Ver-
bindung mit dem Herrn, der ja nicht wie die Grofien der Geschichte uns
nicht mehr zu héren und zu antworten vermag, sondern der als der Leben-
dige uns kennt und unsere Sache vor Gottes Angesicht fithrt (Hb 9, 24). In
diesem Umgang erfiillen wir die Mahnung des Herrn, immer zu beten und
darin nicht nachzulassen (Lk 18, 1). Der kurze, aber 6ftere Aufblick zum
Herrn 148t sich auch bei grofler sonstiger Inanspruchnahme durchfiihren
und ist so wohl die der heutigen Zeit am besten angepafite Form des
betrachtenden Lebens.

Auf diese Weise entsteht mit Hilfe der nie fehlenden Gnade Gottes eine
geistig-geistliche Atmosphire, in der man immer inniger lebt; es erstrahlt
ein Licht, in dem man richtiger sieht; eine Kraft stromt aus, die hilft, den
schweren Weg zu gehen. Die grofite Kraft ist die Liebe zum Herrn, eine
dankbare, edle, grofmiitige Liebe zu dem, in dem die gottliche Liebe uns
in Menschengestalt, menschlich faflbar entgegentritt. Als Liebe wird sie
immer mehr den ganzen Menschen erfassen und umgestalten.

Nicht zu vergessen ist, dafl diese Liebe uns in jedem Menschen begegnet,
wenn unser geistiges Auge wieder seine Sehkraft zuriickgewonnen hat.
Christus ist gerade durch seine gottmenschliche Liebe jedem Menschen
lebendig gegenwartig als diesem einmaligen Menschen. Durch seine Liebe



Meditieren in der Welt der Technik 413

nimmt er an ihm solchen Anteil, daf} er von allem, was man diesem Men-
schen antut, so betroffen wird, wie ein Mensch von dem Schicksal eines
geliebten Menschen, entsprechend dem Mafle seiner Liebe, mitbetroffen
wird, also Christus mehr als der betreffende selbst. So ist wahre Nichsten-
liebe auch eine Vorbereitung auf Gebet und Betrachtung. Es ist also nicht
so, dal wir uns von Gott und der Verbundenheit mit Christus abwenden
sollten, um dem Néchsten zu dienen. Der Quell echter und im Eigentlichen
wirksamer Nachstenliebe ist die Liebe Gottes zu uns und unsere Gegenliebe
zu Gott. Man verstopft den Quell nicht, um den Strom zu stirken.

Viel zur Schaffung einer geistlichen Atmosphare wird die Gemeinschaft
mit Gleichgesinnten beitragen. Sie hebt das so entmutigende Gefiihl des
Alleinstehens und der Vergeblichkeit auf und foérdert die richtige innere
Einstellung. Daher auch das Bestreben der heutigen Zeit, sich zu entspre-
chenden Gruppen zusammenzuschliefen und die Erfahrungen auszatau-
schen. Es ist jedoch zu beachten, dafl solcher Austausch nicht mit jedem
beliebigen und darum in groflen Gruppen fruchtbar moglich ist. Gerade
auf diesem personlichsten Gebiet mufl man die Sicherheit haben, verstan-
den zu werden. Wo die notige Vertrautheit fehlt, ufert der Austausch in
miifliges, unniitzes Gerede ohne gegenseitige Ebrfurcht aus, und es ent-
steht die Versuchung, sich vor den anderen geltend zu machen.

Eine fruchtbare, zu allen Zeiten geiibte und audh fiir die heutige Zeit
zugingliche Form der Betrachtung ist die geistliche Lesung. Nur mufl sie
langsam und ohne Hast geschehen, bei Stellen, die ansprechen, geniigend
verweilen, ohne den Drang, moglichst viel Biicher zu erledigen. Wenn
man einen entsprechenden Verfasser oder ein Buch gefunden hat, so soll
man dabei bleiben, solange man davon einen geistlichen Nutzen verspiirt,
oder von Zeit zun Zeit wieder dazu zurtickkehren, bis man das, was sie zu
geben vermogen, sich ganz zu eigen gemacht hat. Unerschopflich bleibt
immer die Heilige Schrift, besonders das Neue Testament. Aus ihm lernen
wir ja den Herrn kennen, wenn wir es gladubigen Herzens so lesen, wie die
Heiligen aller Zeiten es gelesen haben.





