
Meditieren in der Welt der Technik 403 

•Freude" (Lk 24, 41. 52) sein läßt, daß wir auch in der Verborgenheit und 
Niedrigkeit seines Todes und seiner Geburt den erschienenen •Retter", 
den •Christus Kyrios" (Lk 2, 11) erkennen können. Für wen Ostern nur 
•Geschwätz" (Lk 24, 11) oder nur mythologischer Rest oder nur unver- 
standenes Dogma ohne jede erneuernde und verändernde Hoffnungs- 
kraft bleibt, für den wird auch Weihnachten nicht mehr sein als fromme 
Legende, als ein Fest sentimentaler Liebes- und Friedensbekundungen, die 
sich um das •Kind in der Krippe" und um die Kinder in der Familie ran- 
ken. Eine derartige Verunstaltung wird jedes christliche Fest erleiden, 
wenn es nicht mehr von der Mitte des Evangeliums her gefeiert wird. Wo 
Weihnachten jedoch im Gang einer •Geschichte der Hoffnung", die das 
Evangelium aufzeichnet, betrachtet wird, da, wo es von dem Höhepunkt 
dieser Geschichte, von Ostern aus, erhellt und •gemessen" wird, da kann 
diese einfache Erzählung von der Geburt des •Christus-Kindes" und von 
den Hirten, die zu ihm gingen und es fanden, wirklich zum •hoffnungs- 
vollen" Beginn dieser Geschichte werden. Zum Beginn, der dem Ende •an- 
gemessen" und in dem schon die ganze Freude (Lk 2,10 u. Lk 24,41.52) 
des Zieles anwesend ist. Da kann diese Weihnachtsbotschaft auch die 
Geschichte unserer eigenen Hoffnung wieder neu in Bewegung bringen, 
wenn sie zu erschlaffen droht unter der wachsenden Zumutung des •Hof- 
fens gegen alle Hoffnung". Sie kann uns dann die Zuversicht der Hirten 
vermitteln, daß wir uns wieder aufmachen und •gehen" und •finden" - zu 
dem Ziel aller Verheißung und Hoffnung hin, das an Ostern sein end- 
gültiges •Ja und Amen" (2 Kor 1, 20) gefunden hat: das geglückte Ineins 
von Verherrlichung Gottes in der Höhe und Frieden den Menschen seiner 
Gnade auf Erden (Lk 2,14). 

Meditieren in der Welt der Technik 
August Brunner SJ, München 

Zeiten des Glaubens 

Zeiten des Glaubens sind dadurch gekennzeichnet, daß die Grundeinstel- 
lung der großen Mehrzahl ihrer Menschen auf die geistige, übersinnliche 
Wirklichkeit geht, ihr den ersten Platz in der Wertung zuweist und die 
übrigen Bereiche ihr ein- und unterordnet, deren Bedeutung an ihr mißt. 



August Brunner 404 

Diese Wirklichkeit, die der Mensch im Umgang mit den Mitmenschen, an 
ihnen und an sich selbst, unmittelbar, wenn auch ungegenständlich erfährt 
und die wiederum auf eine höhere, ganz andere Wirklichkeit verweist, 
stand in manchen Epochen der christlichen Geschichte in ihrem Reichtum, 
ihrer Seinsfestigkeit, ihrer Tiefe und ihrer entscheidenden Bedeutung für 
das Heil aller so lebhaft, so wirklich vor dem geistigen Auge, daß davon 
ein Licht selbst auf die übrigen Bereiche der Wirklichkeit ausstrahlte und 
man eine Art von Geistigkeit selbst dort zu sehen vermeinte. Sie in ihrer 
Schönheit und Mächtigkeit sichtbar und greifbar zu machen, darum mühte 
sich die Kunst, die im Dienst der Religion stand, und schuf so die großen 
Werke der Architektur, der Bildhauerei und Malerei, die wir noch heute 
bewundern. In den Erzählungen vom Leben derer, die diese Wirklichkeit 
tiefer als andere erfahren hatten, der Heiligen, in den Legenden, begeg- 
nete jeder ihr immer wieder. Die zahlreichen Feste waren nur möglich 
durch die leibhafte Erfahrung ihrer geheimnisvollen Gegenwart; darum 
entsprang ihnen echte Freude, die Erfahrung der Erfüllung im hohen Sinn 
des eigenen Daseins. Wenn die Erforschung der übersinnlichen Welt des 
Heiligen alle geistige Kraft und Aufmerksamkeit gefangen nahm und nur 
wenig mehr für den Bereich des äußeren, leiblichen Wohlergehens übrig 
blieb, so empfand man dies kaum und war jedenfalls bereit, solchen Mangel 
um des Höheren willen in Kauf zu nehmen. Nur dies macht zum Beispiel 
die hohe Freude eines hl. Franz von Assisi und seiner Gefährten verständ- 
lich; sie erfuhren, wie die Liebe zur Armut ihnen den Zugang zu geistlichem 
Reichtum erschloß, in dessen Licht selbst die Natur in neuer Schönheit er- 
strahlte und in neuer Weise zugänglich wurde. 

Bei einer solchen Einstellung war das Bedürfnis nach Betrachtung1 selbst- 
verständlich. Man begegnete da einem Reichtum, der unerschöpflich ist, in 
den man immer tiefer eindringen und, was entscheidend ist, den man sich 
im vollen Sinn zu eigen machen und dadurch ins Heil kommen kann. Dieser 
Wirklichkeit konnte man nicht entgehen, deren Dasein nicht leugnen. Gab 
doch alles ringsum, Menschen und Natur, das tägliche Leben wie die hohen 
Feste, Zeugnis von ihr, von ihrer Größe und beglückenden Herrlichkeit. 
Zugleich verspürte man, daß der bessere Zugang zu ihr an Sammlung ge- 
bunden war, an die Abwendung des Geistes von der Vielheit und dem dau- 
ernden Wechsel der sinnlichen Eindrücke, an das Verweilen bei ihr, an ein 
geistiges Umkreisen, in dem eine ihrer Seiten nach der andern deutlicher in 
den Blick kam und die entsprechenden Bilder in der Vorstellung erregte, 
die Macht der Affektivität aufrief, sie mit dem ganzen Willen umfaßte, so 

1 Betrachtung und Meditation werden im folgenden mit Grund nicht voneinander geschie- 
den. 



Meditieren in der Welt der Technik 405 

daß diese Welt nicht mehr fremd gegenüberstand, sondern Tag um Tag 
inniger zur eigentlichen Heimat und zum Quell tiefer Beglückung wurde. 
Nur so verstehen wir, daß die früheren Zeiten unsere Hast nicht kannten, 
und daß es Menschen gab, die sich stundenlang solcher Betrachtung hinge- 
ben konnten, nicht aus Zwang, sondern aus dem inneren Bedürfnis ihres 
Herzens heraus. Ein geistiges Klima herrschte, das die Betrachtung als ein 
für die Selbstverwirklichung hoch sinnvolles und für den Menschen in sei- 
nem Eigentlichen bereicherndes und beglückendes Tun erscheinen ließ. 

Die heutige Welt 

Eine solche Grundeinstellung ist für viele Menschen heute so gut wie unbe- 
greiflich. Sie können den Sinn von Betrachtung kaum mehr verstehen. Dies 
ist das Ergebnis eines langen Prozesses. Seit einigen Jahrhunderten hat sich, 
leise und wenig bemerkbar zunächst, dann immer entschiedener, selbst- 
bewußter und anspruchsvoller eine andere Einstellung der Wirklichkeit 
gegenüber geltend gemacht. Immer mehr steht im Vordergrund des In- 
teresses die Erforschung der Natur und ihrer Kräfte, um diese in den Dienst 
des Menschen zu stellen und so das Leben von seiner körperlichen Mühsal 
zu entlasten und mit einer neuen Fülle äußerer Güter zu bereichern, also 
Wirtschaft und Wohlstand. Da aber die geistige Kraft des Menschen be- 
grenzt ist, vermochte er nicht, zugleich wie früher auch der geistigen Wirk- 
lichkeit lebendig inne zu werden und den neu entdeckten Bereich mit ihr in 
Einklang zu bringen. Vielmehr erschien nun die Kraft und Zeit, die auf Be- 
trachtung verwandt wurde, als unnütze Verschwendung, als Hindernis für 
den Fortschritt und als jeder höheren Kultur, wie man sie immer mehr ver- 
stand, feindlich. 

Der Blick ging nun auf die Welt des Stofflichen und auf die Natur unter 
der Rücksicht der Nutzbarkeit, auch wo man sich dessen nicht ausdrücklich 
bewußt wurde, auf ihr Sein aber und auf die Fragen, die es stellt, nur so 
weit, als dies für die Nutzbarkeit unvermeidlich war; er blieb bei dieser 
einen Seite stehen und drang nicht tiefer. Damit entschwand die geistige 
Wirklichkeit immer mehr. Da zudem die Sorge für das leibliche Leben von 
einer Dringlichkeit ist, die keinen Aufschub duldet, aber auch keine be- 
sondere geistige Haltung erfordert, die Schärfe des geistigen Blickes hin- 
gegen eins ist mit den innersten Einstellungen und mit diesen wächst oder 
abnimmt, so mußte die neue Weise des Sehens sich immer allgemeiner und 
tyrannischer durchsetzen, sich alles andere unterordnen und der letztent- 
scheidende Maßstab für deren Wert werden. 

In einer solchen Welt leben wir. An erster Stelle steht die Vermehrung 
des Wohlstandes. Diese aber hat zur Voraussetzung eine immer bessere 



August Brunner 406 

Verwendung der stofflichen Energie; und diese wird nur durch die immer 
weiter entwickelte Technik möglich. Aber dies alles ist nur die Auswir- 
kung der neuen menschlichen Einstellung zur Wirklichkeit. Darum ist der 
heutige Mensch von ihr geprägt; und man kann sich fragen, was Ursache, 
was Wirkung ist, so sehr verstärken sich diese Einstellung und die Fort- 
schritte der Technik gegenseitig. 

Versachlichung und Entpersönlichung 

Ihre nicht beabsichtigte, aber unvermeidliche Wirkung auf den Menschen 
ist aber die Entpersönlichung und Versachlichung des Lebens und der 
Schwund der Fähigkeit, der Wirklichkeit dessen, was unmittelbar keinen 
wirtschaftlichen Nutzen bringt, also der geistigen und göttlichen Wirklich- 
keit inne zu werden. Das schafft ein Klima, in dem die Betrachtung kaum 
gedeihen kann. Es ist so, wie wenn die Technik, die Maschine, dem Men- 
schen ihren Stempel aufdrückte, und ihn sich angliche. Immer unwider- 
stehlicher beherrscht die Maschine den Rhythmus des Lebens bei allen 
Menschen der Industriekultur. Die Maschine kennt keine Ermüdung und 
hat keinen Bedarf nach Ruhe. So wurde es möglich, den Menschen, der sie 
bedient und von ihrem Gang abhängig ist, bis zu den Grenzen des mensch- 
lich Erträglichen in die Arbeit einzuspannen. Diese Arbeit muß er mit 
einer durch die Maschine bedingten Regelmäßigkeit verrichten, ob er dafür 
aufgelegt ist oder sich heute müder fühlt als an anderen Tagen. Nicht er 
bestimmt den Verlauf seiner Arbeit und die Zeit, die er darauf verwenden 
will, sondern das Unternehmen in seiner vielfältigen Verflechtung, in die 
jedes einzelne Versagen störend wirken müßte. Diese Tag um Tag weiter- 
gehende Arbeit mit der kurzen Unterbrechung des Wochenendes nimmt 
den Menschen, seine Aufmerksamkeit und damit seine Nervenkraft so in 
Anspruch, daß ihm im allgemeinen keine geistige Kraft mehr übrigbleibt, 
wenn ihm auch schwere körperliche Arbeit immer mehr abgenommen 
wird. 

Die Maschine zwingt dem Menschen eine große Disziplin auf. Diese wird 
aber sehr wenig und nicht notwendigerweise aus sittlich-religiösen Beweg- 
gründen angenommen, wie sie ja auch nicht aus solchen gefordert ist; son- 
dern ausschlaggebend ist die Sorge um den Arbeitsplatz, um Verdienst, 
Vorankommen und größeren Wohlstand. Der Mensch ergibt sich mehr 
der Notwendigkeit, als daß er diesen Zwang frei übernimmt; auch seine 
Disziplin hat etwas von dem Unpersönlichen des Ganges einer Maschine. 

Dazu kommt, daß die Maschine ihrem Wesen nach zur Spezialisierung 
treibt. Das bedeutet einmal eine immer größere Eintönigkeit der Arbeit, 
die Wiederholung der gleichen Handgriffe oder Verfahren. Eine solche 



Meditieren in der Welt der Technik 407 

Arbeit erfaßt nicht mehr den Menschen als ganzen, als Person. Zudem 
schwächt sie auf die Dauer den Blick auf das Ganze ab, aus dem die Spe- 
zialisierung ihren Sinn erhält, und damit auf die geistige Wirklichkeit, die 
lebendige Einheit und sinnvoller Zusammenhang ist. Nur so erklärt sich 
das Wuchern von immer neuen Ideologien, die einen Bereich oder eine 
Seite der Wirklichkeit verabsolutieren und so das Ganze verfälschen. 

Die Richtung auf Entpersönlichung wird durch die Technik verstärkt. 
Herstellung und vor allem Gebrauch der technischen Apparaturen wenden 
sich nicht an den einzelnen als diesen einzelnen, sondern an ihn als jeder- 
mann. Wer die öffentlichen Verkehrsmittel benützen will, wird nicht nach 
seinen menschlichen Vorzügen oder Mängeln eingeschätzt; er muß nur 
bereit sein, sich nach den Verkehrsregeln zu richten. Das gilt aber für 
alle technischen Vorrichtungen wie auch für den durch die Technik be- 
stimmten Verkehr der Menschen untereinander; gefordert wird sach- 
gemäße Behandlung; nach den Beweggründen, ob sittlich oder nicht, ob 
menschlich gut oder nicht, wird nicht gefragt. Immer seltener kommt damit 
der Mensch als ganzer zur Geltung, tritt er in Erscheinung. Immer stärker 
wird die Neigung, den Menschen durch psychologische und soziologische 
Methoden für diese Lebensweisen der Anonymität abzurichten. Daher der 
ungewöhnliche Platz, den heute die Gesellschaftswissenschaften einneh- 
men. Auch ist es nur natürlich, daß sich die Massenmedien auf den Men- 
schen als jedermann einstellen. 

Letztlich liegt der heutigen Industriewelt die Wendung zum toten Stoff 
zugrunde, dessen Kräfte man durch die Technik in den Dienst des Men- 
schen stellt. Dieser Stoff besitzt eine so geringe Einmaligkeit, daß diese 
für die praktische Verwendung gar nicht in Frage kommt; alle Eisenatome 
sind sich praktisch vollkommen gleich. Darauf beruht die Allgemein- 
heit der technischen Verfahren, die sich entsprechend auch nur an den Men- 
schen im allgemeinen wenden. 

Menschlich noch bedeutsamer ist aber die zugrundeliegende starke, 
immer umfassendere Wendung zum Sachhaften. Der Stoff bedeutet nichts, 
weist nicht über sich hinaus, anders als die menschliche oder tierische Ge- 
stalt und ihr Verhalten, die durch das sinnlich Faßbare hindurch die 
menschliche Geistigkeit oder das tierische Leben für das geistige oder 
vitale Vernehmen aufscheinen lassen. Von den technischen Gebilden geht 
wohl ein Verweis aus. Aber er meint nur den Konstrukteur oder Gebrau- 
cher als jedermann, wie dies oben gesagt wurde, und zwar nicht durch den 
Rohstoff, sondern durch die Form, die der Mensch ihm gibt. So begegnet 
hier der Mensch dem Menschen nur als jedermann. Das Stehenbleiben bei 
diesem Sachhaften, die Erkenntnis, daß der Stoff auf nichts anderes ver- 
weist, das ihn übersteigt, war ja die Vorbedingung, daß die Idee der 



August Brunner 408 

modernen Naturwissenschaft und der Technik überhaupt aufkommen 
konnte. Der Blick bleibt hier bei dem sinnlich Wahrnehmbaren und Nutz- 
baren stehen, ohne einen Überstieg wie in der Erkenntnis von Menschen 
und auch noch von Lebewesen. Es geht darum von ihm allein keine sittliche 
und religiöse Forderung an den Menschen aus; darum ist die Technik die- 
sen Bereichen gegenüber neutral. 

Diese uns immer ausschließlicher umgebende Industriewelt als eine 
Welt des Sachhaften und Unpersönlichen ohne Überstieg gibt dem geisti- 
gen Blick des Menschen kaum noch Gelegenheit, diese Fähigkeit des Über- 
stiegs zu leisten und zu üben. Mit den eigentlich menschlichen Eigenschaf- 
ten steht diese Welt nur in einem sehr entfernten Zusammenhang. Ist es 
da zu verwundern, daß der erdrückende und unausweichliche Einfluß einer 
so ständigen und allgemeinen Einstellung dazu drängt, mit dieser Einstel- 
lung auch die menschlichen Bereiche außerhalb der technischen und büro- 
kratischen Arbeit anzugehen und zu beurteilen. Auch der Umgang der 
Menschen untereinander wird versachlicht und damit entmenschlicht. 

Im Umgang mit Menschen als diesen einmaligen personhaft Seienden 
verwirklicht und übt sich aber an erster und wichtigster Stelle das Ver- 
mögen geistiger Einsicht und das verstehende Erfassen geistiger Wirk- 
lichkeiten. Im Erforschen des Sachhaften hingegen, also in der naturwissen- 
schaftlichen Forschung und der technischen Konstruktion, ist die mensch- 
liche Geistigkeit sozusagen nur mit ihren Außenbezirken beteiligt, jenen 
Bezirken, die die Erhaltung des leiblichen Lebens durch die Wirtschaft zu 
einer noch menschlichen Angelegenheit machen; sie ist keine volle geistige 
Tätigkeit im hier gemeinten Sinn, die ihrer Natur nach und notwendig den 
Menschen als ganzen und in seiner Personhaftigkeit beansprucht. 

Wenn aber die Gelegenheiten zu solcher eigentlich geistigen Betätigung 
immer mehr durch die allgemeine Einstellung eingeschränkt und zurück- 
gedrängt werden, dann bleibt es nicht aus, daß diese Fähigkeit verküm- 
mert und daß man in der Erforschung und technischen Verwendung des 
Sachhaften das ein und alles des Geistes sieht. Das eigentlich Geistige 
und mit ihm das Göttliche entschwindet dem Blick, nicht weil es sich durch 
die Naturwissenschaften als Einbildung erwiesen hat, sondern weil das 
geistige Sehvermögen abgestumpft ist, weil der Mensch geistig erblindet 
ist. Die Welt wird •entsakralisiert". Gott hat keine Wirklichkeit mehr, 
die lebendig verspürt wird; Gott ist tot. Daß aber auch der Wissenschaft, 
der Technik und dem Wohlstand ein Sinn nur aus dem Bereich des Geistig- 
Personhaften zukommen kann, daß sie ohne einen solchen Lebenssinn 
aus sich keine Grenzen einhalten können und unbekümmert um die eigent- 
lich menschlichen Werte ins Uferlose und zu Katastrophen weitergehen, 
das bemerkt der so erblindete Mensch nicht, bis es zu spät ist. 



Meditieren in der Welt der Technik 409 

Die erschwerte Meditation 

Niemand kann sich dem Einfluß einer so weit verbreiteten Einstellung 
gänzlich entziehen. Wir wachsen alle in ihr auf. Sie wirkt sich, ohne daß 
der einzelne sich dessen bewußt wird, auf alle und jeden aus. Es ist aber 
klar, daß eine solche Welt der Meditation und dem Gebet nicht günstig 
ist. Sie hat kein Organ mehr für das Religiöse und Geistige, für all das, was 
das Sachhafte und darum Machbare übersteigt. Soweit diese Einstellung 
herrscht und als selbstverständlich hingenommen wird, und das ist zunächst 
besonders für die Städter, aber immer mehr auch für den Menschen auf 
dem Lande der Fall, gibt es kein Geistiges, gibt es kein Göttliches. Sie 
kommt ohne all das aus. Die Frage ist nur, ob auch der Mensch, der diese 
Einstellung eingenommen hat, auf die Dauer ohne diese geistigen Wirk- 
lichkeiten auskommt. Wenn er mehr ist als nur ein in die Industriewelt 
eingespanntes, arbeitendes Lebewesen - und er ist als personhaft mehr 
als dies -, so kann er nicht ohne Entmenschlichung und ohne Selbstzerstö- 
rung sich dieser Versachlichung ungehemmt hingeben und dies sogar noch 
als Fortschritt preisen. 

In einer solchen allgemein verbreiteten Atmosphäre wird die Medita- 
tion schwer, ja unmöglich. Der Gegenstand der Meditation kommt ja nicht 
mehr lebendig, als er selbst, in Sicht; dafür ist die Sehkraft zu schwach 
geworden. Wie das Sachhafte scheint er keine Tiefe zu haben. Ein geisti- 
ges Verweilen, eine geistige Vertiefung hat bei jenem keinen Sinn. Man 
kann über die Wahrheit, daß 2x2 = 4 ist, soviel nachdenken wie man 
will, es ergibt sich keine Bereicherung. Der Inhalt wird von Anfang an ganz 
erfaßt oder überhaupt nicht. Man kann hier nur horizontal zu anderen 
Erkenntnissen auf der gleichen Ebene fortschreiten, nicht die einzelne für 
sich vertiefen. 

Anders bei der vertrauten Erkenntnis eines Menschen. Sie ist uner- 
schöpflich, um so mehr, je näher man geistig diesem Menschen kommt. 
Denn die geistige Wirklichkeit ist nicht einschichtig, sondern von einer 
Fülle, die das leibbedingte Erkennen des Menschen nur Schritt um Schritt 
ausdrücklich erschauen und dadurch vertiefen kann. Das technische Den- 
ken ist wesensgemäß eingleisig; die Erkenntnis des Geistigen vollzieht 
sich hingegen durch eine immer umfassendere Zusammenschau vieler und 
verschiedener Einzelheiten, die in die gleiche geistige Wirklichkeit ein- 
geordnet werden, so daß diese fortschreitend immer umfassender ins 
Licht kommt. 

Meditation ist nur da möglich, wo vor dem Geiste eine solche volle, viel- 
seitige, unerschöpfliche Wirklichkeit steht. Also nicht beim Sachhaften, 
sondern im eigentlich menschlichen Bereich, und hier wieder am meisten 



August Brunner 410 

da, wo der Mensch der göttlichen Wirklichkeit inne wird. Sie ist eine gei- 
stige Schau; sie vollzieht sich durch den geistigen Überstieg, durch den bei 
Gelegenheit einer sinnlichen Wahrnehmung oder Vorstellung diese über- 
steigend eine wesentlich höhere Wirklichkeit unmittelbar erfaßt wird. Das 
gewöhnliche Beispiel ist die Erfassung der einmaligen Geistigkeit eines 
Menschen gleichsam durch den leiblich-lebendigen Ausdruck, das Verste- 
hen des Sinnes durch die physiologisch-physikalische Wirklichkeit der 
Laute hindurch. 

Da die geistige Wirklichkeit für Glück und Heil des Menschen von ent- 
scheidender Bedeutung ist, erfolgt ihr Erfassen nicht mit der kühlen Gleich- 
gültigkeit und menschlichen Unbeteiligtheit, die dem naturwissenschaft- 
lichen Erkennen und der Technik entspricht. Der Mensch antwortet hier 
mit seinem ganzen und eigentlichsten, personhaften Sein, mit einer persön- 
lichen Wärme, mit einer höheren Affektivität. In ihr und durch sie voll- 
zieht sich die Aneignung dieser Wirklichkeiten; dadurch wird der Mensch 
als Mensch verwandelt und schafft sich zu dem, was er ungegenständlich 
als den Sinn und die Vollendung seines Daseins anstrebt. Aneignung im 
eigentlichen Sinn gibt es nur hier; das Stoffliche bleibt uns ewig äußerlich 
und fremd, weshalb der Mensch in einer Welt, wo das Sachhafte vor- 
herrscht, sich vereinsamt und der Sinnlosigkeit ausgeliefert fühlt. 

Erlahmt die geistige Schau, so schwindet auch diese ihr entsprechende 
und mit ihr wesentlich verbundene höhere Affektivität. Die Entpersön- 
lichung der zwischenmenschlichen Beziehungen treibt in die gleiche Rich- 
tung wie auch der immer allgemeinere Umgang mit technischen Geräten; 
im Gebrauch der letzteren wären Affekte fehl am Platz. Immer schwerer 
wird damit auch die wahre Aneignung der umgebenden Natur wie der 
Kulturdinge. Das Leben verarmt menschlich; es verliert seine Wärme und 
seinen Glanz. Der Mensch wird der wahren Muße unfähig und verfällt der 
Sucht nach immer Neuem, das ihn aber doch nicht erfüllt und darum sein 
Interesse nicht lange fesseln kann. Dem Nützlichkeitsdenken erscheint 
Betrachtung als reine Verschwendung von Zeit und Kraft und wird abge- 
lehnt. 

Betrachtung heute 

Wer heute Betrachtung üben will, muß sich also zunächst innerlich umstel- 
len, die der heutigen Zeit eigene Unstete, Ungeduld und Hast zurückdrän- 
gen und lernen, innerlich ruhig zu sein. Das ist keine leichte Aufgabe. 
Bedeutet dies doch, innerlich gleichsam aus der heutigen Welt herauszu- 
treten, sich über sie zu erheben, aus einer Welt, der er durch tausend Ein- 
flüsse so tief verhaftet ist. Das gelingt nicht durch einen bloßen Entschluß, 



Meditieren in der Welt der Technik 411 

auch nicht durch einige kurze Versuche. Es geht im Grunde um eine sehr 
tiefgehende geistige Umstellung. Das Bemühen, zu betrachten, geht an- 
fangs gleichsam ins Leere; Dürre und Trockenheit sind die Folge davon. 
Sie lassen es als verlorene Mühe erscheinen und schrecken viele ab. 

In Wirklichkeit wirkt von Anfang an jeder Versuch umgestaltend auf 
die eigene Geistigkeit; dieser Gewinn ist dem Betrachtenden sicher. Tech- 
nik verwandelt die Welt des Stofflichen, eine Verwandlung, die den Stoff 
in seinem Sein nicht berührt, sondern nur in seiner zufälligen äußeren 
Form. Meditation verwandelt den Menschen als Menschen, in seinem gei- 
stigen Sein. Aus diesem Sein entsprang aber auch das technische Denken; 
es bestimmt, welchen Bereichen der Wirklichkeit sich der Mensch als dem 
wichtigsten, dem entscheidenden zuwendet. 

Auf die Dauer wird die notwendige Umstellung der gesamten geistigen 
Haltung, der ganzen Kultur dadurch herbeigeführt, daß wieder viele durch 
Betrachtung die eigentlich geistigen Fähigkeiten neu wecken und stärken. 
Dadurch wird dem Geistigen und Menschlichen wieder der Platz freigege- 
ben, der ihm seinem Wesen nach zukommt. Es geht um die Zukunft unserer 
Kultur; denn immer noch gilt das Wort des Herrn: •Nicht vom Brot allein 
lebt der Mensch" (Mt 4,4; Lk 4, 4). An vielen Punkten meldet sich heute 
seine Wahrheit wieder schmerzlich an. Es gilt den Bereich der Wirtschaft in 
das Gesamt des Menschen einzuordnen. Dies kann nicht unmöglich sein, zu- 
mal die Technik aus sich allein weltanschaulich neutral ist und ihren Sinn 
daher nicht von sich selbst, sondern vom ganzen Menschen her erhält. Dieser 
Sinn erschließt sich aber nur dem betrachtenden Umgang mit der geistigen 
Wirklichkeit. Die Aufgabe ist allerdings sehr schwer und findet in der heu- 
tigen Umwelt kaum eine Stütze. Um so verdienstvoller ist aber auch die 
entsagungsvolle und scheinbar vergebliche Mühe derer, die durch ihr 
Leben an der großen Aufgabe mitarbeiten. Die Umstellung erfolgt lang- 
sam und unmerklich, wirkt aber umfassender als jede andere Tätigkeit. 

Das Wissen um die hohe Bedeutung der Kontemplation läßt Dürre und 
Trockenheit wie auch Verkennung leichter ertragen und verleiht die Kraft, 
auszuharren und nicht unter dem Druck der Zeitverhältnisse aufzugeben. 
In der Dürre und Trockenheit trägt man zugleich die Gottferne der heuti- 
gen Zeit stellvertretend mit und wirkt ihr entgegen. Es geht also keines- 
wegs um einen egoistischen Rückzug auf sich selbst. 

Dies braucht jedoch das Bestreben nicht zu verhindern, die Art der 
Betrachtung den heutigen Verhältnissen anzupassen; im Gegenteil, wenn 
nur das Wesentliche gewahrt bleibt. Zunächst wird es wohl gut sein, die 
Zeit der Betrachtung nicht zu sehr auszudehnen. Besser mehrere kürzere 
Zeiten als eine einzige lange. Auch sollte man die am besten dafür geeig- 
nete Tageszeit auswählen; sie wird nicht für alle die gleiche sein. 



August Brunner 412 

Christliche Meditation 

Vor allem kommt es darauf an, sich im klaren zu sein über den Sinn, den 
die Betrachtung im Christentum hat und haben muß. Sie steht nicht im 
Dienst philosophischer und selbst theologischer Erkenntnisse. Noch strebt 
sie an sich mystische Erfahrungen mit ihren Wirkungen für eine bessere 
Meisterung des Lebens an wie die ostasiatischen Methoden der Versen- 
kung; deren letztes Ziel ist das Aufgehen und Verschwinden des Menschen 
in einem als unpersönlich aufgefaßten Göttlichen. Der Sinn christlicher 
Meditation ist hingegen die vertraute Gemeinschaft mit Christus und durch 
ihn mit Gott dem Vater, etwas, was mit einem unpersönlichen Göttlichen 
keinen Sinn hat. Entsprechend müssen solche Methoden christlich umge- 
wandelt werden. 

Durch die Vertrautheit mit Christus wie mit einem ehrfürchtig verehrten 
und innig geliebten älteren Bruder und Freund (Jo 14,15) erfüllt sich der 
Glaube als Ganzhingabe. Vertrautheit entsteht aber nur durch häufigen 
Umgang, durch ein immer willigeres Eingehen auf den andern. Die christ- 
liche Betrachtung ist nichts anderes als die Übung solchen Umgangs mit 
Christus. Durch sie wird er seine Wirkung langsam auf alle Einzelheiten 
des Lebens ausdehnen; immer selbstverständlicher werden alle Einstellun- 
gen, Taten und Begegnungen an seinem Urteil gemessen. Mit jeder Be- 
währung wird dieses Urteil klarer erkannt. Immer inniger wird die Ver- 
bindung mit dem Herrn, der ja nicht wie die Großen der Geschichte uns 
nicht mehr zu hören und zu antworten vermag, sondern der als der Leben- 
dige uns kennt und unsere Sache vor Gottes Angesicht führt (Hb 9, 24). In 
diesem Umgang erfüllen wir die Mahnung des Herrn, immer zu beten und 
darin nicht nachzulassen (Lk 18, 1). Der kurze, aber öftere Aufblick zum 
Herrn läßt sich auch bei großer sonstiger Inanspruchnahme durchführen 
und ist so wohl die der heutigen Zeit am besten angepaßte Form des 
betrachtenden Lebens. 

Auf diese Weise entsteht mit Hilfe der nie fehlenden Gnade Gottes eine 
geistig-geistliche Atmosphäre, in der man immer inniger lebt; es erstrahlt 
ein Licht, in dem man richtiger sieht; eine Kraft strömt aus, die hilft, den 
schweren Weg zu gehen. Die größte Kraft ist die Liebe zum Herrn, eine 
dankbare, edle, großmütige Liebe zu dem, in dem die göttliche Liebe uns 
in Menschengestalt, menschlich faßbar entgegentritt. Als Liebe wird sie 
immer mehr den ganzen Menschen erfassen und umgestalten. 

Nicht zu vergessen ist, daß diese Liebe uns in jedem Menschen begegnet, 
wenn unser geistiges Auge wieder seine Sehkraft zurückgewonnen hat. 
Christus ist gerade durch seine gottmenschliche Liebe jedem Menschen 
lebendig gegenwärtig als diesem einmaligen Menschen. Durch seine Liebe 



Meditieren in der Welt der Technik 413 

nimmt er an ihm solchen Anteil, daß er von allem, was man diesem Men- 
schen antut, so betroffen wird, wie ein Mensch von dem Schicksal eines 
geliebten Menschen, entsprechend dem Maße seiner Liebe, mitbetroffen 
wird, also Christus mehr als der betreffende selbst. So ist wahre Nächsten- 
liebe auch eine Vorbereitung auf Gebet und Betrachtung. Es ist also nicht 
so, daß wir uns von Gott und der Verbundenheit mit Christus abwenden 
sollten, um dem Nächsten zu dienen. Der Quell echter und im Eigentlichen 
wirksamer Nächstenliebe ist die Liebe Gottes zu uns und unsere Gegenliebe 
zu Gott. Man verstopft den Quell nicht, um den Strom zu stärken. 

Viel zur Schaffung einer geistlichen Atmosphäre wird die Gemeinschaft 
mit Gleichgesinnten beitragen. Sie hebt das so entmutigende Gefühl des 
Alleinstehens und der Vergeblichkeit auf und fördert die richtige innere 
Einstellung. Daher auch das Bestreben der heutigen Zeit, sich zu entspre- 
chenden Gruppen zusammenzuschließen und die Erfahrungen auszutau- 
schen. Es ist jedoch zu beachten, daß solcher Austausch nicht mit jedem 
beliebigen und darum in großen Gruppen fruchtbar möglich ist. Gerade 
auf diesem persönlichsten Gebiet muß man die Sicherheit haben, verstan- 
den zu werden. Wo die nötige Vertrautheit fehlt, ufert der Austausch in 
müßiges, unnützes Gerede ohne gegenseitige Ehrfurcht aus, und es ent- 
steht die Versuchung, sich vor den anderen geltend zu machen. 

Eine fruchtbare, zu allen Zeiten geübte und auch für die heutige Zeit 
zugängliche Form der Betrachtung ist die geistliche Lesung. Nur muß sie 
langsam und ohne Hast geschehen, bei Stellen, die ansprechen, genügend 
verweilen, ohne den Drang, möglichst viel Bücher zu erledigen. Wenn 
man einen entsprechenden Verfasser oder ein Buch gefunden hat, so soll 
man dabei bleiben, solange man davon einen geistlichen Nutzen verspürt, 
oder von Zeit zu Zeit wieder dazu zurückkehren, bis man das, was sie zu 
geben vermögen, sich ganz zu eigen gemacht hat. Unerschöpflich bleibt 
immer die Heilige Schrift, besonders das Neue Testament. Aus ihm lernen 
wir ja den Herrn kennen, wenn wir es gläubigen Herzens so lesen, wie die 
Heiligen aller Zeiten es gelesen haben. 




