Das unablissige Gebet
Maria Rufl OSB, Steinfeld (Eifel)*

»Seid beharrlich im Gebet!“ (R6m 12, 12). ,Betet ochne Unterlaf!“ (1 Thess
5, 17). ,Betet zu jeder Zeit im Geist!“ (Eph 6, 18). Das sind Mahnungen des
Neuen Testaments, so spricht Paulus als fordernder Apostel mit seinen Ge-
meinden. Aber auch Lukas spricht so. Das Gleichnis vom Richter und der
aufsidssigen Witwe beginnt mit dem Vorwort: ,Der Herr erzihlte ihnen ein
Gleichnis, um ihnen zu sagen, dafd sie allezeit beten und nicht miide werden
sollten“ (Lk 18, 1 ff).

Allezeit beten, unablissig beten, bei Tag und Nacht rufen, nicht ermii-
den, im Gebet verharren — so lauten die wiederkehrenden Imperative im
Alten wie im Neuen Testament.

Es sind jedoch nicht nur Forderungen! Thnen geht das Beispiel des Apo-
stels voraus, der von sich sagen kann: ,Gott ist mein Zeuge, wie ich unab-
lassig fiir euch bete“ (Rém 1, 10). Und: ,allezeit bin ich voll des Dankes
gegen Gott, wenn ich deiner gedenke in meinen Gebeten Tag und Nacht®
(2 Tim 1, 8). Paulus wiirde nicht mahnen, konnte und wiirde er nicht selbst
das Geforderte erfiillen; er handelt nicht wie die Pharisier, die anderen
Lasten aufbirden, selbst aber keinen Finger rithren (Lk 11, 46). Und eben-
so verbindet Lukas mit der Aufforderung, allezeit zu beten und nicht miide
zu werden, das Vorbild der Jerusalemer Gemeinde, die ,einmiitig im Ge-
bet verharrte“ (Apg 1, 14), die ,allezeit im Tempel war und Gott den Lob-
preis darbrachte® (Lk 24, 53).

Uns, die Nachgeborenen, die spiten Nachfahren der ersten, mit Leib und
Herz und Geist betenden Christen, kann die Furcht iberkommen angesichts
dieses Tatbestandes. Wer vermdchte von sich zu sagen, er bete unablissig,

* Der folgende Beitrag geht auf einen Vortrag zuriick, den die Vf. am 6. August 1972 an-
laflich der Erhebung des Benediktinerinnenklosters Maria Heimsuchung in Steinfeld
(Eifel) zur Abtei gehalten hat. Er bringt eine bestimmte Seite der Vatertheologie iiber das
unablédssige Gebet zur Darstellung, die in besonderer Weise dem monastischen Leben eigen
ist. Der Akzent liegt auf dem Kontemplativ-Mystischen, auf der fjovyia, dem Ruhen in
Gott. Es geht um die umwandelnde Gotteinung in der Tiefe des Herzens. Das ,unablissige
Gebet® hat hier den Charakter des Erfiilltseins, des Uberstromens. Daneben gibt es, wie
Irenée Hausherr gezeigt hat (in: Hésychasme et priére, Rom 1966, S. 255-306: La priére
perpétuelle du chrétien), die andere Seite, bei der der Akzent stirker auf der Hingabe an
den Willen Gottes im Alltag liegt, und auf der Ehre Gottes, die in der von seiner Liecbe
intendierten Vollendung von Mensch und Welt zum Aufscheinen kommt. Das ,unablissige
Gebet“ hat hier einen mehr dynamischen Charakter. Es findet seinen Ausdruck im wachsen-
den Verlangen nach dem Endgiltigen, in der Sehnsucht nach der je gréfleren Licbe.
Beide Aspekte geh6ren zusammen; erst beide machen die Fiille ansichtig, die im ,unab-
lassigen Gebet“ verborgen ist und die es zu entdecken gilt (Anm. der Redaktion).



Das unabldssige Gebet 415

bei Tag und Nacht? Wer hat sich auch nur auf den Weg gemacht, dieses
Beispiel nachzuahmen, so wie es uns doch aufgetragen ist? Ein volleres,
vitaleres, in grofleren Dimensionen sich vollziehendes religioses Leben
scheint uns hier vor Augen zu kommen — und wir empfinden uns daneben
dekadent, als Schrumpfchristen, ohne den grofien Atem der Viter. Wir
mufiten uns ausspannen, ins Weite wachsen, Tiiren auftun und einstromen
lassen, um die Ebene zu erreichen, auf der sich das Atmen der Seele in un-
ablédssigem Gebet vollzieht.

Die Propheten des Alten Bundes hatten dieses Format: Mose, Amos, Je-
remia, auch Ijob. Ihr Umgang mit Gott macht jede erbauliche Anweisung
zunichte. Fast vermessen kiihn haben sie verlangt, Gott selber von Ange-
sicht zu Angesicht gegeniiberzutreten — und Gott selbst ist ihnen begegnet.
Die Erfahrung seiner Gegenwart hat sie zu unablissigen Betern gemacht.

So sehen wir es bei vielen Heiligen, bei Thomas von Aquin, bei Teresa
von Avila oder auch bei Claudel, bei Léon Bloy, bei Martin Buber — und
manchmal, ganz selten herausleuchtend, bei mit uns lebenden Menschen,
bei solchen, deren Vielfalt zusammengewachsen ist im Laufe des Lebens zu
einem einfachen, zwiespaltlosen Aufblick.

Angesichts solcher Menschen empfinden wir den Satz: ,Betet ohne Un-
terla“ nicht mehr als Forderung. Da meldet sich vielmehr ein Durst, ein
aus der Tiefe aufbrechendes Verlangen, und wir mochten anfangen mit
dem kleinen Maf unserer Moglichkeit.

Was ist dieses kleine Maf} des Anfangs? Die Antworten, die im Verlauf
der christlichen Jahrhunderte gegeben wurden, sind gewif§ nicht alle gleich,
aber ein Grundzug hebt sich heraus: in der ostkirchlichen Frommigkeit
spricht man vom ,korperlichen“ Gebet. In einer Schrift des russischen Bi-
schofs Feofan (1894) heifit es: ,Die erste Stufe ist das korperliche Gebet, das
in der Hauptsache in Lesung, Stehen beim Gottesdienst und Kniebeugen
besteht. Die Aufmerksamkeit schwindet, das Herz fiihlt nicht, die Lust ist
vergangen. Hier sind Geduld, Anstrengung und Schweifl notwendig. Achte
nicht darauf, tue deinen Teil und verrichte das Gebet“..

Gemeint ist das vorgeformte, miindliche Gebet mit der Mithe des Spre-
chens, dem Durchstehen eines Pensums, der Monotonie der Gebete und mit
aller korperlichen Beschwernis. Die Liturgie gehort zur Askese! Auch heute
noch beginnt der Novize in einem Kloster mit diesem ,korperlichen Gebet®
als der ersten Stufe des unabléssigen Gebetes.

Es ist fiir uns merkwiirdig, welches Gewicht die frithen Ménchsviter auf
das Pensum, auf das festgesetzte Mafl des Gebetes gelegt haben. Sie haben
gezahlt, mit Steinen, die zu einem kleinen Berg zusammengetragen und wie-
der abgetragen wurden, mit einer Gebetsschnur, unserem Rosenkranz ver-

1 Aus: Seraphim, Metropolit, Die Ostkirche. Stuttgart 1950, S. 273 f.



Maria Rufl 416

gleichbar, und schlieBlich galten ihnen die 150 Psalmen als Pensum eines
Tages oder einer Woche. Offenbar wollten sie nicht das Opfer ihrer Lust
und Laune werden. Sie verstanden das Gebet als das ihnen aufgetragene
Werk, als pensum servitutis, als den Gott geschuldeten Dienst?.

Manche Stellen in den Paulusbriefen und in der Apostelgeschichte brin-
gen uns auf die gleiche Spur. Wenn es Apg 2,42-46 heifit: ,Taglich ver-
harrten sie einmitig im Tempel ... in den gemeinsamen Gebeten“, dann
ist der Text wohl so zu verstehen, daf} dieses Verharren im Gebet, dieses
Beten ohne Unterbrechung, gleichgesetzt wird mit dem Beten des jiidischen
Stundengebetes. ,Petrus und Johannes gingen (zur Stunde des Gebets) zur
neunten Stunde in den Tempel hinauf“ (Apg 3, 1), und ,Paulus und Silas
beteten um Mitternacht (im Gefingnis) und sangen Gott Loblieder“ (Apg
16, 25). Deutlich spricht der Verfasser des Epheserbriefes: ,Betet zu jeder
Zeit im Geist, wachet dafir mit aller Ausdauer® (Eph 6, 18). Im Abhalten
von Gebetsvigilien und Nachtwachen erweist sich das unablassige Gebet
als wahr®, Origenes meint: Das Leben eines Christen , ist ein zusammen-
hiangendes Gebet, wenn nur ein Teil davon das ist, was gemeinhin Gebet
genannt wird und was nicht weniger als dreimal am Tag gehalten werden
muf}“4, Damit ist die unterste Grenze angegeben fiir das, was noch im Sinn
der Schrift als immerwahrendes Gebet bezeichnet werden kann.

Feste Gebetszeiten, ein Gebetspensum und die korperliche Mihe — das ist
der Anfang des unablissigen Betens. ,Mit Tranen und Mihen miissen wir
das gottliche Feuer in uns entziinden®, sagt ein Logion der heiligen Syn-
kletika. Und ein jiidischer Mystiker bestatigt: ,Wenn der Heilige ewig
neues Feuer heranbringt, dal die Glut auf dem Altar seiner Seele nicht
verlosche, redet Gott selber den Opferspruch®, Dem Betenden wird das
Gebet gegeben — und wenn der Mensch das Seinige leistet, kann Gott das
thm Zukommende tun: er wird mit der Zeit die Innigkeit im Gebet hinzu-
figen.

Wer das kleine Mafl des Anfangs erfiillt, der wird bald sehen, wie dieses
Maf wichst und wie sich sein Gebet verdndert. In der erwdhnten Schrift des
russischen Bischofs Feofan wird die zweite Stufe des Gebetes ,das auf-
merksame Gebet* genannt. Er schreibt: ,Der Geist gewohnt sich daran, sich
zur Stunde des Gebetes zu sammeln und das ganze Gebet mit Bewufitsein

2 Regula Benedicti, c. 50. 4.

3 Vgl, Schlier, Der Brief an die Epheser, Diisseldorf 1957, S. 302.

4 QOrigenes, De oratione 12. 2, zitiert nach Anno Schoenen OSB, Das immerwihrende Ge-
bet, in: Liturgie u. Méndhtum, Laacher Hefte 27 (1960) S. 75.

5 Vgl. M. Buber, Die Legende des Baalschem, umgearbeitete Neuausgabe, Manesse-Ver-
lag, Ziirich, 1955.



Das unabldssige Gebet ; 417

zu verrichten. Die Aufmerksamkeit wird durch das geschriebene Wort ge-
wedckt und spricht es wie ihr eigenes aus“®.

Was geht hier vor sich? Die Gebetstexte, etwa die Psalmen, fangen fiir
mich an zu leben. Auf den einen oder anderen Vers fillt ein Licht, er geht
mich an, und ich bin eingeladen, bei ihm zu verweilen. Da ist auf einmal ein
Funke iibergesprungen vom Gebetstext zu mir hin. Die Liturgie selbst ver-
weist auf das aufmerksame Gebet, wenn sie den Psalmen und Cantica An-
tiphonen voranstellt, herausgehobene Verse, die dem Beter zugesprochen
sind, damit er sich von ihnen erfassen 1alt, wihrend der Mund den Psalm,
vielleicht mehrere Psalmen weiterbetet. So entsteht eine wogende Bewe-
gung mit immer neuen Impulsen. Es mag paradox klingen: dieses aufmerk-
same Gebet ist eine , grofe, zum Himmel gerichtete Zerstreuung“, wie Jean
Leclercq formuliert hat. ,Man soll die Worte sprechen, als seien die Him-
mel geoffnet in ihnen und als ware es nicht so, dafl du das Wort in deinen
Mund nimmst, sondern als gingest du in das Wort ein“’.

Die Worte des Gebetes gewinnen eine neue Qualitit, wenn der Mensch
»seine Seele in sie eingefafit* hat. Da ist auf einmal Resonanz! Und die
Resonanz wird zur Quelle des Erkennens. ,Ich werde erkennen, wie auch
ich erkannt bin® (1 Kor 13, 12). Wer so betet, der ist in seinem Gebet ein
Theologe geworden; nicht im akademischen Sinne, sondern weil der Geist
sich nach innen gewandt hat, weil jedem, ,der sich zum Herrn wendet, die
Hiille weggenommen wird“ (2 Kor 3, 17). ,,Es ist immer ein Anbeginn des
Paradieses, wenn man, und sei es auch nur mit Miihe, einen Schriftzug des
Wortes Gottes ahnend gewahrt®, steht bei Léon Bloy zu lesen, der aus-
schlieBlich ein Theologe aus dem Gebet war. Mir scheint, der Satz ,Lex
orandi — lex credendi® (was wir beten, das glauben wir) hat in dieser Ge-
betserfahrung seine Wurzel: daf der Betende in seiner vorbehaltlosen und
liebenden Hinkehr Herz und Verstand bereitet hat, um etwas zu empfan-
gen, das ihm vorher nicht gegeben werden konnte. Jetzt hat er ,erlernt,
was er vorher nur gewufit hat; jetzt spricht er die Worte wie seine eigenen
aus.

Auch das Gebet der Aufmerksamkeit ist eines weiteren Wachstums fahig;
es wird zum Gebet des Herzens. , Von der Aufmerksamkeit wird das Herz
erwarmt, und was dort im Gedanken ist, wird hier zom Gefiihl. Dort ist
das zerknirschende Wort, hier die Zerknirschung, dort die Bitte, hier be-
reits die Hoffnung und das Verlangen . .. Dies ist die Grenze der Erzie-
hung zum Gebet . . . Dabei kann die Lesung aufhéren ebenso wie das Den-
ken und es mag ruhig nur ein Verweilen . . . sein mit gewissen Zeichen des

¢ Vgl. Seraphim, a. a. 0. §.274.
7 M. Buber, a. a. O. S. 55.



Maria Rufl 418

Gebetes.“ So wiederum die Auskuntft jenes russischen Bischofs Feofan. Das
Gebet der Aufmerksamkeit bewegt sich noch in der Mannigfaltigkeit der
Gedanken, in der bunten Vielheit des Lebens und in den unendlichen Még-
lichkeiten der glaubigen Erkenntnis. Das Gebet des Herzens ist einfach ge-
worden. Oft besteht es nur aus einem einzigen Gebetswort: Kyrie eleison;
Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner; Deus in adiutorium meum in-
tende. Es sind dies liberlieferte Gebetsworte; der einzelne hat sie sich nicht
selbst gesucht. Sie sind ein Vermachtnis der geistlichen Vater an ihre Séhne,
sie sind erprobt in Jahrhunderten, und mit ihnen verbindet sich bereits in
der Zeit des friihen Ménchtums eine Anleitung zum immerwihrenden Ge-
bet. Eine Stelle aus den Unterredungen Cassians mit Abt Isaak lautet: ,Es
soll euch, um das bestindige Gedenken an Gott zu besitzen, ununterbro-
chen dieses Wort des Gebetes vorgesetzt sein: ,Gott, komm mir zu Hilfe!
Herr, eile mir zu helfen!* (Ps 69, 2). Dieser Vers wurde nicht zu Unrecht . . .
ausgewahlt, nimmt er doch alle Regungen auf, die in die menschliche Natur
einfliefen kénnen, und pafit er sich doch jedem Zustand und allen Vor-
kommnissen geniligend und entsprechend an.“ Dieses Wort ,wird sich dir
als heilsame Formel erweisen, dich schiitzen vor jedem teuflischen Angriff,
dich reinigen von Fehlern . . . und dich zu jener unaussprechlichen und we-
nigen bekannten Glut des Gebetes fithren® .. 8.

Es geht darum, dieses eine Gebetswort (oder Gebetstexte) zu wieder-
holen, unzihlige Male, bis es ganz innerlich geworden ist, bis es sich einver-
leibt hat und sich wie von selbst aus dem Betenden 16st und ihn begleitet?.
Dabei ist die ,Bewegung“ eine Hilfe: etwa das Weiterschieben der Perlen
einer Gebetsschnur, am Rosenkranz, oder das einfache Bewegen der Lip-
pen beim Sprechen, oder auch die weitertragende Bewegung beim Beten
der Psalmen, wenn Vers fiir Vers im gleichen Rhythmus und im Wechsel
der Chére dahinflieft. Man hat mit Recht gefragt, ob solche ungeheuerliche
Wiederholung nicht zur Mechanisierung, zur Zerstreuung, zur Ablenkung
fithrt, wo doch Konzentration und Sammlung das Ziel sein sollte'®. Die
Frage ist theoretisch nicht zu beantworten. Wer das Gebet des Herzens iibt,
wird bestitigen, daf} sich der Mensch in der ewigen Wiederholung dessel-
ben reinigt, daf er sich selbst vergif}t, gleichsam ausléscht, und hineinfindet
in eine ihn Gbergreifende Einheit und Ruhe. Er hat seinen Platz gefunden;
niemand kann ihn mehr verstofen. Niemand kann ihn in Verwirrung brin-
gen, er besitzt einen unantastbaren Frieden.

8 Johannes Cassian, Collatio 10, 10 f.

% Vgl. Das russische Pilgerleben, Gibersetzt von Reinhold von Walter, Berlin 1925. S. 12 f.
1 G, Wunderle, Zur Psydiologie des hesychastischen Jesus, Wiirzburg, 21947, S. 31. - Vgl
auch H. Bacht, Das , Jesus-Gebet” — seine Geschichte und seine Problematik, in: ,Geist und
Leben“ 24 (1951) 326-338.



Das unabldssige Gebet 419

Das Gebet des Herzens vollzieht sich nicht ohne Opfer. Der Freude des
Geistes, sich zu ergehen im Interessanten und Faszinierenden, umherzu-
schweifen in den reizvollen Kostlichkeiten, die sich ihm darbieten — dieser
Freude ist eine Grenze gesetzt. Auch der Vielfiltigkeit in sich selbst muf}
der Betende mit Entschiedenheit Einhalt gebieten. Er muf} sich einsam-
meln, einfalten, einfach werden, wenn er Gott im Gebet dienen will. In den
Unterredungen Cassians mit Abt Isaak heifit es dazu: Nach und nach muf§
der Geist ,allen Gedankenreichtum und vielen geistigen Besitz zuriick-
weisen und wegwerfen und so in der strengen Armut dieses Gebetes zu je-
ner Seligkeit des Evangeliums gelangen, welche unter allen die erste ist“!*.

Bei solchen Forderungen mag man mit Recht erschrecken. Der Verdacht
liegt nahe, man miisse sich gleichsam verstiimmeln, das Beste abschneiden,
wenn man zum unablissigen Gebet kommen méchte. Aber so ist es nicht. Es
geht nicht um ein Ausschlieflen, sondern um ein Einschliefen. In der Lite-
ratur der Ostkirche findet man hiufig Wendungen wie: ,Gewohne den
Verstand daran, daf er sich ins Herz einschliefft!“ Oder ,,Bewahre den Ver-
stand unscheinbar in deinem Herzen.“ Und dazu folgende Erklarung: ,Sich
in sein Herz einschliefen, das bedeutet: seine Gedanken zu sammeln und
seinen ganzen Verstand im Herzen, in den Worten des Gebetes zu konzen-
trieren und den Wellen dieses Lebens nicht zu erlauben, dafl sie dich . . . ab-
ziehen“12,

Es geht darum, daf} sich der Mensch sammelt in sich selbst, damit er mit
seiner ganzen Existenz, mit Leib und Geist und Herz und Leben sich Gott
entgegenhalten kann, in einer einzigen Gebirde, in einem einzigen Akt;
daf er mit dem Psalmisten sagen kann: ,Ich aber bin Gebet* (Ps 109, 2 in
der Ubersetzung von Buber). Diese Einfalt ist gefordert. Das ist die ge-
meinsame Uberzeugung christlicher wie jiidischer Religiositat. Ein Text aus
dem Bereich des Chassidismus lautet: ,Kein Beten ist gnadenstarker und
dringt in geraderem Flug durch alle Himmelswelten als das des Einfalti-
gen, der nichts zu sagen und nur das ungebrochene Miissen seines Herzens
Gott darzubringen weif}. Gott nimmt es an, wie ein Kénig das Singen der
Nachtigall in der Dimmerung seines Gartens“*®. Auf diesem Hintergrund
ist auch das Pauluswort zu héren: ,Singt und preist den Herrn in euren
Herzen!* (Eph 5, 20).

Das unabléssige Gebet unterscheidet sich vom Gebet des Herzens nur noch
dadurch, daf} es andauert, dafl es den Menschen nicht mehr verlafit, wo im-

1 Johannes Cassianus, a. a. O.
12 Seraphim, a.a. 0. S. 272 ff.
13 M. Buber, a. a. O. S. 40.



Maria Rufl 420

mer er geht. Es ist ihm zur eigentlichen Heimat geworden. Wenn von den
Patriarchen und Frommen des Alten Bundes gesagt wird: ,Sie wandelten
vor Gott mit ungeteiltem Herzen®, dann konnte ich mir denken, daff damit
dieses immerwihrende Gebet gemeint ist; sie lebten ihr Leben vor Gott
und mit ihm und auf ihn hin. Sie waren eingehiillt von seiner Gegenwart
und von seinem Licht. Ein ostkirchlicher Text sagt: ,Der Betende ist nicht
allein; Gott mit seinen Engeln und umgeben von seinen Heiligen ist mit
ihm“*, Er ist aufgenommen in die familia Dei. Er mag tun, was er will:
reden und héren, stehen bleiben und sich legen, geben und nebhmen: ,Im
Geheimnis seines Herzens hingt er an Gott und 14fit nicht ab, ihm zuzu-
sinnen“*, Oft hat man die Frage gestellt, wie einer, der unablissig betet,
im praktischen Leben tétig sein konne, ob er nicht Gott verlassen miisse, um
seinem Erwerb nachzugehen. Diese Frage wiirde der Betende kaum ver-
stehen. Fiir ihn tut sich kein Widerspruch auf, vielmehr ist ihm alles eines
geworden, Arbeit und Gebet und Essen und Schlafen'®. Larigaudie, ein
junger Franzose, 1908 in Paris geboren und im zweiten Weltkrieg gefal-
len, sagt es mit sehr schlichten Worten: ,Ich habe mich so an die Anwesen-
heit Gottes gewohnt, daf mir immer aus der Tiefe der Seele ein Gebet zu
den Lippen aufsteigt. Auch im Halbschlaf, im Getése eines fahrenden Zu-
ges oder eines dréhnenden Propellers hort dieses Gebet, dessen ich mir
kaum bewuflt bin, nicht auf. Auch nicht in den Augenblicken héchster kor-
perlicher oder seelischer Wonne, im Gedrange einer Stadt oder in Augen-
blicken angespanntester Arbeit. In meinem Innern ist ein unendlich ruhi-
ger und leuchtender See, der von den Schatten und Wirbeln der Oberfliche
nicht beriihrt werden kann“*”. Das géttliche Leben, das in ihm michtig ge-
worden ist, hat er in jede Tat eingebracht, und alle Dinge weif} er so anzu-
schauen, daf sie sich in ihrer wahren Gestalt, in ihrem gottlichen Grund zu
erkennen geben. ,Man muf} lernen, die Dinge zu durchbrechen und seinen
Gott darin zu erfassen“?8.

Das unablissige Gebet ist nicht zu denken ohne die Wahrheit, daf} die
Erde voll ist von Gottes Herrlichkeit (Jes 6) — aber auch nicht ohne die an-
dere: daf die Sehnsucht des Geschaffenen wartet auf das Offenbarwerden
der Herrlichkeit der S6hne Gottes (Rém 8, 19). Paulus sagt in einer kithnen
Steigerung: Die Schopfung seufzt, wir selbst seufzen, ja der Geist Gottes
seufzt sogar in uns und trigt unser Stéhnen als Gebet vor Gott. Je mehr der
betende Mensch Gottes Herrlichkeit in der Welt gewahr wird, um so mehr

4 Seraphim, a. a. 0. S. 276.

15 M. Buber, a. a. 0. S. 83.

16 Als Beispiel dafiir: Marie de I'Incarnation OSU (1599-1672).
17 Stern auf hoher See, 1968, S. 44.

18 Meister Eckhart, Reden der Unterscheidungen, 7.



Das unabldssige Gebet 421

hort er auch das Seufzen in ihr und erleidet die Not der noch andauernden
Knechtschaft. ,Er ist der Bruder der Geschopfe und fithlt ithren Blick, als
ware es sein eigener, ihren Schritt, als gingen ihn seine Fiifle, ihr Blut, als
flosse es in seinem Leib®; so noch einmal Martin Buber®?. ,Er betet fiir seine
Feinde wie fiir sich selbst — unter heiflen Trénen betet er fiir die ganze
Welt“2. Er tragt sie zuriick in die noch verborgene Herrlichkeit Gottes. Er
ist ,wie eine Leiter, gestellt auf die Erde, und ihr Haupt rithrt an den Him-
mel“%#, und all sein Tun und Lassen wird von Gott angenommen wie das
Tun jenes Knechtes im Evangelium, der an die Hecken und Zaune geht und
die Kriippel und Lahmen hereinbringt in den Hochzeitssaal. Freilich, da-
von weifl der Betende oft genug kaum etwas. Er lebt sein einfaches Leben,
er tut seinen Dienst und freut sich iiber die Herrlichkeit seines Gottes, die
inmitten der endzeitlichen Bedrdngnis aufbricht und ihm den neuen Him-
mel und die neue Erde verheifit.

Man konnte vermuten, daf} einer, der zum unablissigen Gebet gekom-
men ist, nichts mehr weifl von den Mithen des Anfangs, von der Beschwer-
nis des korperlichen Gebetes und von der Selbstverleugnung, die das auf-
merksame Gebet und das Herzensgebet verlangt. Aber dem ist nicht so.
Wer auf der letzten Stufe angekommen ist, hat die erste nicht verlassen.
Audh fiir ihn bleibt das Pensum bestehen und die Disziplin der festen Ge-
betszeiten, ohne die es kein immerwihrendes Gebet gibt. Auch er kann
nicht einfach sagen: meine Arbeit ist mein Gebet. Er braucht ebenso die
Zeiten des stillen, einsamen Betens, damit der tibrige Tag davon getragen
wird. Aber sowohl das korperliche wie das aufmerksame Gebet wird sich
fiir ihn anders vollziehen als zuvor. Er hat ja eine neue Art zu sehen und
eine neue Art zu héren erlernt; er selbst ist ein anderer geworden. Er wird
die Texte des Offiziums nicht mehr beten , wie ein Buch der Schrift, sondern
wie die Klage eines Menschen, der leidet und Gottes Ohr an seinem Munde
weify“22,

% A a.0.8 34.

20 Archimandrit Sophronius, Starez Siluan. Ménch vom Heiligen Berg Athos, Disseldorf
1959, S. 238.

2t M. Buber, a. a. O. S. 34.

22 M.Buber, a. a. 0., S. 190.





