
Das unablässige Gebet 
Maria Ruß OSB, Steinfeld (Eifel)* 

•Seidbeharrlich im Gebet!" (Rom 12, 12). •Betet ohne Unterlaß!" (1 Thess 
5, 17). •Betet zu jeder Zeit im Geist!" (Eph6, 18). Das sind Mahnungen des 
Neuen Testaments, so spricht Paulus als fordernder Apostel mit seinen Ge- 
meinden. Aber auch Lukas spricht so. Das Gleichnis vom Richter und der 
aufsässigen Witwe beginnt mit dem Vorwort: •Der Herr erzählte ihnen ein 
Gleichnis, um ihnen zu sagen, daß sie allezeit beten und nicht müde werden 
sollten" (Lk 18, 1 ff). 

Allezeit beten, unablässig beten, bei Tag und Nacht rufen, nicht ermü- 
den, im Gebet verharren - so lauten die wiederkehrenden Imperative im 
Alten wie im Neuen Testament. 

Es sind jedoch nicht nur Forderungen! Ihnen geht das Beispiel des Apo- 
stels voraus, der von sich sagen kann: •Gott ist mein Zeuge, wie ich unab- 
lässig für euch bete" (Rom 1,10). Und: •allezeit bin ich voll des Dankes 
gegen Gott, wenn ich deiner gedenke in meinen Gebeten Tag und Nacht" 
(2 Tim 1,3). Paulus würde nicht mahnen, könnte und würde er nicht selbst 
das Geforderte erfüllen; er handelt nicht wie die Pharisäer, die anderen 
Lasten aufbürden, selbst aber keinen Finger rühren (Lk 11, 46). Und eben- 
so verbindet Lukas mit der Aufforderung, allezeit zu beten und nicht müde 
zu werden, das Vorbild der Jerusalemer Gemeinde, die •einmütig im Ge- 
bet verharrte" (Apg 1, 14), die •allezeit im Tempel war und Gott den Lob- 
preis darbrachte" (Lk 24, 53). 

Uns, die Nachgeborenen, die späten Nachfahren der ersten, mit Leib und 
Herz und Geist betenden Christen, kann die Furcht überkommen angesichts 
dieses Tatbestandes. Wer vermöchte von sich zu sagen, er bete unablässig, 

* Der folgende Beitrag geht auf einen Vortrag zurück, den die Vf. am 6. August 1972 an- 
läßlich der Erhebung des Benediktinerinnenklosters Maria Heimsuchung in Steinfeld 
(Eifel) zur Abtei gehalten hat. Er bringt eine bestimmte Seite der Vätertheologie über das 
unablässige Gebet zur Darstellung, die in besonderer Weise dem monastischen Leben eigen 
ist. Der Akzent liegt auf dem Kontemplativ-Mystischen, auf der f|oux'ia, dem Ruhen in 
Gott. Es geht um die umwandelnde Gotteinung in der Tiefe des Herzens. Das •unablässige 
Gebet" hat hier den Charakter des Erfülltseins, des Überströmens. Daneben gibt es, wie 
Irenee Hausherr gezeigt hat (in: Hesychasme et priere, Rom 1966, S. 255-306: La priere 
perpetuelle du chretien), die andere Seite, bei der der Akzent stärker auf der Hingabe an 
den Willen Gottes im Alltag liegt, und auf der Ehre Gottes, die in der von seiner Liebe 
intendierten Vollendung von Mensch und Welt zum Aufscheinen kommt. Das •unablässige 
Gebet" hat hier einen mehr dynamischen Charakter. Es findet seinen Ausdruck im wachsen- 
den Verlangen nach dem Endgültigen, in der Sehnsucht nach der je größeren Liebe. 
Beide Aspekte gehören zusammen; erst beide machen die Fülle ansichtig, die im •unab- 
lässigen Gebet" verborgen ist und die es zu entdecken gilt (Anm. der Redaktion). 



Das unablässige Gebet 415 

bei Tag und Nacht? Wer hat sich auch nur auf den Weg gemacht, dieses 
Beispiel nachzuahmen, so wie es uns doch aufgetragen ist? Ein volleres, 
vitaleres, in größeren Dimensionen sich vollziehendes religiöses Leben 
scheint uns hier vor Augen zu kommen - und wir empfinden uns daneben 
dekadent, als Schrumpfchristen, ohne den großen Atem der Väter. Wir 
müßten uns ausspannen, ins Weite wachsen, Türen auftun und einströmen 
lassen, um die Ebene zu erreichen, auf der sich das Atmen der Seele in un- 
ablässigem Gebet vollzieht. 

Die Propheten des Alten Bundes hatten dieses Format: Mose, Arnos, Je- 
remia, auch Ijob. Ihr Umgang mit Gott macht jede erbauliche Anweisung 
zunichte. Fast vermessen kühn haben sie verlangt, Gott selber von Ange- 
sicht zu Angesicht gegenüberzutreten - und Gott selbst ist ihnen begegnet. 
Die Erfahrung seiner Gegenwart hat sie zu unablässigen Betern gemacht. 

So sehen wir es bei vielen Heiligen, bei Thomas von Aquin, bei Teresa 
von Avila oder auch bei Claudel, bei Leon Bloy, bei Martin Buber - und 
manchmal, ganz selten herausleuchtend, bei mit uns lebenden Menschen, 
bei solchen, deren Vielfalt zusammengewachsen ist im Laufe des Lebens zu 
einem einfachen, zwiespaltlosen Aufblick. 

Angesichts solcher Menschen empfinden wir den Satz: •Betet ohne Un- 
terlaß" nicht mehr als Forderung. Da meldet sich vielmehr ein Durst, ein 
aus der Tiefe aufbrechendes Verlangen, und wir möchten anfangen mit 
dem kleinen Maß unserer Möglichkeit. 

Was ist dieses kleine Maß des Anfangs? Die Antworten, die im Verlauf 
der christlichen Jahrhunderte gegeben wurden, sind gewiß nicht alle gleich, 
aber ein Grundzug hebt sich heraus: in der ostkirchlichen Frömmigkeit 
spricht man vom •körperlichen" Gebet. In einer Schrift des russischen Bi- 
schofs Feofan (1894) heißt es: •Die erste Stufe ist das körperliche Gebet, das 
in der Hauptsache in Lesung, Stehen beim Gottesdienst und Kniebeugen 
besteht. Die Aufmerksamkeit schwindet, das Herz fühlt nicht, die Lust ist 
vergangen. Hier sind Geduld, Anstrengung und Schweiß notwendig. Achte 
nicht darauf, tue deinen Teil und verrichte das Gebet"1. 

Gemeint ist das vorgeformte, mündliche Gebet mit der Mühe des Spre- 
chens, dem Durchstehen eines Pensums, der Monotonie der Gebete und mit 
aller körperlichen Beschwernis. Die Liturgie gehört zur Askese! Auch heute 
noch beginnt der Novize in einem Kloster mit diesem •körperlichen Gebet" 
als der ersten Stufe des unablässigen Gebetes. 

Es ist für uns merkwürdig, welches Gewicht die frühen Mönchsväter auf 
das Pensum, auf das festgesetzte Maß des Gebetes gelegt haben. Sie haben 
gezählt, mit Steinen, die zu einem kleinen Berg zusammengetragen und wie- 
der abgetragen wurden, mit einer Gebetsschnur, unserem Rosenkranz ver- 
1 Aus: Seraphim, Metropolit, Die Ostkirche. Stuttgart 1950, S. 273 f. 



Maria Ruß 416 

gleichbar, und schließlich galten ihnen die 150 Psalmen als Pensum eines 
Tages oder einer Woche. Offenbar wollten sie nicht das Opfer ihrer Lust 
und Laune werden. Sie verstanden das Gebet als das ihnen aufgetragene 
Werk, als pensum servitutis, als den Gott geschuldeten Dienst2. 

Manche Stellen in den Paulusbriefen und in der Apostelgeschichte brin- 
gen uns auf die gleiche Spur. Wenn es Apg 2,42-46 heißt: •Täglich ver- 
harrten sie einmütig im Tempel... in den gemeinsamen Gebeten", dann 
ist der Text wohl so zu verstehen, daß dieses Verharren im Gebet, dieses 
Beten ohne Unterbrechung, gleichgesetzt wird mit dem Beten des jüdischen 
Stundengebetes. •Petrus und Johannes gingen (zur Stunde des Gebets) zur 
neunten Stunde in den Tempel hinauf" (Apg 3, 1), und •Paulus und Silas 
beteten um Mitternacht (im Gefängnis) und sangen Gott Loblieder" (Apg 
16, 25). Deutlich spricht der Verfasser des Epheserbriefes: •Betet zu jeder 
Zeit im Geist, wachet dafür mit aller Ausdauer" (Eph 6, 18). Im Abhalten 
von Gebetsvigilien und Nachtwachen erweist sich das unablässige Gebet 
als wahr3. Origenes meint: Das Leben eines Christen •ist ein zusammen- 
hängendes Gebet, wenn nur ein Teil davon das ist, was gemeinhin Gebet 
genannt wird und was nicht weniger als dreimal am Tag gehalten werden 
muß"4. Damit ist die unterste Grenze angegeben für das, was noch im Sinn 
der Schrift als immerwährendes Gebet bezeichnet werden kann. 

Feste Gebetszeiten, ein Gebetspensum und die körperliche Mühe - das ist 
der Anfang des unablässigen Betens. •Mit Tränen und Mühen müssen wir 
das göttliche Feuer in uns entzünden", sagt ein Logion der heiligen Syn- 
kletika. Und ein jüdischer Mystiker bestätigt: •Wenn der Heilige ewig 
neues Feuer heranbringt, daß die Glut auf dem Altar seiner Seele nicht 
verlösche, redet Gott selber den Opferspruch"5. Dem Betenden wird das 
Gebet gegeben - und wenn der Mensch das Seinige leistet, kann Gott das 
ihm Zukommende tun: er wird mit der Zeit die Innigkeit im Gebet hinzu- 
fügen. 

Wer das kleine Maß des Anfangs erfüllt, der wird bald sehen, wie dieses 
Maß wächst und wie sich sein Gebet verändert. In der erwähnten Schrift des 
russischen Bischofs Feofan wird die zweite Stufe des Gebetes •das auf- 
merksame Gebet" genannt. Er schreibt: •Der Geist gewöhnt sich daran, sich 
zur Stunde des Gebetes zu sammeln und das ganze Gebet mit Bewußtsein 

2 Regula Benedicti, c. 50. 4. 
3 Vgl. Sdilier, Der Brief an die Epkeser, Düsseldorf 1957, S. 302. 
4 Origenes, De oratione 12. 2, zitiert nach Anno Schoenen OSB, Das immerwährende Ge- 
bet, in: Liturgie u. Mönditum, Laadier Hefte 27 (1960) S. 75. 
5 Vgl. M. Buber, Die Legende des Baalschem, umgearbeitete Neuausgabe, Manesse-Ver- 
lag, Zürich, 1955. 



Das unablässige Gebet 417 

zu verrichten. Die Aufmerksamkeit wird durch das geschriebene Wort ge- 
weckt und spricht es wie ihr eigenes aus"6. 

Was geht hier vor sich? Die Gebetstexte, etwa die Psalmen, fangen für 
mich an zu leben. Auf den einen oder anderen Vers fällt ein Licht, er geht 
mich an, und ich bin eingeladen, bei ihm zu verweilen. Da ist auf einmal ein 
Funke übergesprungen vom Gebetstext zu mir hin. Die Liturgie selbst ver- 
weist auf das aufmerksame Gebet, wenn sie den Psalmen und Cantica An- 
tiphonen voranstellt, herausgehobene Verse, die dem Beter zugesprochen 
sind, damit er sich von ihnen erfassen läßt, während der Mund den Psalm, 
vielleicht mehrere Psalmen weiterbetet. So entsteht eine wogende Bewe- 
gung mit immer neuen Impulsen. Es mag paradox klingen: dieses aufmerk- 
same Gebet ist eine •große, zum Himmel gerichtete Zerstreuung", wie Jean 
Leclercq formuliert hat. •Man soll die Worte sprechen, als seien die Him- 
mel geöffnet in ihnen und als wäre es nicht so, daß du das Wort in deinen 
Mund nimmst, sondern als gingest du in das Wort ein"7. 

Die Worte des Gebetes gewinnen eine neue Qualität, wenn der Mensch 
•seine Seele in sie eingefaßt" hat. Da ist auf einmal Resonanz! Und die 
Resonanz wird zur Quelle des Erkennens. •Ich werde erkennen, wie auch 
ich erkannt bin" (1 Kor 13, 12). Wer so betet, der ist in seinem Gebet ein 
Theologe geworden; nicht im akademischen Sinne, sondern weil der Geist 
sich nach innen gewandt hat, weil jedem, •der sich zum Herrn wendet, die 
Hülle weggenommen wird" (2 Kor 3, 17). •Es ist immer ein Anbeginn des 
Paradieses, wenn man, und sei es auch nur mit Mühe, einen Schriftzug des 
Wortes Gottes ahnend gewahrt", steht bei Leon Bloy zu lesen, der aus- 
schließlich ein Theologe aus dem Gebet war. Mir scheint, der Satz •Lex 
orandi - lex credendi" (was wir beten, das glauben wir) hat in dieser Ge- 
betserfahrung seine Wurzel: daß der Betende in seiner vorbehaltlosen und 
liebenden Hinkehr Herz und Verstand bereitet hat, um etwas zu empfan- 
gen, das ihm vorher nicht gegeben werden konnte. Jetzt hat er •erlernt", 
was er vorher nur gewußt hat; jetzt spricht er die Worte wie seine eigenen 
aus. 

Auch das Gebet der Aufmerksamkeit ist eines weiteren Wachstums fähig; 
es wird zum Gebet des Herzens. •Von der Aufmerksamkeit wird das Herz 
erwärmt, und was dort im Gedanken ist, wird hier zum Gefühl. Dort ist 
das zerknirschende Wort, hier die Zerknirschung, dort die Bitte, hier be- 
reits die Hoffnung und das Verlangen . .. Dies ist die Grenze der Erzie- 
hung zum Gebet. . . Dabei kann die Lesung aufhören ebenso wie das Den- 
ken und es mag ruhig nur ein Verweilen . . . sein mit gewissen Zeichen des 

• Vgl. Seraphim, a. a. 0. S. 274. 
7 M. Buber, a. a. O. S. 55. 



Maria Ruß 418 

Gebetes." So wiederum die Auskunft jenes russischen Bischofs Feofan. Das 
Gebet der Aufmerksamkeit bewegt sich noch in der Mannigfaltigkeit der 
Gedanken, in der bunten Vielheit des Lebens und in den unendlichen Mög- 
lichkeiten der gläubigen Erkenntnis. Das Gebet des Herzens ist einfach ge- 
worden. Oft besteht es nur aus einem einzigen Gebetswort: Kyrie eleison; 
Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner; Deus in adiutorium meum in- 
tende. Es sind dies überlieferte Gebetsworte; der einzelne hat sie sich nicht 
selbst gesucht. Sie sind ein Vermächtnis der geistlichen Väter an ihre Söhne, 
sie sind erprobt in Jahrhunderten, und mit ihnen verbindet sich bereits in 
der Zeit des frühen Mönchtums eine Anleitung zum immerwährenden Ge- 
bet. Eine Stelle aus den Unterredungen Cassians mit Abt Isaak lautet: •Es 
soll euch, um das beständige Gedenken an Gott zu besitzen, ununterbro- 
chen dieses Wort des Gebetes vorgesetzt sein: ,Gott, komm mir zu Hilfe! 
Herr, eile mir zu helfen!' (Ps 69, 2). Dieser Vers wurde nicht zu Unrecht... 
ausgewählt, nimmt er doch alle Regungen auf, die in die menschliche Natur 
einfließen können, und paßt er sich doch jedem Zustand und allen Vor- 
kommnissen genügend und entsprechend an." Dieses Wort •wird sich dir 
als heilsame Formel erweisen, dich schützen vor jedem teuflischen Angriff, 
dich reinigen von Fehlern ... und dich zu jener unaussprechlichen und we- 
nigen bekannten Glut des Gebetes führen" .. A 

Es geht darum, dieses eine Gebetswort (oder Gebetstexte) zu wieder- 
holen, unzählige Male, bis es ganz innerlich geworden ist, bis es sich einver- 
leibt hat und sich wie von selbst aus dem Betenden löst und ihn begleitet9. 
Dabei ist die •Bewegung" eine Hilfe: etwa das Weiterschieben der Perlen 
einer Gebetsschnur, am Rosenkranz, oder das einfache Bewegen der Lip- 
pen beim Sprechen, oder auch die weitertragende Bewegung beim Beten 
der Psalmen, wenn Vers für Vers im gleichen Rhythmus und im Wechsel 
der Chöre dahinfließt. Man hat mit Recht gefragt, ob solche ungeheuerliche 
Wiederholung nicht zur Mechanisierung, zur Zerstreuung, zur Ablenkung 
führt, wo doch Konzentration und Sammlung das Ziel sein sollte10. Die 
Frage ist theoretisch nicht zu beantworten. Wer das Gebet des Herzens übt, 
wird bestätigen, daß sich der Mensch in der ewigen Wiederholung dessel- 
ben reinigt, daß er sich selbst vergißt, gleichsam auslöscht, und hineinfindet 
in eine ihn übergreifende Einheit und Ruhe. Er hat seinen Platz gefunden; 
niemand kann ihn mehr verstoßen. Niemand kann ihn in Verwirrung brin- 
gen, er besitzt einen unantastbaren Frieden. 

8 Johannes Cassian, Collalio 10,10 f. 
* Vgl. Das russische Pilgerleben, übersetzt von Reinhold von Walter, Berlin 1925. S. 12 f. 
10 G. Wunderle, Zur Psychologie des hesychastischen Jesus, Würzburg, '1947. S. 31. - Vgl. 
auch H. Bacht, Das •Jesus-Gebet" - seine Geschichte und seine Problematik, in: •Geist und 
Leben" 24 (1951) 326-338. 



Das unablässige Gebet 419 

Das Gebet des Herzens vollzieht sich nicht ohne Opfer. Der Freude des 
Geistes, sich zu ergehen im Interessanten und Faszinierenden, umherzu- 
schweifen in den reizvollen Köstlichkeiten, die sich ihm darbieten - dieser 
Freude ist eine Grenze gesetzt. Auch der Vielfältigkeit in sich selbst muß 
der Betende mit Entschiedenheit Einhalt gebieten. Er muß sich einsam- 
meln, einfalten, einfach werden, wenn er Gott im Gebet dienen will. In den 
Unterredungen Cassians mit Abt Isaak heißt es dazu: Nach und nach muß 
der Geist •allen Gedankenreichtum und vielen geistigen Besitz zurück- 
weisen und wegwerfen und so in der strengen Armut dieses Gebetes zu je- 
ner Seligkeit des Evangeliums gelangen, welche unter allen die erste ist"11. 

Bei solchen Forderungen mag man mit Recht erschrecken. Der Verdacht 
liegt nahe, man müsse sich gleichsam verstümmeln, das Beste abschneiden, 
wenn man zum unablässigen Gebet kommen möchte. Aber so ist es nicht. Es 
geht nicht um ein Ausschließen, sondern um ein Einschließen. In der Lite- 
ratur der Ostkirche findet man häufig Wendungen wie: •Gewöhne den 
Verstand daran, daß er sich ins Herz einschließt!" Oder •Bewahre den Ver- 
stand unscheinbar in deinem Herzen." Und dazu folgende Erklärung: •Sich 
in sein Herz einschließen, das bedeutet: seine Gedanken zu sammeln und 
seinen ganzen Verstand im Herzen, in den Worten des Gebetes zu konzen- 
trieren und den Wellen dieses Lebens nicht zu erlauben, daß sie dich ... ab- 
ziehen"12. 

Es geht darum, daß sich der Mensch sammelt in sich selbst, damit er mit 
seiner ganzen Existenz, mit Leib und Geist und Herz und Leben sich Gott 
entgegenhalten kann, in einer einzigen Gebärde, in einem einzigen Akt; 
daß er mit dem Psalmisten sagen kann: •Ich aber bin Gebet" (Ps 109, 2 in 
der Übersetzung von Buber). Diese Einfalt ist gefordert. Das ist die ge- 
meinsame Überzeugung christlicher wie jüdischer Religiosität. Ein Text aus 
dem Bereich des Chassidismus lautet: •Kein Beten ist gnadenstärker und 
dringt in geraderem Flug durch alle Himmelswelten als das des Einfälti- 
gen, der nichts zu sagen und nur das ungebrochene Müssen seines Herzens 
Gott darzubringen weiß. Gott nimmt es an, wie ein König das Singen der 
Nachtigall in der Dämmerung seines Gartens"13. Auf diesem Hintergrund 
ist auch das Pauluswort zu hören: •Singt und preist den Herrn in euren 
Herzen!" (Eph5,20). 

Das unablässige Gebet unterscheidet sich vom Gebet des Herzens nur noch 
dadurch, daß es andauert, daß es den Menschen nicht mehr verläßt, wo im- 

11 Johannes Cassianus, a. a. O. 
" Seraphim, a. a. 0. S. 272 ff. 
18 M. Buber, a. a. O. S. 40. 



Maria Ruß 420 

mer er geht. Es ist ihm zur eigentlichen Heimat geworden. Wenn von den 
Patriarchen und Frommen des Alten Bundes gesagt wird: •Sie wandelten 
vor Gott mit ungeteiltem Herzen", dann könnte ich mir denken, daß damit 
dieses immerwährende Gebet gemeint ist; sie lebten ihr Leben vor Gott 
und mit ihm und auf ihn hin. Sie waren eingehüllt von seiner Gegenwart 
und von seinem Licht. Ein ostkirchlicher Text sagt: •Der Betende ist nicht 
allein; Gott mit seinen Engeln und umgeben von seinen Heiligen ist mit 
ihm"14. Er ist aufgenommen in die familia Dei. Er mag tun, was er will: 
reden und hören, stehen bleiben und sich legen, geben und nehmen: •Im 
Geheimnis seines Herzens hängt er an Gott und läßt nicht ab, ihm zuzu- 
sinnen"15. Oft hat man die Frage gestellt, wie einer, der unablässig betet, 
im praktischen Leben tätig sein könne, ob er nicht Gott verlassen müsse, um 
seinem Erwerb nachzugehen. Diese Frage würde der Betende kaum ver- 
stehen. Für ihn tut sich kein Widerspruch auf, vielmehr ist ihm alles eines 
geworden, Arbeit und Gebet und Essen und Schlafen16. Larigaudie, ein 
junger Franzose, 1908 in Paris geboren und im zweiten Weltkrieg gefal- 
len, sagt es mit sehr schlichten Worten: •Ich habe mich so an die Anwesen- 
heit Gottes gewöhnt, daß mir immer aus der Tiefe der Seele ein Gebet zu 
den Lippen aufsteigt. Auch im Halbschlaf, im Getöse eines fahrenden Zu- 
ges oder eines dröhnenden Propellers hört dieses Gebet, dessen ich mir 
kaum bewußt bin, nicht auf. Auch nicht in den Augenblicken höchster kör- 
perlicher oder seelischer Wonne, im Gedränge einer Stadt oder in Augen- 
blicken angespanntester Arbeit. In meinem Innern ist ein unendlich ruhi- 
ger und leuchtender See, der von den Schatten und Wirbeln der Oberfläche 
nicht berührt werden kann"17. Das göttliche Leben, das in ihm mächtig ge- 
worden ist, hat er in jede Tat eingebracht, und alle Dinge weiß er so anzu- 
schauen, daß sie sich in ihrer wahren Gestalt, in ihrem göttlichen Grund zu 
erkennen geben. •Man muß lernen, die Dinge zu durchbrechen und seinen 
Gott darin zu erfassen"18. 

Das unablässige Gebet ist nicht zu denken ohne die Wahrheit, daß die 
Erde voll ist von Gottes Herrlichkeit (Jes 6) - aber auch nicht ohne die an- 
dere: daß die Sehnsucht des Geschaffenen wartet auf das Offenbarwerden 
der Herrlichkeit der Söhne Gottes (Rom 8, 19). Paulus sagt in einer kühnen 
Steigerung: Die Schöpfung seufzt, wir selbst seufzen, ja der Geist Gottes 
seufzt sogar in uns und trägt unser Stöhnen als Gebet vor Gott. Je mehr der 
betende Mensch Gottes Herrlichkeit in der Welt gewahr wird, um so mehr 

14 Seraphim, a. a. 0. S. 276. 
15 M. Buber, a. a. O. S. 33. 
18 Als Beispiel dafür: Marie de l'Incarnation OSU (1599-1672). 
17 Stern auf hoher See, 1968, S. 44. 
18 Meister Eckhart, Reden der Unterscheidungen, 7. 



Das unablässige Gebet 421 

hört er auch das Seufzen in ihr und erleidet die Not der noch andauernden 
Knechtschaft. •Er ist der Bruder der Geschöpfe und fühlt ihren Blick, als 
wäre es sein eigener, ihren Schritt, als gingen ihn seine Füße, ihr Blut, als 
flösse es in seinem Leib"; so noch einmal Martin Buber19. •Er betet für seine 
Feinde wie für sich selbst - unter heißen Tränen betet er für die ganze 
Welt"20. Er trägt sie zurück in die noch verborgene Herrlichkeit Gottes. Er 
ist •wie eine Leiter, gestellt auf die Erde, und ihr Haupt rührt an den Him- 
mel"21, und all sein Tun und Lassen wird von Gott angenommen wie das 
Tun jenes Knechtes im Evangelium, der an die Hecken und Zäune geht und 
die Krüppel und Lahmen hereinbringt in den Hochzeitssaal. Freilich, da- 
von weiß der Betende oft genug kaum etwas. Er lebt sein einfaches Leben, 
er tut seinen Dienst und freut sich über die Herrlichkeit seines Gottes, die 
inmitten der endzeitlichen Bedrängnis aufbricht und ihm den neuen Him- 
mel und die neue Erde verheißt. 

Man könnte vermuten, daß einer, der zum unablässigen Gebet gekom- 
men ist, nichts mehr weiß von den Mühen des Anfangs, von der Beschwer- 
nis des körperlichen Gebetes und von der Selbstverleugnung, die das auf- 
merksame Gebet und das Herzensgebet verlangt. Aber dem ist nicht so. 
Wer auf der letzten Stufe angekommen ist, hat die erste nicht verlassen. 
Auch für ihn bleibt das Pensum bestehen und die Disziplin der festen Ge- 
betszeiten, ohne die es kein immerwährendes Gebet gibt. Auch er kann 
nicht einfach sagen: meine Arbeit ist mein Gebet. Er braucht ebenso die 
Zeiten des stillen, einsamen Betens, damit der übrige Tag davon getragen 
wird. Aber sowohl das körperliche wie das aufmerksame Gebet wird sich 
für ihn anders vollziehen als zuvor. Er hat ja eine neue Art zu sehen und 
eine neue Art zu hören erlernt; er selbst ist ein anderer geworden. Er wird 
die Texte des Offiziums nicht mehr beten •wie ein Buch der Schrift, sondern 
wie die Klage eines Menschen, der leidet und Gottes Ohr an seinem Munde 
weiß"22. 

19 A. a. O. S. 34. 
20 Archimandrit Sophronius, Starez Siluan. Mönch vom Heiligen Berg Athos, Düsseldorf 
1959, S. 238. 
21 M. Buber, a. a. 0. S. 34. 
22 M.Buber, a. a. 0., S. 190. 




