Die Meditation und das Tun des Christen

Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Der Drang nach Ruhe, nach Feier, nach Stille, nach Besinnung, nach Selbst-
findung ist langst nicht mehr zu iibersehen. Noch vor kaum vergangenen
Jahren dagegen drohte auch bei engagierten Christen, selbst Theologen,
politischer Einsatz und Gewalt — bis zur Revolution — zum mafigebenden
Orientierungspunkt zu werden. Was sich im Gegenschlag dazu heute Luft
verschafft, ist sicher ein ,Zeichen der Zeit* (vgl. Mt 12, 38-42). Man muf}
weit in der Geschichte zuriickbldttern, um ein dhnlich starkes Verlangen
nach Sammlung und Selbstbesinnung zu finden: bis in die Zeit der fran-
zosischen Mystik des siebzehnten Jahrhunderts, als das Gesprach iiber die
eingegossene Beschauung der Groflen Terese oder den ,amour pur®, die
»reine Liebe“, Fénelons Vorzugsthema der Pariser Salons war; oder in die
Zeit des hochmittelalterlichen Umbrudhs, als sich die esoterische Mystik
Meister Eckharts mit einer vielgestaltigen, naiven, aber intensiven Volks-
frommigkeit verband.

Diesen und auch den noch weiter zuriickliegenden Bewegungen drohte
allerdings stets die Gefahr der elitiren Isolierung; der Ausgliederung aus
dem Ganzen, der sektenhaften Absonderung. Verstindlicherweise! Jeder
neu und unmittelbar erfahrene Wert strahlt so viel Uberzeugungskraft
aus, dafl alles andere in Vergessenheit fillt. Aber erst dort, wo sich eine
solche ,neue® Erfahrung in den grofleren Rahmen eingliedern, die Werte
der Vergangenheit aufgreifen und die vielschichtigen Anliegen der Gegen-
wart einbeziechen konnte, wo aus der Versuchung zur Elite ein Dienst am
Ganzen wurde, wurde die Erfahrung selbst zu einem bleibenden Gewinn.
Einem Benedikt von Nursia, einem Franz von Assisi oder einem Ignatius
von Loyola gelang eine solche Eingliederung der ,neuen“ Erfahrung in
den gréfleren Rahmen.

Auch die heutige meditative Begeisterung muff auf die Ganzheit des
dhristlichen Lebens befragt werden. Es ist die Frage nach dem katholischen
,und“. Gefragt werden muf§ z. B. nach dem Verhiltnis von ,meditativer®
Erfahrung und Rationalitit. Ein Meister Eckhart wird von vielen als Pro-
totyp einer tiberrationalen, gegenstands- und bildlosen Erfahrung hinge-
stellt. Aber wenn er von Wortlosigkeit, von Uberschreiten des Denkens
in den Abgrund Gottes, von Finden der Gottheit hinter dem Gott der
Theologen predigt, so ist das — wie einige der besten Forscher gezeigt
haben — keine Mystik, keine isolierte Erfahrung, sondern Denken und



Die Meditation und das Tun des Christen 423

Theologie. Meister Eckhart wollte rational begreifen, was es um Glauben
ist, und er besaf} theologische Bildung, spekulative Kraft und schépferische
Wortgewalt, dies auch auszusprechen. Rationalitdt und Meditation waren
bei ihm untrennbar eines.

Gefragt werden mufl nach dem Stellenwert des Dialogs in der Medita-
tion. Fiir die christliche Mystik, die aus der Begegnung mit Gott, aus dem
Du-sagen zu ihm, lebt, gehort beides so selbstverstindlich zusammen, dafl
man oft vergafl, es auszusprechen. Gefragt werden mufl nach dem Zuein-
ander von Meditation und Gesellschaft. Wenn es {iberhaupt ein Kriterium
gibt, das man an fremde Erfahrungen anlegen darf, dann ist es das der
titigen Nachstenliebe; soziale Verantwortung heifit das heute. Auch an
die subtilste Innerlichkeit und die reifste Personlichkeit stellt das Evange-
lium die einzig entscheidende Frage nach dem, ,was du dem geringsten
meiner Briider getan hast®.

Gefragt werden muff nach Meditation und Eschatologie oder — mit
E. Bloch gesagt — nach Meditation und dem Prinzip Hoffnung. Wahrend
in vielen meditativen Bemithungen unserer Tage die Unruhe zur Zukunft
und die Erwartung des Neuen zugunsten eines Ausruhens im , Jetzt®
(Hooykaas/Schierbeeck, Zazen) ausgeschaltet werden, ist diese eschatologi-
sche Hoffnung gerade der Kern der dhristlichen Meditationserfahrung;
man kann es in der Lehre von den vier Ebenen des Schriftverstiandnisses,
einer Lehre — wie H. de Lubac zeigt — der Meditation, nachlesen.

Mit all diesen Fragen wird eine Vorstellung von Meditation, die vor-
rangig auf Selbstfindung schaut, die nur den einzelnen Menschen oder eine
meditierende elitire Gruppe fiir sich betrifft, aufgebrochen und ausgewei-
tet. Anderes, ein ,Nicht-Ich“, ein ,Nicht-Selbst“, eine Zukunft, eine Er-
wartung, eine Aufgabe werden einbezogen; die Erfahrung der Meditation
umfafit gréflere Riume, wird im christlichen Sinn ganzmenschlich.

Auch die Frage nach der Aktion stellt die Meditation in gréfRere Beziige.
Nach dem plétzlichen Umschwung der innerkirchlichen wie aufierkirch-
lichen Mentalitit, vom politischen Einsatz zum Riickzug aus der Zeit, von
aktiver Zukunftsgestaltung zur innerlichen Bewufltseinserweiterung, ist
sie besonders dringend. Gefragt wird auch hier nach dem ,und“ zwischen
Meditation und Titigkeit, Kontemplation und Aktion, Besinnung und
Einsatz.

Geschichtliche und aktuelle Erinnerung

a) Mit der beginnenden philosophischen Reflexion, mit Platon, Aristoteles
und — wie Georg Picht zeigt — schon frither mit Xenophanes und Anaxago-
ras taucht die Frage nach Theorie und Praxis auf und 148t dem Abendland



Josef Sudbrack 424

niemals wieder Ruhe. Mit Leichtigkeit kann die gesamte westliche Philo-
sophie- und Geistesgeschichte unter das Stichwort Actio und Contemplatio
oder auch Praxis und Meditation gebracht werden. Professor Lobkowicz
hat dies philosophiegeschichtlich dargestellt und Urs v. Balthasars Unter-
suchung uber die christliche Geschichte von Actio und Contemplatio ist sein
vielleicht wichtigstes Buch. Eine geheime Sehnsucht nach Ruhe, nach Abge-
schlossenheit, nach Einsamkeit, nach Meditation charakterisiert fast alle
groflen Gestalten des Westens. Aber zugleich spiirten sie den Stachel zur
Tatigkeit — zur ,Politik“, wie es bei Platon-Aristoteles heifit, zum Dienst
am Menschen, wie es dhristlich lautet. Paulus hat dies im Philipperbrief
klassisch formuliert: Bei Jesus sein ist das Beste, aber bei euch im Irdischen
zu bleiben, ist notiger.

Durch das Christentum wird diese Wende zum anderen noch einmal
schirfer herausgestellt. Man hat ihm deshalb oft genug den Vorwurf des
Ethizismus gemacht. Das Brandmal der Moralpredigt haftet an der christ-
lichen Verkindigung. Aber ehe man sich dagegen wehrt und auf den
dahinterstehenden ,dialogischen® Zug verweist oder die Innerlichkeit und
existentielle Verantwortung aufdeckt; ehe man sich von moralistischen
Predigten und Verlautbarungen distanziert, sollte man sich darauf besin-
nen, dafl im Christentum nun tatsichlich Moral und Ethik an erster Stelle
stehen — allerdings eine Ethik, die mit Augustinus weif}, daff ,Gott in
unserem Tun seine Werke kront®. Tugend — wiederum eines der verlaster-
ten Worte! - ist fiir die christliche Lebenslehre nicht nur ein Mittel zur Er-
reichung héherer Geistigkeit; so ndmlich entziffern auch sympathisierende
und erfahrene Europder die hinduistische oder buddhistische Weisheit;
und in vieler, nicht in jeder Hinsicht werden sie recht haben. Tugend und
tugendhaftes Tun sind — so mifiverstindlich die Worte auch klingen — fiir
einen Christen letztes Ziel, Selbstzweck. Die Forderung der selbstlosen
Liebe ist — recht verstanden — der Héhepunkt, der von keinem noch so
~meditativen® Wert iiberboten werden kann.

Das wird noch zu verdeutlichen sein. Hier geht es um eine Bestands-
aufnahme. Die Waage zwischen Meditation und Aktion, zwischen Theorie
und Praxis schwankte auch im Christentum, bekam aber selbst bei den
Liebhabern der Einsamkeit niemals ein endgiiltiges Ubergewicht hin zur
Ruhe, zum Abstand von der ,,unsauberen irdischen Tatigkeit. Der Trend
dazu war dort allerdings stark; an der Exegese der Martha-Maria-Peri-
kope bei Lukas ist er abzulesen. Viele — es waren nicht die schlechtesten —
sehnten sich danach, die eifrigen Besorgungen der Martha in Kiiche und
Haushalt, in der Ukonomia dieser Zeit, endlich aufgeben zu diirfen, um
mit Maria von Bethanien zu Fiiflen des Herrn zu sitzen. Aber alle wuflten,
dafl Mihsal und Tatigkeit in dieser Welt bleibende Aufgaben seien.



Die Meditation und das Tun des Christen 425

Auf zwei Beispiele, die idealtypisch fir die christliche Haltung sein sol-
len, sei hingewiesen. Meister Eckhart, zu Beginn des vierzehnten Jahr-
hunderts, gilt als Hohepunkt geistlicher Versenkung. Ein Hohepunkt wie-
derum seiner Lehre ist zweifellos die Interpretation der Martha-Maria-
Perikope. Die exegetische Seite interessiert hier nicht; ebensowenig die
philosophiegeschichtliche Herkunft der Eckhartschen Hermeneutik. Der
Thiiringer Meister spricht in seiner Predigt den Verdacht gegen die medi-
tative Erfahrung aus, ,daf sie, die liebe Maria, irgendwie mehr um des
wohligen Gefiihls als um des geistigen Gewinns willen dagesessen habe“.
Dagegen stellt er Martha als christliches Vorbild hin. ,Nun aber wollen®,
so lautet der Schluf} der Predigt, ,gewisse Leute es gar so weit bringen, daf§
sie der Werke ledig werden. Ich aber sage: das kann nicht sein!“ Meister
Eckhart polemisiert gegen meditative Tendenzen seiner Zeit, die seiner
eigenen Lehre fast aufs Haar dhnlich sahen. Er verweist gegen sie auf das
grofle christliche Zeugnis, auf Jesus Christus. Neben allen Heiligen, von
denen er weiff, dafl sie gerade als Heilige anfingen zu ,wirken®, ist thm
die Person Jesu Garant dafiir, dafl nicht Selbstfindung und’ Selbstbesin-
nung, sondern das ,, Wirken“, das Tun hochstes christliches [deal auf Erden
sei. , Von Anbeginn“, schreibt Meister Eckhart, ,da Gott Mensch und der
Mensch Gott ward, fing er an, fir unsere Seligkeit zu wirken bis an das
Ende, da er starb am Kreuz . .. Dafl wir ihm wahrhaft nachfolgen in der
Ubung wahrer Tugend, dazu helfe uns Gott.“

Es geht uns nicht um die offensichtlichen Ungereimtheiten in Meister
Eckharts Schriftauslegung; es geht uns um die Balance zwischen Medita-
tion und Aktion, die er in dieser waghalsigen Exegese zu finden suchte.
Ausgeglichener, weil naher am Leben, sucht die grofle Kontemplative der
Neuzeit, Therese von Lisieux, diese Balance. Sie steht vor der gleichen
Lukas-Perikope und fragt sich, kurz vor ihrem Tode, warum der Herr,
der doch selbst sein Leben der Tatigkeit widmete, die Tatigkeit Marthas
getadelt habe: ,Nicht die Arbeiten Marthas sind es®, schreibt sie, ,die
Jesus tadelte: diesen Arbeiten hat sich seine goéttliche Mutter ihr ganzes
Leben lang demiitig unterzogen, da sie die Mahlzeiten der HIl. Familie
zubereiten mufite. Einzig die Unrast (inquiétude) seiner eifrigen Gast-
geberin wollte Jesus zurechtweisen . ..“. Die Negation: Unrast, und die
entsprechende Position: Vertrauen, geben einen Hinweis auf die gréfRere
Einheit von Meditation und Aktion.

b) Aber vorher sei noch ein Blick auf die 6stlichen Quellen geworfen. Man
ist sich dartiber einig, dafl die Bhagavad-gita (Lied des Erhabenen) der
schonste und tiefste Text des Hinduismus sei; Ghandi nannte sie seine
Mutter und zog sie allen iibrigen religiosen Biichern vor. Wilhelm von



Josef Sudbrack 426

Humboldt hielt sie fiir ,das schonste, ja vielleicht das einzig wahrhafte
philosophische Gedicht, das alle uns bekannten Literaturen aufzuweisen
haben®.

Die Bhagavadgita ist ein Gesprich iiber das meditative indische Welt-
bild vor dem Kampf zwischen Arjuna, dem rechtmifigen Thronaspiran-
ten, und seinem Wagenlenker Krisna, dessen Géttlichkeit sich im Lauf der
Gesprache enthiillt. Krisna méchte dem Konigssohn Mut und Gelassenheit
fir die Entscheidungsschlacht einfloen. Ganz eng kommen meditative
Versenkung und kriegerischer Mut zusammen. Fiir unser heutiges christ-
liches Verstindnis sogar zu eng: es geht doch um Krieg, um Téten! Nicht
von ungefahr hat der Nazi-Theologe J. W. Hauer die ,indo-arische Meta-
physik“ von ,Kampf und Tat“ in der Bhagavadgita gefeiert.

Ahnliche Zeugnisse finden sich auch im Buddhismus. Die bekannteste
bildliche Darstellung des Satori im Zen-Buddhismus besteht aus zehn
Ochsenbildern (die Zahl variiert). Der Ochse symbolisiert das Ur-Wesen,
den Buddha-Geist des Menschen; er ist verlorengegangen; der Hirt sucht
ihn, zahmt ihn, fihrt ihn heim und f3llt mit dem Odchsen, dem Buddha-
Geist, in die Selbstvergessenheit eines reinen Kreisbogens. Doch am Schluf
stehen dhnliche Bilder wie zu Beginn. In ruhiger Frohlichkeit tut der Hirt
seine Arbeit und verhilft sogar anderen zur gleichen frohlichen Gelassen-
heit. Die meditative Selbstfindung endet in einer heiteren, selbstverstind-
lichen Tatigkeit des Alltags.

Es ist nicht genau der christliche Geist, der sich in diesen Zeugnissen aus-
spricht. Aber zu erkennen ist doch, dal die Polaritit: Meditation und
Aktion, Versenkung und Titigkeit, keine christliche oder abendléndische
Erfindung ist — sie gibt einer Menschheitsfrage Ausdruck. Man kann so
oder so zu der aufgeworfenen Frage stehen; sie iiber Bord zu werfen oder
nach einem Pol hin aufzuldsen, wiirde der menschlichen Problematik nicht
gerecht. Die Frage darf nur lauten, wo die Einheit von Innerlichkeit und
Tatigkeit zu finden sei.

Einheit von Meditation und Tun in der dialogischen Situation

Im Westen wie im Osten gab und gibt es geniigend Bestrebungen, die das
menschliche Tun auf einer niedrigeren Seinsstufe ansetzen und die reine
Ruhe als hochstes Ideal feiern; , Tatigkeit“ hinge mit der Materie zusam-
men und bilde ein Makel, eine Befleckung fiir die hohere Geistnatur. Zu
ihr hin, aus der Materie, aus der Tétigkeit hinaus, miisse der Mensch stre-
ben. Die Versuchung dieser elitdren Geistigkeit droht auch der christlichen
Spiritualitdt; manches geheimnisumwitterte und bedeutungsschwere Reden
von der Meditation zeugt davon. Aber es gehort vielleicht — wie H. U. von



Die Meditation und das Tun des Christen 427

Balthasar schreibt — zum Wesen ciner jeden Bemithung um volles christ-
liches Leben, dafl irgendwann einmal die Tendenz sichtbar wird, das
Tun zugunsten der Versenkung auf eine niedrigere Ebene zu verbannen.

Die umgekehrte Tendenz ist typisch fiir unsere Tage. Der Mensch wird
auf Aktivitit programmiert; sein Wesen sei nicht Sammlung, Zu-sich-
kommen, sondern Ausgang aus sich, Tatigkeit, Einsatz, Produktion. Auch
hier liegt ein berechtigtes Anliegen. Es geht um den Menschen als ,homo
faber“, als ,schaffendes Wesen“, wie er nicht erst seit dem Marxismus
definiert wird. Im Anschlufl an die Studentenunruhen von 1968 wurde
innerhalb der christlichen Kirchen dieses Anliegen als Programm der poli-
tischen Theologie modern. Man erkannte, dafl Frommigkeit etwas mit
Engagement fiir die Gesellschaft zu tun habe; dafl wirtschaftliche und
soziale Gegebenheiten, dafl politische Gesetzlichkeiten und gesellschaft-
liche Dynamik aus der Theologie nicht ausgeklammert werden diirfen. All
das, wenn man es nachtriglich und von distanzierter Warte her betrachtet,
sollte christliche Selbstverstindlichkeit sein.

Beide Tendenzen haben Positives wie Negatives. Was aus dem Men-
schen wird, der sich nur von der Arbeit, von der Titigkeit, vom Tun her
begreift, erfahren wir tagtiglich zur Geniige. Er wird eingeordnet in den
Zweck-Mittel-Zusammenhang von Leistung und Erfolg und hért auf, ein
freier Mensch zu sein; der Pendelschlag von der Politischen Theologie zur
meditativen Besinnung brachte eine notwendige Korrektur zum Tragen.
Doch auch wo das Pendel einseitig nach dieser anderen Seite ausschligt,
steht es nicht besser um den Menschen. Wenn man Titigkeit, soziales Enga-
gement und all das auf die Oberfliche des Menschen verlagert und sein
Innerstes davon ,unversehrt“ belassen will, gerdt der Mensch ebenso in
Versklavung und verliert sein eigenes Wesen. Leiblichkeit und damit das
schopferische Tun sind nicht nur ein Teil des Menschen, sondern er selbst.

Es kann sich nicht um ein ,Entweder-Oder® handeln. Aufgabe ist, die
tiefere Finheit von Meditation und Aktion zu finden, um von dorther
sowohl eine rein duferliche Auffassung des menschlichen Tuns zu korri-
gieren, wie auch eine Vorstellung von Meditation zu erweitern, die sich
nur an Selbstfindung, ,Identisch“-werden, an Ruhe und Loslassen aller
Aktivitit orientiert.

a) Es gibt einen Lebensbereich, in dem sich die Einheit von Selbstfindung
und nach auflen gerichteter Tatigkeit deutlich manifestiert: das kiinst-
lerische Tun. Was geschieht z. B., wenn der Bildschnitzer — oft mit einigem
Schweiflvergieflen — seine Madonna aus Holz herausarbeitet? oder wenn
der Maler mit vielen Pinselstrichen das Bild entstehen 1488t? oder wenn
der Organist auf der Orgel ein Thema frei improvisiert?



Josef Sudbrack 428

Meditieren diese Kiinstler oder arbeiten sie? Ist es Besinnung oder
Titigkeit? Man mag das Feld der Meditation noch so eingezogen und
innerlich darstellen, niemand zweifelt daran, da der Violinspieler medi-
tiert und dafl seine Meditation genau im Bogenstrich und im Vibrato auf
den Saiten der Geige liegt. Nicht erst nachher, wenn er sich ausruht in der
verklungenen Musik und sie vielleicht geistig rekonstruiert; auch nicht nur
vorher, wenn er sich zur Musik hin sammelt — sei es durch geistiges Ab-
schalten, sei es durch intensive Konzentration —, sondern im Tun seiner
Hande meditiert der Geiger.

Eine Meditation tut sich auf, die von der Titigkeit nach aufien nicht zu
trennen ist. Die Frage, was zuerst sei und was darauf folge, Tun oder Be-
sinnung, ist miifig und verkennt die Eigenart der kiinstlerischen Titigkeit.
Ja, man wird nicht einmal sagen diirfen, dal das nach aufien gerichtete
Tun nur ein Mittel der eigenen Selbstfindung sei. Es ist diese Selbstfindung
selbst!

Wer Blinde beobachtet, wie sie mit ihren Hinden Kunst erleben, wie sie
ein menschliches Gesicht abtasten, um es zu erkennen und zu begreifen,
versteht diese Einheit. Hier geht es um Meditation, um Selbstfindung, um
Innerlichkeit, die ganz und gar im Auf-und-Abgleiten der Finger, im Tun
zu Hause ist. Eine Auffassung von Meditation, die sich an Ruhe orientiert,
die Aktivitit und schopferische Fithlungnahme mit der Auflenwelt als
niedrigere Stufe gegeniiber dem Meditativen ansieht, versagt vor diesen
humanen Auflerungen. Eine Meditation, die solches Tun nicht als ihren
integralen Bestandteil anerkennt, entpuppt sich als falsch und als inhuman.

Man kann die Phinomenologie des meditativen Tuns um weitere Ziige
vermehren. Man kann z. B. auf die kindliche ,Meditation“ hinweisen. Die
Kinderpsychologie hat nimlich wichtige Erkenntnisse {iber den Menschen
gebracht. Wo anders als im Spiel meditiert ein Kind, in der Hingabe an
eine Beschiftigung, die es Gefahren und Freuden der Umwelt vergessen
macht. Oder es meditiert im Horen des Mirchens, im Zuschauen beim
Puppenspiel . . . Wie einseitig es sein kann, Kinder durch Ich-Versenkung
zum Selbst zu fithren, weifl jeder Erzicher. Man ziichtet Bithnenstare oder
lebensfremde Menschen. Es gibt keine bessere Methode, zum Menschsein,
zum Selbststand zu fiihren, als durch Beschiftigung, durch Spielen, durch
Umgang mit der Welt, mit ihren Sachen und mit ihren Menschen. Ein
Stiick von diesem Kindsein sollte in jeder Meditation anfscheinen.

Man kann auf den Tanz oder auf den Sport in dem weiten Sinne hin-
weisen, in dem auch Gymnastik oder der Spaziergang im Wald dazu-
gehort; selbst der Leistungssport, in dem ein Mensch seine korperliche Ein-
satzfahigkeit bis zum letzten erprobt, kann ,meditativ¢ sein. Es ist echte
Selbstfindung, was in der korperlichen Anspannung, in der gesammelten



Die Meditation und das Tun des Christen 429

Aufmerksamkeit, im zielstrebigen Einsatz, in der beruhigten Ermattung
am Ziel vielleicht besser als in vielen anderen Ubungen sich findet.

Nach Menschentyp wird es verschieden sein, wo einer zu sich selbst
kommt — oder sagen wir es richtiger —, wo er sich selbst verwirklicht. Ver-
anlagung, Erziehung, Umwelteinflufl, Alter und alles andere spielt dabei
eine Rolle. Die kiinstlerische Téatigkeit als meditative Selbstverwirklichung
wird nur wenigen gelingen. Aber im Horen und Sehen, in der Begegnung
mit der Kunst oder der Natur — was mehr ist als reine Passivitit — sollte ein
gesunder Mensch sein Selbst in der Art verwirklichen, die man — vom
Osten kommend — gern als Meditation beschreibt.

Ausgehend von dieser Phdanomenologie ist zu verstehen, wieso auch die
intellektuelle Téatigkeit ,meditativ® werden kann, statt leer und im nega-
tiven Sinn rein verstandlich zu sein. Je mehr das Denken und Schauen in
den ganzheitlichen Vollzug des Menschseins einbezogen werden, desto rich-
tiger und runder meditiert der Mensch. Wo man im Gegensatz zur ,Ratio-
nalitit“ die ,Irrationalitit“ meditativer Ubungen betont, darf dies nur
eine Vorstufe fiirr eine ganzheitliche Selbstfindung sein, wie sie in der
kiinstlerischen Tatigkeit ihr Vorbild hat.

b) Doch auch mit diesem ,Selbstfinden® in der Aktivitdt nach auflen, im
Tun, ist erst eine Vorstufe fiir den dichtesten Vollzug der Einheit von
Meditation und Tatigkeit erreicht, die dialogische Situation. Mit ihr wird
der Ort sichtbar, an dem sich manche Diskussion um das Wesen der Medi-
tation als oberflichlich entlarvt. In der dialogischen Situation wird dem
menschlichen Leistungsdrang eine Grenze gesetzt und zugleich geoffnet,
an der sich Menschlichkeit oder Unmenschlichkeit des Tuns entscheidet.

Martin Buber beschreibt diese Situation: ,Wer Du spricht, hat kein
Etwas zum Gegenstand. Denn wo Etwas ist, ist anderes Etwas, jedes Es
grenzt an anderes Es. Es ist nur dadurch, daff es an andere grenzt. Wo aber
Du gesprochen wird, ist kein Etwas. Du grenzt nicht ab. Wer Du spricht,
hat kein Etwas, hat nichts. Aber er steht in der Beziehung.“

Die von der heutigen meditativen Bewegung propagierte Suche nach
Unendlichkeit, nach Bewufitseinserweiterung, nach dem Eintauchen in ein
Sein, das so breit ist wie das Nichts, nach All-eins-Fiihlen mit der Welt
findet in dieser Ich-Du-Beziehung ganz und gar ihre Erfiilllung; und
zugleich findet sie mehr, findet sie einen Bezugspunkt, findet sie ein Gegen-
iiberstehen, ein Du: ,Wo aber Du gesprochen wird, ist kein Etwas, Du
grenzt nicht ab.“ Die Unterscheidung in objektgebundene, gegenstidndliche
und in objektlose, ungegenstindliche Meditation versagt vor dieser Ich-
Du-Beziehung, die beides und zugleich mehr als beides ist. Selbstsuche,
Innerlichkeit, Bewufitseinserweiterung, Eintauchen jn gegenstandslose



Josef Sudbrack 430

Wachheit, die in der 6stlichen Meditation gefunden wird, findet ihre tief-
ste Bestdtigung. Nicht umsonst hat J.-A. Cuttat die ,,wechselseitige Inner-
lichkeit“ des Christentums der asiatischen ,einsamen Innerlichkeit® nicht
nur beigeordnet; er zeigt, wie in der Erfahrung des Du, in der christlichen
Liebe die 6stliche Spiritualitit eingeholt und {iberstiegen wird.

Es gibt viele Vorstufen zu dieser Ich-Du-Beziehung. Was eben auf-
gezihlt wurde an meditativer Tatigkeit, gehort dahin; man muf} — sicher-
lich als Christ — auch Sinnsuche und Sinnerfahrung unter dem grofieren
Vorzeichen der Du-Suche und Du-Erfahrung sehen; man wird auch — wie-
derum als Christ! — die Tiefenerfahrung von Yoga und Zen, wo sie zur
vollen Menschlichkeit fithren, unter dieser Riicksicht verstehen und auf-
greifen.

Aber um all das geht es nicht in erster Linie. Zu zeigen, oder besser
— denn Beweise sind nicht moglich, es geht um Erfahrung! — aufzuweisen
ist, wie in der Du-Beziehung meditative Selbstfindung und Tatigkeit des
Menschen zusammentreffen, einen Bezugspunkt zu finden, der iiber aller
Isolierung steht; zu verstehen ist, dafl in der Du-Beziehung alles, was eine
bestimmte Auffassung von Meditation als Selbstfindung will, bewahrt
bleibt und zugleich eine neue Richtung, Intentionalitdt, bekommt: Medita-
tion des anderen, Meditation des Du!

Einen ersten Zug hat Martin Buber klar hervorgehoben: Die Erfahrung
der Grenzenlosigkeit, besser gesagt, Unbegrenztheit und Einheit: ,Du
grenzt nicht ab!“ In der Du-Beziehung ist dies aber keine verschwimmende
Leere, sondern erfiillte Gegenwart und dichte Anwesenheit. Was in bud-
dhistischen und ebenso in vielen christlichen Berichten an Unendlichkeits-
erfahrung angedeutet wird, der meditative Reichtum, den die Droge als
Bewuftseinserweiterung herbeizwingen will, die Fiille und Dichte und
Grenzenlosigkeit eines kiinstlerischen Erlebnisses — all das findet seinen
Sinn und Hoéhepunkt in der Du-Begegnung; nur dafl jetzt die Erlebnis-
gestalt nicht zerflieft, sondern im gegeniiberstehenden Du, im ,et-wer
gesammelt ist.

Auch der zweite Zug, der dem ,Meditativen® zugesprochen wird, die
Selbstwerdung, ereignet sich in der Ich-Du-Beziehung, besser gesagt, wird
in ihr geschenkt; und zwar dichter und wirklicher als anderswo. Man
schimt sich, darauf hinweisen zu miissen. Die Psychologie zeigt, dafl Ent-
fremdung und Entleerung des Menschen letztlich auf dem Fehlen dieser
Du-Beziehung beruhen. Gewiff mufl manche Therapie einen anderen Weg
gehen; sie 14t zuerst den Menschen wieder zum Ich, zum Selbst werden,
um ihn dadurch liebefdhiger zu machen. Aber das sind Umwege und édrzt-
liche Bemithungen um kranke Menschen. Der natiirliche Weg verlduft



Die Meditation und das Tun des Christen 431

anders, verliuft vom Du zum Ich; von der Du-Begegnung zur Selbstwer-
dung und nicht umgekehrt.

Meditation, auch und gerade wenn sie sich unter das Vorzeichen der
Selbstwerdung gestellt hat, darf nie vergessen, dafl eine du-lose Medita-
tion Gefahr 1iuft, inhuman, unmenschlich zu werden. Der elitdre Trend
mancher dieser Bewegungen ist ein Hinweis dafiir. Martin Buber weigert
sich deshalb sogar, die von ihm beschriebene Wirklichkeit des Ich-Du-
Verhiltnisses Erfahrung zu nennen. Schon im Reden von ,Erfahrung®
liege ein egozentrischer, oder wenn man es anders horen will, ein ,selbsti-
scher“ Klang. Buber spricht von ,Beziehung“. Aber fiir denjenigen, der
diese ,Beziechung“ kennt, ist evident, dafl ,Erfahrung® damit nicht geleug-
net, sondern auf ihre eigentliche personale Ebene erhoben wird.

Entsprechend verhilt es sich mit der Aktivitdt innerhalb der Du-Bezie-
hung. Aktivitit hat hier ihren Platz, aber nicht die Aktivitat des Leisten-
und Beherrschen-Wollens. Die christliche Mystik weifi, dafl die Begegnung
mit Gott durch keine noch so konzentrierte Aktivitit und durch keine noch
so ausgekliigelte Methode herbeizuzwingen ist. Urs von Balthasar warnt
ebenso vor dem Leistungsprinzip des westlichen Rationalismus (Scholastik)
wie dem des 6stlichen Methodologismus (Yoga, Zen).

Und dennoch ist die Ich-Du-Begegnung randvoll von Tatigkeit, von
Aktivitit, oder wie man es nennen will. Man darf mit Recht von einer
,Ubung* der Liebe sprechen; die Schrift macht die Liebe sogar zum ,Ge-
bot“, zu einem Befehl. Man kann, wie wir es versuchten, tiber kiinstlerische
Vollziige das Verstindnis dafiir vorbereiten, dafl Begegnung, dafl Liebe,
daf die Ich-Du-Beziehung nicht nur etwas mit Tatigkeit zu tun hat, son-
dern ganz und gar Tatigkeit ist.

Das menschliche Sprechen — besonders, wie die Sprachwissenschaftler
zeigen, das der europiischen Sprachen — hat es schwer, solche Erfahrungen
ins Wort zu bringen. Allzu schnell 14t es sich von der modernen Hektik
tauschen und mifdt alle Tétigkeit an Leistung und Erfolg. Aber mit der
Alternative: technisch-produktive Tatigkeit oder Nichtstun geht der Blick
fiir die Totalitit verloren. Hier gilt Ahnliches wie von der Alternative
logizistische Rationalitit oder affektive Irrationalitit; die Mitte des Men-
schen wird verfehlt. Der Mensch findet erst dort sein eigenes Wesen, wo er
diese Einheit von Tun und Ruhe, von Rationalitit und Affektivitit findet.
Die Idealgestalt dieser ,Selbstfindung“ aber liegt in der Ich-Du-Bezie-
hung, in der — wie es M. Buber nennt — Kategorie des Zwischen; in einer
Bewegung also, die vom Ich, vom Selbst wegfiihrt zum Du. Von dort her
sollte man auch das Kriterium fiir all das nehmen, was unter dem Namen
,Meditation“ liuft. Meditation sollte — wiederum in ihrer ,Idealgestalt” —
du-bezogen, sollte intentional sein, sollte auf den anderen gehen.



Josef Sudbrack 432

c) Mit Martin Buber ist auf ein weiteres hinzuweisen, auf das Wort, auf das
menschliche Sprechen. Im Wort nidmlich hat die beschriebene Einheit von
Aktivitit und Meditation, von Tatigkeit und Ruhe ihren vorziiglichen
Ort; im Wort ist der sprechende Mensch von vornherein von sich selbst
weg auf den anderen Menschen, den hérenden oder sprechenden hinge-
wandt. Zugleich kommt ein anderer Zug der Einheit deutlicher in den
Blick: das Empfangen, das Geschenkt-bekommen, das ,Ho6ren“ und auch
~Sehen®,

Die Sprache bildet das umfassende Werkzeug, mit dem der Mensch die
Welt beherrscht und umgestaltet. Die abstrakte mathematische Formel
hat ebenso ihr Fundament im menschlichen Sprechen wie die komplizierte
Maschine, die ohne menschliches Zutun zu funktionieren scheint. Im Arti-
kulieren der Wirklichkeit, in der sprachlichen Kommunikation zwischen
Menschen, in der gestaltenden Objektivierung des eigenen Inneren durch
das Wort wird der Mensch zum Menschen.

Mit Recht findet man deshalb im Nachdenken tiber die Sprache die alles
umfassende Grundwissenschaft. Vor dem Wort darf es keine Flucht ins
Schweigen geben; das wiare kommunikationsfeindlich, leiblos, und damit
inhuman und auch unméglich; denn der Mensch kann nicht vor sich selbst
fliehen; alles Schweigen darf nur einsammelnde Besinnung auf ein umfas-
senderes Wort sein. Der Atomphysiker und Philosoph Carl Friedrich von
Weizsdcker hat noch vor kurzem gezeigt, wie auch alle Bemithungen, das
vermeintlich ungenaue menschliche Sprechen aus der exakten Wissen-
schaft auszuschalten, an ihre Grenzen stoflen, und diese heiflen immer
wieder: Sprache und Wort.

Auch Sprache ist beides: Zuerst etwas, das dufBerste Aktivitat erfordert.
Nicht nur der Literat oder der Redner oder das Mitglied einer politischen
Konferenz wissen dies. Im Grunde faltet das menschliche Tun nur das
auseinander, was zum erstenmal und fundamental dort geschieht, wo
jemand die Wirklichkeit artikuliert, ihr eine Gestalt zuerkennt und damit
bewuflt und handelnd in die Welt eintritt.

Und Sprache ist zugleich empfangende Passivitit; der Mensch wird in
eine vorgepragte Sprache hineingeboren; er formt die Worte nicht im
eigenen Genie, sondern empfangt sie. Bei groflen Meistern des Sprechens
148t sich nicht erkennen, wo die eigene geniale Sprachbegabung einen
neuen, unerhorten Beitrag zum Sprechen der Zeit findet, und wo einer nur
formuliert und ausspricht, was in der Luft liegt, was eigentlich nur des
letzten I-Punktes einer Artikulation bedarf, um aktuelle Sprache zu wer-
den. Der Rang eines Dichters oder Schriftstellers mifit sich daran, dafl in
ihnen beides zur Einheit wird: die aktive Erfindungsgabe, in der ihnen ein
neues Wort, eine neue Aussage gelingt, und das passive Héren-konnen,



Die Meditation und das Tun des Christen 433

das besinnende Offenstehen auf das, was in der Luft, in den Sorgen und
Bemithungen seiner Mitmenschen liegt.

Die Unterscheidung von Aktivitit und Passivitit, von Téatigkeit und
Besinnung wird hinféllig. Wie in der Begegnung, in der Ich-Du-Bezie-
hung, findet sich in der Sprache ein Beziehungspunkt, der diese doch vor-
dergriindige Unterscheidung von Meditation und Titigkeit dibersteigt und
der ein Kriterium bilden muf fiir jede echte Meditation und jedes humane
Tun.

Zur Verwirklichung der Einheit

Vor der Ubersetzung dieser Einsichten in die Wirklichkeit muf vor ein-
seitigen Schliissen gewarnt werden. Bisher orientierten sich die Uberlegun-
gen namlich an einem Idealbild. Doch weder in der zwischenmenschlichen
Begegnung noch in einer wie auch immer verstandenen Meditation gibt es
dessen reine Verwirklichung. Uberall mischt sich Menschlich- Allzumensch-
liches ein; und dies mithineinzunehmen in den Vollzug, nicht aber veracht-
lich abstreifen zu wollen, gehort mit zur Begegnung und auch zur Medita-
tion.

Ein Zweites, Entsprechendes ist zu beachten: Jeder Mensch hat — nach
Anlage, Herkunft und Umwelt verschieden — seine persénlichen Neigungen
und Ansichten. Er wird deshalb beim Beschreiben und beim Suchen dieses
Einheitspunktes von seiner Grundeinstellung herkommen und diese nie-
mals vollig verleugnen. Es wire verfehlt, wollte man in Belangen, die den
Menschen personlich angehen, jedermann auf die eine und gleiche Norm
festlegen. Der Mensch, der die Synthese von Meditation und Aktivitét in
Reinheit lebt, wird niemals existieren. Die véllige Einheit — und damit
z. B. auch die vollige Eindeutigkeit der Begriffe — ist etwas Funktionales,
ist ein Ziel, das man vor Augen hat, aber kein Wissen und kein Verhalten,
das man beherrscht.

Das Ziel der Einheit aber mufl jedem, der Mensch werden will, vor
Augen stehen. Doch gerade weil das Ziel sich in der Pluralitdt der mensch-
lichen Méglichkeiten bricht, wird jemand nur dann auf es zugehen kénnen,
wenn er in einen Dialog mit der anderen Sicht eintritt. Es ist leicht, den
Osten einer kommunikationslosen Innerlichkeit und den Westen eines
unmenschlichen Aktivismus zu zeihen. Es ist aber schwer, sich um das
Gesprich zu bemithen und die eigene Einseitigkeit stindig neu zu {iber-
winden.

Das, und nicht die Normierung auf eine einzige Moglichkeit, entspricht
der Wichtigkeit des Anliegens. Wie auf einem Kreisbogen sollten sich die
verschiedenen Sichten als Segmente eines einzigen Kreises austauschen,



Josef Sudbrack 434

sollten den eigenen Standort erweitern, sollten die Einheit mit dem Ge-
sprachspartner weder in schwichlicher Aufgabe der eigenen Position
suchen noch in billiger Polemik unterminieren. Der Blick auf den gemein-
samen Mittelpunkt, auf das sinngebende Zentrum, auf die Ich-Du-Bezie-
hung, auf das Bubersche ,Zwischen® schafft die Einheit auch ,zwischen®
den Positionen.

Daf} es einmal geldnge, wie in einem Lehrbuch oder einem gutfunktio-
nierenden Grofibetrieb jede Differenz auszuriumen, ist eine Illusion; sie
ist gefahrlich, weil sie einseitig ist. Was aber gelingen mufl und was als
Prifstein fir jeden Anwalt der Selbstfindung oder des Menschen als
»homo faber® zu gelten hat, ist der Dialog; man bleibt wach, wo man weif,
es geht um die gemeinsame Mitte, um den Menschen.

a) Wer sein Menschsein mehr in Aktivitdt nach auflen, in Gestaltung der
Welt und Dienst am Menschen sucht, muf sich an dem anderen Ideal: der
Innerlichkeit, der stillen Zuriickgezogenheit korrigieren; und umgekehrt.
Einseitigkeit droht beiden; beiden tut es not, sich zur Ureinheit zuriickzu-
besinnen, sich von dort korrigieren zu lassen.

Am Spiel eines Kindes kann man ablesen, wie Tétigkeit in dialogischer
Situation, in meditativer Grundhaltung aussehen miifite. Es wire ein
Tun aus dem Vertrauen; in der Gewillheit des Geborgenseins; in der be-
wuflt gewordenen oder unbewufit gebliebenen Ich-Du-Situation; sie hemmt
nicht den personlichen Einsatz, das Engagement der Tatigkeit, sie ent-
bindet sie.

Fir den Menschen, der zur eingezogenen, stillen Meditation hinneigt,
ist die Du-Bezogenheit das Kriterium. Man muff mit Recht mifitrauisch
sein gegen jeden, der eine ,Meditation nach innen“ verkiindet, dabei das
»Du® vergifit und sich unfihig zeigt zum Dialog. Die Frage an eine Medita-
tion nach innen lautet: Schlieit sie den Menschen ab oder 6ffnet sie ihn? Ist
sie auf Einsamkeit angelegt oder bereitet sie vor zur Begegnung?

Ein Hinweis auf die christliche Art zu meditieren moge geniigen; einer
der besten Kenner (R. Javelet) mittelalterlicher Spiritualitit nannte sie
»intentional“. Das meint: diese Art zu meditieren hat eine ,Richtung“ — auf
einen Baum, auf ein Kunstwerk, auf ein Erlebnis; natiirlich nicht um die
»Gegenstinde® logisch und tatig zu beherrschen, sondern um auf ihren
inneren Grund zu kommen, um ihnen zu begegnen. Diese , Intentionalitit*,
diese Ausrichtung aber ist, wie wir sahen, im letzten nur verstandlich, weil
sie weiterzeigt auf ein Du, in dem jegliche Meditation ihre Vollendung
findet. Wie bruchlos sich in diese Art der Meditation das Tun des Men-
schen einordnet — von manueller Arbeit bis zum intellektuellen Studium —,
braucht nicht mehr eigens hervorgehoben zu werden.



Die Meditation und das Tun des Christen 435

b) Aber der Hinweis auf das ,Du“, von woher eine Meditation der Welt
und ihrer Dinge erst recht verstanden werden kann, weist weiter auf
eine Frage, die bisher ilbergangen wurde, auf die Frage nach ,Gott*.
Doch es war notwendig, erst einmal die Breite des Menschlichen abzu-
tasten; auf ihr mufl sich die religiose Meditation aufbauen, wenn sie sich
nicht den Vorwurf gefallen lassen will, es gehe ihr nur um Selbstprojek-
tion und Flucht in ein Reich von Illusionen.

Aber auch beim Versudh, die von Martin Buber beschriebene zwischen-
menschliche Beziehung nachzuvollziehen, wird die Frage auftauchen:
Stimmt das eigentlich? Stimmt die Grenzenlosigkeit, die Unendlichkeit, die
Buber im ,Du* findet?

Ist es nicht eine Selbsttiduschung, die schon im nédchsten Augenblick ent-
schleiert wird? Ist die Du-Beziehung nicht genau das Gegenteil von Weite?
Nimlich Eingrenzung und Einengung auf ein — zu menschliches — Gegen-
iiber? Wo einem das Gliick der Begegnung in der buberschen Grenzen-
losigkeit geschenkt wird, fallt es sehr schnell wieder in die Alltagsgewohn-
heit zusammen!

Noch weiter reichen die Fragen: Bricht im Tod nicht alles zusammen?
Wird die Unendlichkeits-Verheiffung nicht restlos desavouiert? Gewifl
kann man in einer Art von heroischer Selbstbescheidung sich dem Augen-
blick zuwenden und dort, im Jetzt der Begegnung, stehenbleiben. Oder
man kann das Sterben bagatellisieren als ein Eintauchen in die gréfiere
Wirklichkeit des Seins. Aber das ist Selbstbetrug! Der Tod, das Ende, das
Aufhéren hat von Anfang an jeden menschlichen ,Beginn®, auch den der
Ich-Du-Beziehung, gebrandmarkt und sie zur Endlichkeit eingegrenzt.
Wer aber dem Tod seine entsetzliche Hérte nehmen will, sei gewarnt.
Nimmt er nicht auch der menschlichen Liebe, der Ich-Du-Begegnung ihren
absoluten Rang? Stuft er nicht auch sie ein als einen verginglichen Wellen-
schlag des Schicksals — ebenso verginglich wie das kurze, vom Tod beendete
menschliche Leben?

Eine Es-Meditation, und besonders ein Entsinken ins Leere entgeht
diesen Fragen dadurch, daf sie fiir unerheblich erklirt werden, dafl die
Bezichungswelt — inklusive Liebe und Tod — als Oberfliche und Schein
betrachtet und die Tiefe der Beziehungslosigkeit meditiert werden. ,Ent-
sinkt Liebe“, heif}t es in einer Rede Buddhas, ,entsinkt auch Lust; entsinkt
aber Lust, so entsinkt auch das Leid. Der Wahn vom Leben 16st sich auf.“

Aber wer dialogische Meditation sucht, im Du des anderen zum Selbst
werden will, hilt Ausschau nach der Verheiflung von Bestand. Dieser
Bestand kann nicht auf der Ebene des Unterpersonlichen zu Hause sein;
denn es geht um Liebe, um personale Begegnung. Martin Buber schildert
diese Sehnsucht: ,Der Du-Sinn des Menschen, dem aus den Beziehungen



Josef Sudbrack 436

zu allem einzelnen Du die Enttiuschung des Eswerdens widerfihrt, strebt
tber sie alle hinaus und doch nicht hinweg seinem ewigen Du zu . .. Der
Du-Sinn, der sich nicht ersittigen kann, bis er das unendliche Du findet,
hatte es vom Anfang an sich gegenwartig.“

Wer sich mit Meditation beschéftigt und in ihr das Du — und nicht das
Ich oder das Es sucht —, wird auf Gottes Du stoflen; oder sein Meditieren
schldgt um in Verzweiflung, Resignation und Weltflucht.

¢) Noch deutlicher wird dieser Bezug zum letzten, umgreifenden Du - so
schwer es auch in unser alltdgliches Denken hineinpassen mag —, wenn die
Meditation von ihrem Tatigkeitsaspekt betrachtet wird. Meditatives Tun
ist getragen vom Vertrauen an die Sinnhaftigkeit des Tuns. Auch die Zen-
Meditation kennt eine Riickkehr in die Tatigkeit des Alltags, dhnlich wie
der Herr nicht diejenigen preist, die Ja-Ja sagen, sondern die anderen,
die den Willen des Vaters tun. Aber der Unterschied ist nur zu deutlich:
Die Arbeit des Zen-Monchs ist distanzierte Beschaftigung, aus dem Wissen
heraus, dafl doch alles gleichgiiltig sei, dal Engagement, Einsatz, Ehrgeiz,
Zielstrebigkeit die meditative Gelassenheit der Arbeit nur stéren kann.

Die christliche Gelassenheit, die z. B. in der ignatianischen Indifferenz
klassischen Ausdruck (Teilhard dbersetzt: engagierte Gelassenheit) gewon-
nen hat, lehrt nirgendwo ein absolutes Abstandnehmen von der Tatigkeit.
Wenn vom Tun des Menschen sein ewiges Leben abhangt, dann ist dies
Tun wichtiger als alles andere. Die christliche Gelassenheit bettet aber die-
ses Tun in den Raum der Zuversicht und des Vertrauens ein. Christlich
heilt es nicht: Was du tust, tu es gelassen und zufrieden, denn alles Gliick
ist innerlich; christlich heifit es anders: was du tust, tu in Vertrauen; denn
im verantworteten Tun begegnest du Gott, findest du das wahre Sein.

Das Tun des Christen sollte durchdrungen sein vom Vertrauen auf Got-
tes Du. Dieses Vertrauen macht seine meditative Stirke aus. In der Ge-
schiftigkeit unserer Zeit wird der Mensch allzu schnell zum unpersonlichen
Rédchen im Getriebe der Arbeit. Wer dariber hinaus personales Engage-
ment sucht, wer anderen helfen will, wird allzu schnell enttauscht und
fragt: Lohnt sich iiberhaupt der menschliche Einsatz? Wire es nicht doch
besser und menschlicher, das Notwendige zu tun und sich dem inneren
Menschen zuzuwenden?

Allzu viele suchen diesen Ausweg aus dem Dilemma unserer Zeit. Aber
es ist nicht der christliche Weg; der verlduft anders: in die Sorge fiir die
Menschen, in die grofien und kleinen Pflichten des Alltags hinein; in den
stindigen Neubeginn trotz aller Enttduschung und trotz allem Versagen
(die rechten Worte fallen schwer, weil sie sich verbrauchen und von Ideo-
logien verbraucht werden).



Die Meditation und das Tun des Christen 437

Nicht deshalb bekommt das menschliche Tun personale Sinngebung,
weil daneben oder als Folgerung aus ihm eine Ich-Du-Bezichung wartet.
Wenn es nur das wire, konnte man das menschliche Tun ins zweite Glied
zuriickdringen. Das Christentum weiffl mehr tiber die personale Sinn-
gebung der Titigkeit. Es weif}, dal wahrer, humaner Einsatz in eigener
Sinngebung hinfiihrt auf diese Ich-Du-Beziehung, hinfihrt zu Gott. Nach
der Vision Teilhards de Chardin mufl der Mensch nicht aus seinem welt-
haften Tun fliichten in die einsame Beziehung zu Gott, sondern sein welt-
haftes Tun ist selbst schon Weg zu Gott; er wollte mit der ,Federspitze®
seiner schriftstellerischen Tatigkeit meditieren.

Auch im Zwischenmenschlichen 143t es sich ahnen, dafl der Gang zum
anderen kein Innechalten, sondern Titigkeit ist, und zwar eine, die aus
dem eigenen Ich und Selbst herausfithrt. Aber hier bleibt manche Frage
offen: Ob nicht Ubermenschliches gefordert wird? Ob es iberhaupt mdg-
lich ist? Ob nicht irgendwann eine Enttduschung alles zusammenfallen
1aft?

Gott aber gibt die Zusicherung — Offenbarung heifit sie im christlichen
Glauben —, daf} unser Tun auf ihn hinfithrt, wenn es nur menschlich, ver-
antwortungsvoll geschicht.

Meditatives Tun heifit Tatigkeit aus dem Vertrauen, dafl dies alles auf
Gott lauft. Eine solche Synthese ist nur einem personalen Gott gegeniiber
denkbar, einem Gott, der die Freiheit meines Tuns nicht in eine letzte Not-
wendigkeit des Weltgesetzes aufgehen 1488t, sondern der mir in meinem
menschlichsten, personalsten Tun frei und fragend, antwortend gegen-
iibersteht.

Hier ist der Bezugspunkt aller christlichen Uberlegungen iiber Meditation
und Aktion zu suchen: im Glauben an einen Gott, der dem Menschen einen
Auftrag zum Tun in dieser Welt gegeben, der das Tun der Néchstenliebe
als einziges Kriterium iiber ein gelungenes oder mifllungenes Leben an-
sehen wird — und der doch zugleich jedem Menschen erst sein volles mensch-
liches Tun schenkt und die Welt zur Vollendung fihren wird; im Glauben
an einen Gott, der durch menschliches Bemithen um Meditation und Gebet
erreicht wird — und der doch zugleich anders und grofler ist als alles, was
Menschen jemals erfahren haben.

Von diesem Gott, der durch Meditation wie Aktion erreicht wird und
doch zugleich unerreicht, weil frei, weil Person, bleibt, kiindet das Evange-
lium. Weil erst er uns die Einheit von Meditation und Tun endgiiltig sicht-
bar macht, 148t sie sich theoretisch nicht v6llig einsichtig machen; ihr kann
man sich nur durch das Leben, durch das Tun nihern. Dort ndmlich sam-
meln sich die Erfahrungen. Sie sind zu priifen — immer wieder ins Licht



Josef Sudbrack 438

des christlichen Glaubens zu stellen und von dort her zu verstehen. Hierzu
kann ein Aufsatz nur Hinweise, kann eine Lehre nur Richtlinien geben.
Aber hoffentlich waren auch diese konkret und praktisch genug, um an der
Erfahrung des Tuns tberpriift, korrigiert und weitergefithrt zu werden
zur erneuten Einsicht.

»Zur Zen-Schule des Gasan kam ein Tendai-Student (eine philosophi-
sche Richtung des Buddhismus); er wollte Schiiler sein. Einige Jahre spiter
bei seiner Abreise warnte ihn Gasan: ,Wer die Wahrheit spekulativ stu-
diert, tut Niitzliches; er sammelt Predigt-Material. Aber denke daran:
wenn du nicht stindig meditierst, kann dein Licht ausgehen!“

Greift die Mahnung des Herrn bei Johannes dies nicht auf und fiihrt es
weiter: , Wer die Wahrheit tut, kommt zum Licht“? Auch die ,Meditation®
allein ist noch nicht das ganze Licht. Aber wir diirfen das Wort der Bibel
fortsetzen: ,Wer das Licht der Wahrheit wirklich erkennt, nicht nur zur
Kenntnis nimmt, sondern im vollen Sinne ,meditiert’, wird die Wahrheit
erneut und vertiefend tun.“ Denn - so steht es im Jakobusbrief, und wir
sind froh, daf auch er zur Schrift gehort: ,Werdet Titer des Wortes und
nicht bloff Horer; sonst betriigt ihr euch selbst.“

Literaturhinweise

L. Cognet, La Spiritualité moderne, 1. L’essor: 1500-1650, Paris 1966.

H. Fischer, Zur Frage nach der Mystik in den Werken Meister Eckharts; La Mystique
Rhénane, Paris 1963, 109-132.

G. Picht, Der Sinn der Unterscheidung von Theorie und Praxis in der griechischen Philo-
sophie, mit dem Nachtrag: Der Sinn der Unterscheidung won Theorie und Praxis in der
Philosophie der Neuzeit; Wahrheit, Vernunfl, Verantwortung, Stuttgart 1969, 108-140.
N. Lobkowicz, Tkheory and Practice. History of a Concept from Aristotle to Marx, Notre-
Dame 1967.

H. U. v. Balthasar, Thomas und die Charismatik; Die deutsche Thomas-Ausgabe XXI1I,
Heidelberg—Miinchen 1954, 251-464.

D. A. Csanyi, Optima Pars. Die Auslegungsgeschichte von Lk 10, 38—42 bei den Kirchen-
vdtern der ersten 4 Jahrhunderte; Studia Monastica 2, 1960, 5-78.

D. Mieth, Die Einheit von Vita Activa und Vita Contemplativa in den deutschen Predig-
ten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler, Regensburg 1969.

J. W.Hauer, Der Yoga. Ein indischer Weg zum Selbst, Kritisch-positive Darstellung nach
den indischen Quellen mit einer Ubersetzung der mafgeblichen Texte (Neubearbeitung),
Stuttgart 1958.

Ph. Kapleau, Die Drei Pfeiler des Zen, Lehre — Ubung — Erleuditung, Ziirich 1969 (Texte
von Yasutani Réshi und den beriihmten Ochsenbildern).

H. Arenth, Vita activa oder vom titigen Leben, Stuttgart 1960.

J. Piaget, Das moralische Urteil beim Kind, Ziirich 1954 (vgl. La Représentation du
Monde . .., Le Langage et la Pensée . .., Le Jugement et le Raisonnement ..., La Causa-
lité physique chez I'Enfant).

M. Buber, Werke 1, Schriflen zur Philosophie, Miinchen 1962.

J. A. Cuttat, Asiatische Gottheit — Christlicher Gott. Die Spiritualitit der beiden Hemi-
sphéiren, Einsiedeln 1971.

Zen Flesh, Zen Boner, Compiled by Paul Reps, Penguin Book, Harmondsworth (Anekdo-
ten, darunter auch die zehn Ochsenbilder).





