
Die Meditation und das Tun des Christen 

Josef Sudbradc SJ, München 

Der Drang nach Ruhe, nach Feier, nach Stille, nach Besinnung, nach Selbst- 
findung ist längst nicht mehr zu übersehen. Noch vor kaum vergangenen 
Jahren dagegen drohte auch bei engagierten Christen, selbst Theologen, 
politischer Einsatz und Gewalt - bis zur Revolution - zum maßgebenden 
Orientierungspunkt zu werden. Was sich im Gegenschlag dazu heute Luft 
verschafft, ist sicher ein •Zeichen der Zeit" (vgl. Mt 12,38-42). Man muß 
weit in der Geschichte zurückblättern, um ein ähnlich starkes Verlangen 
nach Sammlung und Selbstbesinnung zu finden: bis in die Zeit der fran- 
zösischen Mystik des siebzehnten Jahrhunderts, als das Gespräch über die 
eingegossene Beschauung der Großen Terese oder den •amour pur", die 
•reine Liebe", Fenelons Vorzugsthema der Pariser Salons war; oder in die 
Zeit des hochmittelalterlichen Umbruchs, als sich die esoterische Mystik 
Meister Eckharts mit einer vielgestaltigen, naiven, aber intensiven Volks- 
frömmigkeit verband. 

Diesen und auch den noch weiter zurückliegenden Bewegungen drohte 
allerdings stets die Gefahr der elitären Isolierung; der Ausgliederung aus 
dem Ganzen, der sektenhaften Absonderung. Verständlicherweise! Jeder 
neu und unmittelbar erfahrene Wert strahlt so viel Überzeugungskraft 
aus, daß alles andere in Vergessenheit fällt. Aber erst dort, wo sich eine 
solche •neue" Erfahrung in den größeren Rahmen eingliedern, die Werte 
der Vergangenheit aufgreifen und die vielschichtigen Anliegen der Gegen- 
wart einbeziehen konnte, wo aus der Versuchung zur Elite ein Dienst am 
Ganzen wurde, wurde die Erfahrung selbst zu einem bleibenden Gewinn. 
Einem Benedikt von Nursia, einem Franz von Assisi oder einem Ignatius 
von Loyola gelang eine solche Eingliederung der •neuen" Erfahrung in 
den größeren Rahmen. 

Auch die heutige meditative Begeisterung muß auf die Ganzheit des 
christlichen Lebens befragt werden. Es ist die Frage nach dem katholischen 
•und". Gefragt werden muß z. B. nach dem Verhältnis von •meditativer" 
Erfahrung und Rationalität. Ein Meister Eckhart wird von vielen als Pro- 
totyp einer überrationalen, gegenstands- und bildlosen Erfahrung hinge- 
stellt. Aber wenn er von Wortlosigkeit, von Überschreiten des Denkens 
in den Abgrund Gottes, von Finden der Gottheit hinter dem Gott der 
Theologen predigt, so ist das - wie einige der besten Forscher gezeigt 
haben - keine Mystik, keine isolierte Erfahrung, sondern Denken und 



Die Meditation und das Tun des Christen 423 

Theologie. Meister Eckhart wollte rational begreifen, was es um Glauben 
ist, und er besaß theologische Bildung, spekulative Kraft und schöpferische 
Wortgewalt, dies auch auszusprechen. Rationalität und Meditation waren 
bei ihm untrennbar eines. 

Gefragt werden muß nach dem Stellenwert des Dialogs in der Medita- 
tion. Für die christliche Mystik, die aus der Begegnung mit Gott, aus dem 
Du-sagen zu ihm, lebt, gehört beides so selbstverständlich zusammen, daß 
man oft vergaß, es auszusprechen. Gefragt werden muß nach dem Zuein- 
ander von Meditation und Gesellschaft. Wenn es überhaupt ein Kriterium 
gibt, das man an fremde Erfahrungen anlegen darf, dann ist es das der 
tätigen Nächstenliebe; soziale Verantwortung heißt das heute. Auch an 
die subtilste Innerlichkeit und die reifste Persönlichkeit stellt das Evange- 
lium die einzig entscheidende Frage nach dem, •was du dem geringsten 
meiner Brüder getan hast". 

Gefragt werden muß nach Meditation und Eschatologie oder - mit 
E. Bloch gesagt - nach Meditation und dem Prinzip Hoffnung. Während 
in vielen meditativen Bemühungen unserer Tage die Unruhe zur Zukunft 
und die Erwartung des Neuen zugunsten eines Ausruhens im •Jetzt" 
(Hooykaas/Schierbeeck, Zazen) ausgeschaltet werden, ist diese eschatologi- 
sche Hoffnung gerade der Kern der christlichen Meditationserfahrung; 
man kann es in der Lehre von den vier Ebenen des Schriftverständnisses, 
einer Lehre - wie H. de Lubac zeigt - der Meditation, nachlesen. 

Mit all diesen Fragen wird eine Vorstellung von Meditation, die vor- 
rangig auf Selbstfindung schaut, die nur den einzelnen Menschen oder eine 
meditierende elitäre Gruppe für sich betrifft, aufgebrochen und ausgewei- 
tet. Anderes, ein •Nicht-Ich", ein •Nicht-Selbst", eine Zukunft, eine Er- 
wartung, eine Aufgabe werden einbezogen; die Erfahrung der Meditation 
umfaßt größere Räume, wird im christlichen Sinn ganzmenschlich. 

Auch die Frage nach der Aktion stellt die Meditation in größere Bezüge. 
Nach dem plötzlichen Umschwung der innerkirchlichen wie außerkirch- 
lichen Mentalität, vom politischen Einsatz zum Rückzug aus der Zeit, von 
aktiver Zukunftsgestaltung zur innerlichen Bewußtseinserweiterung, ist 
sie besonders dringend. Gefragt wird auch hier nach dem •und" zwischen 
Meditation und Tätigkeit, Kontemplation und Aktion, Besinnung und 
Einsatz. 

Geschichtliche und aktuelle Erinnerung 

a) Mit der beginnenden philosophischen Reflexion, mit Piaton, Aristoteles 
und - wie Georg Picht zeigt - schon früher mit Xenophanes und Anaxago- 
ras taucht die Frage nach Theorie und Praxis auf und läßt dem Abendland 



Josef Sudbrack 424 

niemals wieder Ruhe. Mit Leichtigkeit kann die gesamte westliche Philo- 
sophie- und Geistesgeschichte unter das Stichwort Actio und Contemplatio 
oder auch Praxis und Meditation gebracht werden. Professor Lobkowicz 
hat dies philosophiegeschichtlich dargestellt und Urs v. Balthasars Unter- 
suchung über die christliche Geschichte von Actio und Contemplatio ist sein 
vielleicht wichtigstes Buch. Eine geheime Sehnsucht nach Ruhe, nach Abge- 
schlossenheit, nach Einsamkeit, nach Meditation charakterisiert fast alle 
großen Gestalten des Westens. Aber zugleich spürten sie den Stachel zur 
Tätigkeit - zur •Politik", wie es bei Piaton-Aristoteles heißt, zum Dienst 
am Menschen, wie es christlich lautet. Paulus hat dies im Philipperbrief 
klassisch formuliert: Bei Jesus sein ist das Beste, aber bei euch im Irdischen 
zu bleiben, ist nötiger. 

Durch das Christentum wird diese Wende zum anderen noch einmal 
schärfer herausgestellt. Man hat ihm deshalb oft genug den Vorwurf des 
Ethizismus gemacht. Das Brandmal der Moralpredigt haftet an der christ- 
lichen Verkündigung. Aber ehe man sich dagegen wehrt und auf den 
dahinterstehenden •dialogischen" Zug verweist oder die Innerlichkeit und 
existentielle Verantwortung aufdeckt; ehe man sich von moralistischen 
Predigten und Verlautbarungen distanziert, sollte man sich darauf besin- 
nen, daß im Christentum nun tatsächlich Moral und Ethik an erster Stelle 
stehen - allerdings eine Ethik, die mit Augustinus weiß, daß •Gott in 
unserem Tun seine Werke krönt". Tugend - wiederum eines der verläster- 
ten Worte! - ist für die christliche Lebenslehre nicht nur ein Mittel zur Er- 
reichung höherer Geistigkeit; so nämlich entziffern auch sympathisierende 
und erfahrene Europäer die hinduistische oder buddhistische Weisheit; 
und in vieler, nicht in jeder Hinsicht werden sie recht haben. Tugend und 
tugendhaftes Tun sind - so mißverständlich die Worte auch klingen - für 
einen Christen letztes Ziel, Selbstzweck. Die Forderung der selbstlosen 
Liebe ist - recht verstanden - der Höhepunkt, der von keinem noch so 
•meditativen" Wert überboten werden kann. 

Das wird noch zu verdeutlichen sein. Hier geht es um eine Bestands- 
aufnahme. Die Waage zwischen Meditation und Aktion, zwischen Theorie 
und Praxis schwankte auch im Christentum, bekam aber selbst bei den 
Liebhabern der Einsamkeit niemals ein endgültiges Übergewicht hin zur 
Ruhe, zum Abstand von der •unsauberen" irdischen Tätigkeit. Der Trend 
dazu war dort allerdings stark; an der Exegese der Martha-Maria-Peri- 
kope bei Lukas ist er abzulesen. Viele - es waren nicht die schlechtesten - 
sehnten sich danach, die eifrigen Besorgungen der Martha in Küche und 
Haushalt, in der ökonomia dieser Zeit, endlich aufgeben zu dürfen, um 
mit Maria von Bethanien zu Füßen des Herrn zu sitzen. Aber alle wußten, 
daß Mühsal und Tätigkeit in dieser Welt bleibende Aufgaben seien. 



Die Meditation und das Tun des Christen 425 

Auf zwei Beispiele, die idealtypisch für die christliche Haltung sein sol- 
len, sei hingewiesen. Meister Eckhart, zu Beginn des vierzehnten Jahr- 
hunderts, gilt als Höhepunkt geistlicher Versenkung. Ein Höhepunkt wie- 
derum seiner Lehre ist zweifellos die Interpretation der Martha-Maria- 
Perikope. Die exegetische Seite interessiert hier nicht; ebensowenig die 
philosophiegeschichtliche Herkunft der Eckhartschen Hermeneutik. Der 
Thüringer Meister spricht in seiner Predigt den Verdacht gegen die medi- 
tative Erfahrung aus, •daß sie, die liebe Maria, irgendwie mehr um des 
wohligen Gefühls als um des geistigen Gewinns willen dagesessen habe". 
Dagegen stellt er Martha als christliches Vorbild hin. •Nun aber wollen", 
so lautet der Schluß der Predigt, •gewisse Leute es gar so weit bringen, daß 
sie der Werke ledig werden. Ich aber sage: das kann nicht sein!" Meister 
Eckhart polemisiert gegen meditative Tendenzen seiner Zeit, die seiner 
eigenen Lehre fast aufs Haar ähnlich sahen. Er verweist gegen sie auf das 
große christliche Zeugnis, auf Jesus Christus. Neben allen Heiligen, von 
denen er weiß, daß sie gerade als Heilige anfingen zu •wirken", ist ihm 
die Person Jesu Garant dafür, daß nicht Selbstfindung und Selbstbesin- 
nung, sondern das •Wirken", das Tun höchstes christliches Ideal auf Erden 
sei. •Von Anbeginn", schreibt Meister Eckhart, •da Gott Mensch und der 
Mensch Gott ward, fing er an, für unsere Seligkeit zu wirken bis an das 
Ende, da er starb am Kreuz .. . Daß wir ihm wahrhaft nachfolgen in der 
Übung wahrer Tugend, dazu helfe uns Gott." 

Es geht uns nicht um die offensichtlichen Ungereimtheiten in Meister 
Eckharts Schriftauslegung; es geht uns um die Balance zwischen Medita- 
tion und Aktion, die er in dieser waghalsigen Exegese zu finden suchte. 
Ausgeglichener, weil näher am Leben, sucht die große Kontemplative der 
Neuzeit, Therese von Lisieux, diese Balance. Sie steht vor der gleichen 
Lukas-Perikope und fragt sich, kurz vor ihrem Tode, warum der Herr, 
der doch selbst sein Leben der Tätigkeit widmete, die Tätigkeit Marthas 
getadelt habe: •Nicht die Arbeiten Marthas sind es", schreibt sie, •die 
Jesus tadelte: diesen Arbeiten hat sich seine göttliche Mutter ihr ganzes 
Leben lang demütig unterzogen, da sie die Mahlzeiten der Hl. Familie 
zubereiten mußte. Einzig die Unrast (inquietude) seiner eifrigen Gast- 
geberin wollte Jesus zurechtweisen . ..". Die Negation: Unrast, und die 
entsprechende Position: Vertrauen, geben einen Hinweis auf die größere 
Einheit von Meditation und Aktion. 

b) Aber vorher sei noch ein Blick auf die östlichen Quellen geworfen. Man 
ist sich darüber einig, daß die Bhagavad-gita (Lied des Erhabenen) der 
schönste und tiefste Text des Hinduismus sei; Ghandi nannte sie seine 
Mutter und zog sie allen übrigen religiösen Büchern vor. Wilhelm von 



Josef Sudbrack 426 

Humboldt hielt sie für •das schönste, ja vielleicht das einzig wahrhafte 
philosophische Gedicht, das alle uns bekannten Literaturen aufzuweisen 
haben". 

Die Bhagavadgita ist ein Gespräch über das meditative indische Welt- 
bild vor dem Kampf zwischen Arjuna, dem rechtmäßigen Thronaspiran- 
ten, und seinem Wagenlenker Krisna, dessen Göttlichkeit sich im Lauf der 
Gespräche enthüllt. Krisna möchte dem Königssohn Mut und Gelassenheit 
für die Entscheidungsschlacht einflößen. Ganz eng kommen meditative 
Versenkung und kriegerischer Mut zusammen. Für unser heutiges christ- 
liches Verständnis sogar zu eng: es geht doch um Krieg, um Töten! Nicht 
von ungefähr hat der Nazi-Theologe J. W. Hauer die •indo-arische Meta- 
physik" von •Kampf und Tat" in der Bhagavadgita gefeiert. 

Ähnliche Zeugnisse finden sich auch im Buddhismus. Die bekannteste 
bildliche Darstellung des Satori im Zen-Buddhismus besteht aus zehn 
Ochsenbildern (die Zahl variiert). Der Ochse symbolisiert das Ur-Wesen, 
den Buddha-Geist des Menschen; er ist verlorengegangen; der Hirt sucht 
ihn, zähmt ihn, führt ihn heim und fällt mit dem Ochsen, dem Buddha- 
Geist, in die Selbstvergessenheit eines reinen Kreisbogens. Doch am Schluß 
stehen ähnliche Bilder wie zu Beginn. In ruhiger Fröhlichkeit tut der Hirt 
seine Arbeit und verhilft sogar anderen zur gleichen fröhlichen Gelassen- 
heit. Die meditative Selbstfindung endet in einer heiteren, selbstverständ- 
lichen Tätigkeit des Alltags. 

Es ist nicht genau der christliche Geist, der sich in diesen Zeugnissen aus- 
spricht. Aber zu erkennen ist doch, daß die Polarität: Meditation und 
Aktion, Versenkung und Tätigkeit, keine christliche oder abendländische 
Erfindung ist - sie gibt einer Menschheitsfrage Ausdruck. Man kann so 
oder so zu der aufgeworfenen Frage stehen; sie über Bord zu werfen oder 
nach einem Pol hin aufzulösen, würde der menschlichen Problematik nicht 
gerecht. Die Frage darf nur lauten, wo die Einheit von Innerlichkeit und 
Tätigkeit zu finden sei. 

Einheit von Meditation und Tun in der dialogischen Situation 

Im Westen wie im Osten gab und gibt es genügend Bestrebungen, die das 
menschliche Tun auf einer niedrigeren Seinsstufe ansetzen und die reine 
Ruhe als höchstes Ideal feiern; •Tätigkeit" hänge mit der Materie zusam- 
men und bilde ein Makel, eine Befleckung für die höhere Geistnatur. Zu 
ihr hin, aus der Materie, aus der Tätigkeit hinaus, müsse der Mensch stre- 
ben. Die Versuchung dieser elitären Geistigkeit droht auch der christlichen 
Spiritualität; manches geheimnisumwitterte und bedeutungsschwere Reden 
von der Meditation zeugt davon. Aber es gehört vielleicht - wie H. U. von 



Die Meditation und das Tun des Christen 427 

Balthasar schreibt - zum Wesen einer jeden Bemühung um volles christ- 
liches Leben, daß irgendwann einmal die Tendenz sichtbar wird, das 
Tun zugunsten der Versenkung auf eine niedrigere Ebene zu verbannen. 

Die umgekehrte Tendenz ist typisch für unsere Tage. Der Mensch wird 
auf Aktivität programmiert; sein Wesen sei nicht Sammlung, Zu-sich- 
kommen, sondern Ausgang aus sich, Tätigkeit, Einsatz, Produktion. Auch 
hier liegt ein berechtigtes Anliegen. Es geht um den Menschen als •homo 
faber", als •schaffendes Wesen", wie er nicht erst seit dem Marxismus 
definiert wird. Im Anschluß an die Studentenunruhen von 1968 wurde 
innerhalb der christlichen Kirchen dieses Anliegen als Programm der poli- 
tischen Theologie modern. Man erkannte, daß Frömmigkeit etwas mit 
Engagement für die Gesellschaft zu tun habe; daß wirtschaftliche und 
soziale Gegebenheiten, daß politische Gesetzlichkeiten und gesellschaft- 
liche Dynamik aus der Theologie nicht ausgeklammert werden dürfen. All 
das, wenn man es nachträglich und von distanzierter Warte her betrachtet, 
sollte christliche Selbstverständlichkeit sein. 

Beide Tendenzen haben Positives wie Negatives. Was aus dem Men- 
schen wird, der sich nur von der Arbeit, von der Tätigkeit, vom Tun her 
begreift, erfahren wir tagtäglich zur Genüge. Er wird eingeordnet in den 
Zweck-Mittel-Zusammenhang von Leistung und Erfolg und hört auf, ein 
freier Mensch zu sein; der Pendelschlag von der Politischen Theologie zur 
meditativen Besinnung brachte eine notwendige Korrektur zum Tragen. 
Doch auch wo das Pendel einseitig nach dieser anderen Seite ausschlägt, 
steht es nicht besser um den Menschen. Wenn man Tätigkeit, soziales Enga- 
gement und all das auf die Oberfläche des Menschen verlagert und sein 
Innerstes davon •unversehrt" belassen will, gerät der Mensch ebenso in 
Versklavung und verliert sein eigenes Wesen. Leiblichkeit und damit das 
schöpferische Tun sind nicht nur ein Teil des Menschen, sondern er selbst. 

Es kann sich nicht um ein •Entweder-Oder" handeln. Aufgabe ist, die 
tiefere Einheit von Meditation und Aktion zu finden, um von dorther 
sowohl eine rein äußerliche Auffassung des menschlichen Tuns zu korri- 
gieren, wie auch eine Vorstellung von Meditation zu erweitern, die sich 
nur an Selbstfindung, •Identisch"-werden, an Ruhe und Loslassen aller 

Aktivität orientiert. 

a) Es gibt einen Lebensbereich, in dem sich die Einheit von Selbstfindung 
und nach außen gerichteter Tätigkeit deutlich manifestiert: das künst- 
lerische Tun. Was geschieht z. B., wenn der Bildschnitzer - oft mit einigem 
Schweißvergießen - seine Madonna aus Holz herausarbeitet? oder wenn 
der Maler mit vielen Pinselstrichen das Bild entstehen läßt? oder wenn 
der Organist auf der Orgel ein Thema frei improvisiert? 



Josef Sudbrack 428 

Meditieren diese Künstler oder arbeiten sie? Ist es Besinnung oder 
Tätigkeit? Man mag das Feld der Meditation noch so eingezogen und 
innerlich darstellen, niemand zweifelt daran, daß der Violinspieler medi- 
tiert und daß seine Meditation genau im Bogenstrich und im Vibrato auf 
den Saiten der Geige liegt. Nicht erst nachher, wenn er sich ausruht in der 
verklungenen Musik und sie vielleicht geistig rekonstruiert; auch nicht nur 
vorher, wenn er sich zur Musik hin sammelt - sei es durch geistiges Ab- 
schalten, sei es durch intensive Konzentration -, sondern im Tun seiner 
Hände meditiert der Geiger. 

Eine Meditation tut sich auf, die von der Tätigkeit nach außen nicht zu 
trennen ist. Die Frage, was zuerst sei und was darauf folge, Tun oder Be- 
sinnung, ist müßig und verkennt die Eigenart der künstlerischen Tätigkeit. 
Ja, man wird nicht einmal sagen dürfen, daß das nach außen gerichtete 
Tun nur ein Mittel der eigenen Selbstfindung sei. Es ist diese Selbstfindung 
selbst! 

Wer Blinde beobachtet, wie sie mit ihren Händen Kunst erleben, wie sie 
ein menschliches Gesicht abtasten, um es zu erkennen und zu begreifen, 
versteht diese Einheit. Hier geht es um Meditation, um Selbstfindung, um 
Innerlichkeit, die ganz und gar im Auf-und-Abgleiten der Finger, im Tun 
zu Hause ist. Eine Auffassung von Meditation, die sich an Ruhe orientiert, 
die Aktivität und schöpferische Fühlungnahme mit der Außenwelt als 
niedrigere Stufe gegenüber dem Meditativen ansieht, versagt vor diesen 
humanen Äußerungen. Eine Meditation, die solches Tun nicht als ihren 
integralen Bestandteil anerkennt, entpuppt sich als falsch und als inhuman. 

Man kann die Phänomenologie des meditativen Tuns um weitere Züge 
vermehren. Man kann z. B. auf die kindliche •Meditation" hinweisen. Die 
Kinderpsychologie hat nämlich wichtige Erkenntnisse über den Menschen 
gebracht. Wo anders als im Spiel meditiert ein Kind, in der Hingabe an 
eine Beschäftigung, die es Gefahren und Freuden der Umwelt vergessen 
macht. Oder es meditiert im Hören des Märchens, im Zuschauen beim 
Puppenspiel ... Wie einseitig es sein kann, Kinder durch Ich-Versenkung 
zum Selbst zu führen, weiß jeder Erzieher. Man züchtet Bühnenstare oder 
lebensfremde Menschen. Es gibt keine bessere Methode, zum Menschsein, 
zum Selbststand zu führen, als durch Beschäftigung, durch Spielen, durch 
Umgang mit der Welt, mit ihren Sachen und mit ihren Menschen. Ein 
Stück von diesem Kindsein sollte in jeder Meditation aufscheinen. 

Man kann auf den Tanz oder auf den Sport in dem weiten Sinne hin- 
weisen, in dem auch Gymnastik oder der Spaziergang im Wald dazu- 
gehört; selbst der Leistungssport, in dem ein Mensch seine körperliche Ein- 
satzfähigkeit bis zum letzten erprobt, kann •meditativ" sein. Es ist echte 
Selbstfindung, was in der körperlichen Anspannung, in der gesammelten 



Die Meditation und das Tun des Christen 429 

Aufmerksamkeit, im zielstrebigen Einsatz, in der beruhigten Ermattung 
am Ziel vielleicht besser als in vielen anderen Übungen sich findet. 

Nach Menschentyp wird es verschieden sein, wo einer zu sich selbst 
kommt - oder sagen wir es richtiger -, wo er sich selbst verwirklicht. Ver- 
anlagung, Erziehung, Umwelteinfluß, Alter und alles andere spielt dabei 
eine Rolle. Die künstlerische Tätigkeit als meditative Selbstverwirklichung 
wird nur wenigen gelingen. Aber im Hören und Sehen, in der Begegnung 
mit der Kunst oder der Natur - was mehr ist als reine Passivität - sollte ein 
gesunder Mensch sein Selbst in der Art verwirklichen, die man - vom 
Osten kommend - gern als Meditation beschreibt. 

Ausgehend von dieser Phänomenologie ist zu verstehen, wieso auch die 
intellektuelle Tätigkeit •meditativ" werden kann, statt leer und im nega- 
tiven Sinn rein verstandlich zu sein. Je mehr das Denken und Schauen in 
den ganzheitlichen Vollzug des Menschseins einbezogen werden, desto rich- 
tiger und runder meditiert der Mensch. Wo man im Gegensatz zur •Ratio- 
nalität" die •Irrationalität" meditativer Übungen betont, darf dies nur 
eine Vorstufe für eine ganzheitliche Selbstfindung sein, wie sie in der 
künstlerischen Tätigkeit ihr Vorbild hat. 

b) Doch auch mit diesem •Selbstfinden" in der Aktivität nach außen, im 
Tun, ist erst eine Vorstufe für den dichtesten Vollzug der Einheit von 
Meditation und Tätigkeit erreicht, die dialogische Situation. Mit ihr wird 
der Ort sichtbar, an dem sich manche Diskussion um das Wesen der Medi- 
tation als oberflächlich entlarvt. In der dialogischen Situation wird dem 
menschlichen Leistungsdrang eine Grenze gesetzt und zugleich geöffnet, 
an der sich Menschlichkeit oder Unmenschlichkeit des Tuns entscheidet. 

Martin Buber beschreibt diese Situation: •Wer Du spricht, hat kein 
Etwas zum Gegenstand. Denn wo Etwas ist, ist anderes Etwas, jedes Es 
grenzt an anderes Es. Es ist nur dadurch, daß es an andere grenzt. Wo aber 
Du gesprochen wird, ist kein Etwas. Du grenzt nicht ab. Wer Du spricht, 
hat kein Etwas, hat nichts. Aber er steht in der Beziehung." 

Die von der heutigen meditativen Bewegung propagierte Suche nach 
Unendlichkeit, nach Bewußtseinserweiterung, nach dem Eintauchen in ein 
Sein, das so breit ist wie das Nichts, nach All-eins-Fühlen mit der Welt 
findet in dieser Ich-Du-Beziehung ganz und gar ihre Erfüllung; und 
zugleich findet sie mehr, findet sie einen Bezugspunkt, findet sie ein Gegen- 
überstehen, ein Du: •Wo aber Du gesprochen wird, ist kein Etwas, Du 
grenzt nicht ab." Die Unterscheidung in objektgebundene, gegenständliche 
und in objektlose, ungegenständliche Meditation versagt vor dieser Ich- 
Du-Beziehung, die beides und zugleich mehr als beides ist. Selbstsuche, 
Innerlichkeit, Bewußtseinserweiterung,  Eintauchen in gegenstandslose 



Josef Sudbrack 430 

Wachheit, die in der östlichen Meditation gefunden wird, findet ihre tief- 
ste Bestätigung. Nicht umsonst hat J.-A. Cuttat die •wechselseitige Inner- 
lichkeit" des Christentums der asiatischen •einsamen Innerlichkeit" nicht 
nur beigeordnet; er zeigt, wie in der Erfahrung des Du, in der christlichen 
Liebe die östliche Spiritualität eingeholt und überstiegen wird. 

Es gibt viele Vorstufen zu dieser Ich-Du-Beziehung. Was eben auf- 
gezählt wurde an meditativer Tätigkeit, gehört dahin; man muß - sicher- 
lich als Christ - auch Sinnsuche und Sinnerfahrung unter dem größeren 
Vorzeichen der Du-Suche und Du-Erfahrung sehen; man wird auch - wie- 
derum als Christ! - die Tiefenerfahrung von Yoga und Zen, wo sie zur 
vollen Menschlichkeit führen, unter dieser Rücksicht verstehen und auf- 
greifen. 

Aber um all das geht es nicht in erster Linie. Zu zeigen, oder besser 
- denn Beweise sind nicht möglich, es geht um Erfahrung! - aufzuweisen 
ist, wie in der Du-Beziehung meditative Selbstfindung und Tätigkeit des 
Menschen zusammentreffen, einen Bezugspunkt zu finden, der über aller 
Isolierung steht; zu verstehen ist, daß in der Du-Beziehung alles, was eine 
bestimmte Auffassung von Meditation als Selbstfindung will, bewahrt 
bleibt und zugleich eine neue Richtung, Intentionalität, bekommt: Medita- 
tion des anderen, Meditation des Du! 

Einen ersten Zug hat Martin Buber klar hervorgehoben: Die Erfahrung 
der Grenzenlosigkeit, besser gesagt, Unbegrenztheit und Einheit: •Du 
grenzt nicht ab!" In der Du-Beziehung ist dies aber keine verschwimmende 
Leere, sondern erfüllte Gegenwart und dichte Anwesenheit. Was in bud- 
dhistischen und ebenso in vielen christlichen Berichten an Unendlichkeits- 
erfahrung angedeutet wird, der meditative Reichtum, den die Droge als 
Bewußtseinserweiterung herbeizwingen will, die Fülle und Dichte und 
Grenzenlosigkeit eines künstlerischen Erlebnisses - all das findet seinen 
Sinn und Höhepunkt in der Du-Begegnung; nur daß jetzt die Erlebnis- 
gestalt nicht zerfließt, sondern im gegenüberstehenden Du, im •et-wer" 
gesammelt ist. 

Auch der zweite Zug, der dem •Meditativen" zugesprochen wird, die 
Selbstwerdung, ereignet sich in der Ich-Du-Beziehung, besser gesagt, wird 
in ihr geschenkt; und zwar dichter und wirklicher als anderswo. Man 
schämt sich, darauf hinweisen zu müssen. Die Psychologie zeigt, daß Ent- 
fremdung und Entleerung des Menschen letztlich auf dem Fehlen dieser 
Du-Beziehung beruhen. Gewiß muß manche Therapie einen anderen Weg 
gehen; sie läßt zuerst den Menschen wieder zum Ich, zum Selbst werden, 
um ihn dadurch liebefähiger zu machen. Aber das sind Umwege und ärzt- 
liche Bemühungen um kranke Menschen. Der natürliche Weg verläuft 



Die Meditation und das Tun des Christen 431 

anders, verläuft vom Du zum Ich; von der Du-Begegnung zur Selbstwer- 
dung und nicht umgekehrt. 

Meditation, auch und gerade wenn sie sich unter das Vorzeichen der 
Selbstwerdung gestellt hat, darf nie vergessen, daß eine du-lose Medita- 
tion Gefahr läuft, inhuman, unmenschlich zu werden. Der elitäre Trend 
mancher dieser Bewegungen ist ein Hinweis dafür. Martin Buber weigert 
sich deshalb sogar, die von ihm beschriebene Wirklichkeit des Ich-Du- 
Verhältnisses Erfahrung zu nennen. Schon im Reden von •Erfahrung" 
liege ein egozentrischer, oder wenn man es anders hören will, ein •selbsti- 
scher" Klang. Buber spricht von •Beziehung". Aber für denjenigen, der 
diese •Beziehung" kennt, ist evident, daß •Erfahrung" damit nicht geleug- 
net, sondern auf ihre eigentliche personale Ebene erhoben wird. 

Entsprechend verhält es sich mit der Aktivität innerhalb der Du-Bezie- 
hung. Aktivität hat hier ihren Platz, aber nicht die Aktivität des Leisten- 
und Beherrschen-Wollens. Die christliche Mystik weiß, daß die Begegnung 
mit Gott durch keine noch so konzentrierte Aktivität und durch keine noch 
so ausgeklügelte Methode herbeizuzwingen ist. Urs von Balthasar warnt 
ebenso vor dem Leistungsprinzip des westlichen Rationalismus (Scholastik) 
wie dem des östlichen Methodologismus (Yoga, Zen). 

Und dennoch ist die Ich-Du-Begegnung randvoll von Tätigkeit, von 
Aktivität, oder wie man es nennen will. Man darf mit Recht von einer 
•Übung" der Liebe sprechen; die Schrift macht die Liebe sogar zum •Ge- 
bot", zu einem Befehl. Man kann, wie wir es versuchten, über künstlerische 
Vollzüge das Verständnis dafür vorbereiten, daß Begegnung, daß Liebe, 
daß die Ich-Du-Beziehung nicht nur etwas mit Tätigkeit zu tun hat, son- 
dern ganz und gar Tätigkeit ist. 

Das menschliche Sprechen - besonders, wie die Sprachwissenschaftler 
zeigen, das der europäischen Sprachen - hat es schwer, solche Erfahrungen 
ins Wort zu bringen. Allzu schnell läßt es sich von der modernen Hektik 
täuschen und mißt alle Tätigkeit an Leistung und Erfolg. Aber mit der 
Alternative: technisch-produktive Tätigkeit oder Nichtstun geht der Blick 
für die Totalität verloren. Hier gilt Ähnliches wie von der Alternative 
logizistische Rationalität oder affektive Irrationalität; die Mitte des Men- 
schen wird verfehlt. Der Mensch findet erst dort sein eigenes Wesen, wo er 
diese Einheit von Tun und Ruhe, von Rationalität und Äffektivität findet. 
Die Idealgestalt dieser •Selbstfindung" aber liegt in der Ich-Du-Bezie- 
hung, in der - wie es M. Buber nennt - Kategorie des Zwischen; in einer 
Bewegung also, die vom Ich, vom Selbst wegführt zum Du. Von dort her 
sollte man auch das Kriterium für all das nehmen, was unter dem Namen 
•Meditation" läuft. Meditation sollte - wiederum in ihrer •Idealgestalt" - 
du-bezogen, sollte intentional sein, sollte auf den anderen gehen. 



Josef Sudbrack 432 

c) Mit Martin Buber ist auf ein weiteres hinzuweisen, auf das Wort, auf das 
menschliche Sprechen. Im Wort nämlich hat die beschriebene Einheit von 
Aktivität und Meditation, von Tätigkeit und Ruhe ihren vorzüglichen 
Ort; im Wort ist der sprechende Mensch von vornherein von sich selbst 
weg auf den anderen Menschen, den hörenden oder sprechenden hinge- 
wandt. Zugleich kommt ein anderer Zug der Einheit deutlicher in den 
Blick: das Empfangen, das Geschenkt-bekommen, das •Hören" und auch 
•Sehen". 

Die Sprache bildet das umfassende Werkzeug, mit dem der Mensch die 
Welt beherrscht und umgestaltet. Die abstrakte mathematische Formel 
hat ebenso ihr Fundament im menschlichen Sprechen wie die komplizierte 
Maschine, die ohne menschliches Zutun zu funktionieren scheint. Im Arti- 
kulieren der Wirklichkeit, in der sprachlichen Kommunikation zwischen 
Menschen, in der gestaltenden Objektivierung des eigenen Inneren durch 
das Wort wird der Mensch zum Menschen. 

Mit Recht findet man deshalb im Nachdenken über die Sprache die alles 
umfassende Grundwissenschaft. Vor dem Wort darf es keine Flucht ins 
Schweigen geben; das wäre kommunikationsfeindlich, leiblos, und damit 
inhuman und auch unmöglich; denn der Mensch kann nicht vor sich selbst 
fliehen; alles Schweigen darf nur einsammelnde Besinnung auf ein umfas- 
senderes Wort sein. Der Atomphysiker und Philosoph Carl Friedrich von 
Weizsäcker hat noch vor kurzem gezeigt, wie auch alle Bemühungen, das 
vermeintlich ungenaue menschliche Sprechen aus der exakten Wissen- 
schaft auszuschalten, an ihre Grenzen stoßen, und diese heißen immer 
wieder: Sprache und Wort. 

Auch Sprache ist beides: Zuerst etwas, das äußerste Aktivität erfordert. 
Nicht nur der Literat oder der Redner oder das Mitglied einer politischen 
Konferenz wissen dies. Im Grunde faltet das menschliche Tun nur das 
auseinander, was zum erstenmal und fundamental dort geschieht, wo 
jemand die Wirklichkeit artikuliert, ihr eine Gestalt zuerkennt und damit 
bewußt und handelnd in die Welt eintritt. 

Und Sprache ist zugleich empfangende Passivität; der Mensch wird in 
eine vorgeprägte Sprache hineingeboren; er formt die Worte nicht im 
eigenen Genie, sondern empfängt sie. Bei großen Meistern des Sprechens 
läßt sich nicht erkennen, wo die eigene geniale Sprachbegabung einen 
neuen, unerhörten Beitrag zum Sprechen der Zeit findet, und wo einer nur 
formuliert und ausspricht, was in der Luft liegt, was eigentlich nur des 
letzten I-Punktes einer Artikulation bedarf, um aktuelle Sprache zu wer- 
den. Der Rang eines Dichters oder Schriftstellers mißt sich daran, daß in 
ihnen beides zur Einheit wird: die aktive Erfindungsgabe, in der ihnen ein 
neues Wort, eine neue Aussage gelingt, und das passive Hören-können, 



Die Meditation und das Tun des Christen 433 

das besinnende Offenstehen auf das, was in der Luft, in den Sorgen und 
Bemühungen seiner Mitmenschen liegt. 

Die Unterscheidung von Aktivität und Passivität, von Tätigkeit und 
Besinnung wird hinfällig. Wie in der Begegnung, in der Ich-Du-Bezie- 
hung, findet sich in der Sprache ein Beziehungspunkt, der diese doch vor- 
dergründige Unterscheidung von Meditation und Tätigkeit übersteigt und 
der ein Kriterium bilden muß für jede echte Meditation und jedes humane 
Tun. 

Zur Verwirklichung der Einheit 

Vor der Übersetzung dieser Einsichten in die Wirklichkeit muß vor ein- 
seitigen Schlüssen gewarnt werden. Bisher orientierten sich die Überlegun- 
gen nämlich an einem Idealbild. Doch weder in der zwischenmenschlichen 
Begegnung noch in einer wie auch immer verstandenen Meditation gibt es 
dessen reine Verwirklichung. Überall mischt sich Menschlich-Allzumensch- 
liches ein; und dies mithineinzunehmen in den Vollzug, nicht aber verächt- 
lich abstreifen zu wollen, gehört mit zur Begegnung und auch zur Medita- 
tion. 

Ein Zweites, Entsprechendes ist zu beachten: Jeder Mensch hat - nach 
Anlage, Herkunft und Umwelt verschieden - seine persönlichen Neigungen 
und Ansichten. Er wird deshalb beim Beschreiben und beim Suchen dieses 
Einheitspunktes von seiner Grundeinstellung herkommen und diese nie- 
mals völlig verleugnen. Es wäre verfehlt, wollte man in Belangen, die den 
Menschen persönlich angehen, jedermann auf die eine und gleiche Norm 
festlegen. Der Mensch, der die Synthese von Meditation und Aktivität in 
Reinheit lebt, wird niemals existieren. Die völlige Einheit - und damit 
z. B. auch die völlige Eindeutigkeit der Begriffe - ist etwas Funktionales, 
ist ein Ziel, das man vor Augen hat, aber kein Wissen und kein Verhalten, 
das man beherrscht. 

Das Ziel der Einheit aber muß jedem, der Mensch werden will, vor 
Augen stehen. Doch gerade weil das Ziel sich in der Pluralität der mensch- 
lichen Möglichkeiten bricht, wird jemand nur dann auf es zugehen können, 
wenn er in einen Dialog mit der anderen Sicht eintritt. Es ist leicht, den 
Osten einer kommunikationslosen Innerlichkeit und den Westen eines 
unmenschlichen Aktivismus zu zeihen. Es ist aber schwer, sich um das 
Gespräch zu bemühen und die eigene Einseitigkeit ständig neu zu über- 
winden. 

Das, und nicht die Normierung auf eine einzige Möglichkeit, entspricht 
der Wichtigkeit des Anliegens. Wie auf einem Kreisbogen sollten sich die 
verschiedenen Sichten als Segmente eines einzigen Kreises austauschen, 



Josef Sudbrack 434 

sollten den eigenen Standort erweitern, sollten die Einheit mit dem Ge- 
sprächspartner weder in schwächlicher Aufgabe der eigenen Position 
suchen noch in billiger Polemik unterminieren. Der Blick auf den gemein- 
samen Mittelpunkt, auf das sinngebende Zentrum, auf die Ich-Du-Bezie- 
hung, auf das Bubersche •Zwischen" schafft die Einheit auch •zwischen" 
den Positionen. 

Daß es einmal gelänge, wie in einem Lehrbuch oder einem gutfunktio- 
nierenden Großbetrieb jede Differenz auszuräumen, ist eine Illusion; sie 
ist gefährlich, weil sie einseitig ist. Was aber gelingen muß und was als 
Prüfstein für jeden Anwalt der Selbstfindung oder des Menschen als 
•homo faber" zu gelten hat, ist der Dialog; man bleibt wach, wo man weiß, 
es geht um die gemeinsame Mitte, um den Menschen. 

a) Wer sein Menschsein mehr in Aktivität nach außen, in Gestaltung der 
Welt und Dienst am Menschen sucht, muß sich an dem anderen Ideal: der 
Innerlichkeit, der stillen Zurückgezogenheit korrigieren; und umgekehrt. 
Einseitigkeit droht beiden; beiden tut es not, sich zur Ureinheit zurückzu- 
besinnen, sich von dort korrigieren zu lassen. 

Am Spiel eines Kindes kann man ablesen, wie Tätigkeit in dialogischer 
Situation, in meditativer Grundhaltung aussehen müßte. Es wäre ein 
Tun aus dem Vertrauen; in der Gewißheit des Geborgenseins; in der be- 
wußt gewordenen oder unbewußt gebliebenen Ich-Du-Situation; sie hemmt 
nicht den persönlichen Einsatz, das Engagement der Tätigkeit, sie ent- 
bindet sie. 

Für den Menschen, der zur eingezogenen, stillen Meditation hinneigt, 
ist die Du-Bezogenheit das Kriterium. Man muß mit Recht mißtrauisch 
sein gegen jeden, der eine •Meditation nach innen" verkündet, dabei das 
•Du" vergißt und sich unfähig zeigt zum Dialog. Die Frage an eine Medita- 
tion nach innen lautet: Schließt sie den Menschen ab oder öffnet sie ihn? Ist 
sie auf Einsamkeit angelegt oder bereitet sie vor zur Begegnung? 

Ein Hinweis auf die christliche Art zu meditieren möge genügen; einer 
der besten Kenner (R. Javelet) mittelalterlicher Spiritualität nannte sie 
•intentional". Das meint: diese Art zu meditieren hat eine •Richtung" - auf 
einen Baum, auf ein Kunstwerk, auf ein Erlebnis; natürlich nicht um die 
•Gegenstände" logisch und tätig zu beherrschen, sondern um auf ihren 
inneren Grund zu kommen, um ihnen zu begegnen. Diese •Intentionalität", 
diese Ausrichtung aber ist, wie wir sahen, im letzten nur verständlich, weil 
sie weiterzeigt auf ein Du, in dem jegliche Meditation ihre Vollendung 
findet. Wie bruchlos sich in diese Art der Meditation das Tun des Men- 
schen einordnet - von manueller Arbeit bis zum intellektuellen Studium -, 
braucht nicht mehr eigens hervorgehoben zu werden. 



Die Meditation und das Tun des Christen 435 

b) Aber der Hinweis auf das •Du", von woher eine Meditation der Welt 
und ihrer Dinge erst recht verstanden werden kann, weist weiter auf 
eine Frage, die bisher übergangen wurde, auf die Frage nach •Gott". 
Doch es war notwendig, erst einmal die Breite des Menschlichen abzu- 
tasten; auf ihr muß sich die religiöse Meditation aufbauen, wenn sie sich 
nicht den Vorwurf gefallen lassen will, es gehe ihr nur um Selbstprojek- 
tion und Flucht in ein Reich von Illusionen. 

Aber auch beim Versuch, die von Martin Buber beschriebene zwischen- 
menschliche Beziehung nachzuvollziehen, wird die Frage auftauchen: 
Stimmt das eigentlich? Stimmt die Grenzenlosigkeit, die Unendlichkeit, die 
Buber im •Du" findet? 

Ist es nicht eine Selbsttäuschung, die schon im nächsten Augenblick ent- 
schleiert wird? Ist die Du-Beziehung nicht genau das Gegenteil von Weite? 
Nämlich Eingrenzung und Einengung auf ein - zu menschliches - Gegen- 
über? Wo einem das Glück der Begegnung in der buberschen Grenzen- 
losigkeit geschenkt wird, fällt es sehr schnell wieder in die Alltagsgewohn- 
heit zusammen! 

Noch weiter reichen die Fragen: Bricht im Tod nicht alles zusammen? 
Wird die Unendlichkeits-Verheißung nicht restlos desavouiert? Gewiß 
kann man in einer Art von heroischer Selbstbescheidung sich dem Augen- 
blick zuwenden und dort, im Jetzt der Begegnung, stehenbleiben. Oder 
man kann das Sterben bagatellisieren als ein Eintauchen in die größere 
Wirklichkeit des Seins. Aber das ist Selbstbetrug! Der Tod, das Ende, das 
Aufhören hat von Anfang an jeden menschlichen •Beginn", auch den der 
Ich-Du-Beziehung, gebrandmarkt und sie zur Endlichkeit eingegrenzt. 
Wer aber dem Tod seine entsetzliche Härte nehmen will, sei gewarnt. 
Nimmt er nicht auch der menschlichen Liebe, der Ich-Du-Begegnung ihren 
absoluten Rang? Stuft er nicht auch sie ein als einen vergänglichen Wellen- 
schlag des Schicksals - ebenso vergänglich wie das kurze, vom Tod beendete 
menschliche Leben? 

Eine Es-Meditation, und besonders ein Entsinken ins Leere entgeht 
diesen Fragen dadurch, daß sie für unerheblich erklärt werden, daß die 
Beziehungswelt - inklusive Liebe und Tod - als Oberfläche und Schein 
betrachtet und die Tiefe der Beziehungslosigkeit meditiert werden. •Ent- 
sinkt Liebe", heißt es in einer Rede Buddhas, •entsinkt auch Lust; entsinkt 
aber Lust, so entsinkt auch das Leid. Der Wahn vom Leben löst sich auf." 

Aber wer dialogische Meditation sucht, im Du des anderen zum Selbst 
werden will, hält Ausschau nach der Verheißung von Bestand. Dieser 
Bestand kann nicht auf der Ebene des Unterpersönlichen zu Hause sein; 
denn es geht um Liebe, um personale Begegnung. Martin Buber schildert 
diese Sehnsucht: •Der Du-Sinn des Menschen, dem aus den Beziehungen 



Josef Sudbrack 430 

zu allem einzelnen Du die Enttäuschung des Eswerdens widerfährt, strebt 
über sie alle hinaus und doch nicht hinweg seinem ewigen Du zu ... Der 
Du-Sinn, der sich nicht ersättigen kann, bis er das unendliche Du findet, 
hatte es vom Anfang an sich gegenwärtig." 

Wer sich mit Meditation beschäftigt und in ihr das Du - und nicht das 
Ich oder das Es sucht -, wird auf Gottes Du stoßen; oder sein Meditieren 
schlägt um in Verzweiflung, Resignation und Weltflucht. 

c) Noch deutlicher wird dieser Bezug zum letzten, umgreifenden Du - so 
schwer es auch in unser alltägliches Denken hineinpassen mag -, wenn die 
Meditation von ihrem Tätigkeitsaspekt betrachtet wird. Meditatives Tun 
ist getragen vom Vertrauen an die Sinnhaftigkeit des Tuns. Auch die Zen- 
Meditation kennt eine Rückkehr in die Tätigkeit des Alltags, ähnlich wie 
der Herr nicht diejenigen preist, die Ja-Ja sagen, sondern die anderen, 
die den Willen des Vaters tun. Aber der Unterschied ist nur zu deutlich: 
Die Arbeit des Zen-Mönchs ist distanzierte Beschäftigung, aus dem Wissen 
heraus, daß doch alles gleichgültig sei, daß Engagement, Einsatz, Ehrgeiz, 
Zielstrebigkeit die meditative Gelassenheit der Arbeit nur stören kann. 

Die christliche Gelassenheit, die z. B. in der ignatianischen Indifferenz 
klassischen Ausdruck (Teilhard übersetzt: engagierte Gelassenheit) gewon- 
nen hat, lehrt nirgendwo ein absolutes Abstandnehmen von der Tätigkeit. 
Wenn vom Tun des Menschen sein ewiges Leben abhängt, dann ist dies 
Tun wichtiger als alles andere. Die christliche Gelassenheit bettet aber die- 
ses Tun in den Raum der Zuversicht und des Vertrauens ein. Christlich 
heißt es nicht: Was du tust, tu es gelassen und zufrieden, denn alles Glück 
ist innerlich; christlich heißt es anders: was du tust, tu in Vertrauen; denn 
im verantworteten Tun begegnest du Gott, findest du das wahre Sein. 

Das Tun des Christen sollte durchdrungen sein vom Vertrauen auf Got- 
tes Du. Dieses Vertrauen macht seine meditative Stärke aus. In der Ge- 
schäftigkeit unserer Zeit wird der Mensch allzu schnell zum unpersönlichen 
Rädchen im Getriebe der Arbeit. Wer darüber hinaus personales Engage- 
ment sucht, wer anderen helfen will, wird allzu schnell enttäuscht und 
fragt: Lohnt sich überhaupt der menschliche Einsatz? Wäre es nicht doch 
besser und menschlicher, das Notwendige zu tun und sich dem inneren 
Menschen zuzuwenden? 

Allzu viele suchen diesen Ausweg aus dem Dilemma unserer Zeit. Aber 
es ist nicht der christliche Weg; der verläuft anders: in die Sorge für die 
Menschen, in die großen und kleinen Pflichten des Alltags hinein; in den 
ständigen Neubeginn trotz aller Enttäuschung und trotz allem Versagen 
(die rechten Worte fallen schwer, weil sie sich verbrauchen und von Ideo- 
logien verbraucht werden). 



Die Meditation und das Tun des Christen 437 

Nicht deshalb bekommt das menschliche Tun personale Sinngebung, 
weil daneben oder als Folgerung aus ihm eine Ich-Du-Beziehung wartet. 
Wenn es nur das wäre, könnte man das menschliche Tun ins zweite Glied 
zurückdrängen. Das Christentum weiß mehr über die personale Sinn- 
gebung der Tätigkeit. Es weiß, daß wahrer, humaner Einsatz in eigener 
Sinngebung hinführt auf diese Ich-Du-Beziehung, hinführt zu Gott. Nach 
der Vision Teilhards de Chardin muß der Mensch nicht aus seinem welt- 
haften Tun flüchten in die einsame Beziehung zu Gott, sondern sein welt- 
haftes Tun ist selbst schon Weg zu Gott; er wollte mit der •Federspitze" 
seiner schriftstellerischen Tätigkeit meditieren. 

Auch im Zwischenmenschlichen läßt es sich ahnen, daß der Gang zum 
anderen kein Innehalten, sondern Tätigkeit ist, und zwar eine, die aus 
dem eigenen Ich und Selbst herausführt. Aber hier bleibt manche Frage 
offen: Ob nicht Übermenschliches gefordert wird? Ob es überhaupt mög- 
lich ist? Ob nicht irgendwann eine Enttäuschung alles zusammenfallen 
läßt? 

Gott aber gibt die Zusicherung - Offenbarung heißt sie im christlichen 
Glauben -, daß unser Tun auf ihn hinführt, wenn es nur menschlich, ver- 
antwortungsvoll geschieht. 

Meditatives Tun heißt Tätigkeit aus dem Vertrauen, daß dies alles auf 
Gott läuft. Eine solche Synthese ist nur einem personalen Gott gegenüber 
denkbar, einem Gott, der die Freiheit meines Tuns nicht in eine letzte Not- 
wendigkeit des Weltgesetzes aufgehen läßt, sondern der mir in meinem 
menschlichsten, personalsten Tun frei und fragend, antwortend gegen- 
übersteht. 

Hier ist der Bezugspunkt aller christlichen Überlegungen über Meditation 
und Aktion zu suchen: im Glauben an einen Gott, der dem Menschen einen 
Auftrag zum Tun in dieser Welt gegeben, der das Tun der Nächstenliebe 
als einziges Kriterium über ein gelungenes oder mißlungenes Leben an- 
sehen wird - und der doch zugleich jedem Menschen erst sein volles mensch- 
liches Tun schenkt und die Welt zur Vollendung führen wird; im Glauben 
an einen Gott, der durch menschliches Bemühen um Meditation und Gebet 
erreicht wird - und der doch zugleich anders und größer ist als alles, was 
Menschen jemals erfahren haben. 

Von diesem Gott, der durch Meditation wie Aktion erreicht wird und 
doch zugleich unerreicht, weil frei, weil Person, bleibt, kündet das Evange- 
lium. Weil erst er uns die Einheit von Meditation und Tun endgültig sicht- 
bar macht, läßt sie sich theoretisch nicht völlig einsichtig machen; ihr kann 
man sich nur durch das Leben, durch das Tun nähern. Dort nämlich sam- 
meln sich die Erfahrungen. Sie sind zu prüfen - immer wieder ins Licht 



Josef Sudbrack 438 

des christlichen Glaubens zu stellen und von dort her zu verstehen. Hierzu 
kann ein Aufsatz nur Hinweise, kann eine Lehre nur Richtlinien geben. 
Aber hoffentlich waren auch diese konkret und praktisch genug, um an der 
Erfahrung des Tuns überprüft, korrigiert und weitergeführt zu werden 
zur erneuten Einsicht. 

•Zur Zen-Schule des Gasan kam ein Tendai-Student (eine philosophi- 
sche Richtung des Buddhismus); er wollte Schüler sein. Einige Jahre später 
bei seiner Abreise warnte ihn Gasan: ,Wer die Wahrheit spekulativ stu- 
diert, tut Nützliches; er sammelt Predigt-Material. Aber denke daran: 
wenn du nicht ständig meditierst, kann dein Licht ausgehen!" 

Greift die Mahnung des Herrn bei Johannes dies nicht auf und führt es 
weiter: •Wer die Wahrheit tut, kommt zum Licht"? Auch die •Meditation" 
allein ist noch nicht das ganze Licht. Aber wir dürfen das Wort der Bibel 
fortsetzen: •Wer das Licht der Wahrheit wirklich erkennt, nicht nur zur 
Kenntnis nimmt, sondern im vollen Sinne .meditiert', wird die Wahrheit 
erneut und vertiefend tun." Denn - so steht es im Jakobusbrief, und wir 
sind froh, daß auch er zur Schrift gehört: •Werdet Täter des Wortes und 
nicht bloß Hörer; sonst betrügt ihr euch selbst." 

Literaturhinweise 
L. Cognet, La Spiritualite moderne, I. Lessor: 1500-1650, Paris 1966. 
H. Fischer, Zur Frage nach der Mystik in den Werken Meister Eckharts; La Mystique 
Rhknane, Paris 1963, 109-132. 
G. Picht, Der Sinn der Unterscheidung von Theorie und Praxis in der griechischen Philo- 
sophie, mit dem Nachtrag: Der Sinn der Unterscheidung von Theorie und Praxis in der 
Philosophie der Neuzeit; Wahrheit, Vernunft, Verantwortung, Stuttgart 1969, 108-140. 
N. Lobkowicz, Theory and Practice. History of a Concept from Aristotle to Marx, Notre- 
Dame 1967. 
H. U. v. Balthasar, Thomas und die Ckarismatik; Die deutsche Thomas-Ausgabe XXIII, 
Heidelberg-München 1954, 251-464. 
D. A. Csänyi, Optima Pars. Die Auslegungsgeschichte von Lk 10,38-42 bei den Kirchen- 
vätern der ersten 4 Jahrhunderte; Studia Monastica 2, 1960, 5-78. 
D. Mieth, Die Einheit von Vita Activa und Vita Contemplativa in den deutschen Predig- 
ten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler, Regensburg 1969. 
J. W. Hauer, Der Yoga. Ein indischer Weg zum Selbst, Kritisch-positive Darstellung nach 
den indischen Quellen mit einer Übersetzung der maßgeblichen Texte (Neubearbeitung), 
Stuttgart 1958. 
Ph. Kapleau, Die Drei Pfeiler des Zen, Lehre - Übung - Erleuchtung, Zürich 1969 (Texte 
von Yasutani Roshi und den berühmten Ochsenbildern). 
H. Arenth, Vita activa oder vom tätigen Leben, Stuttgart 1960. 
J. Piaget, Das moralische Urteil beim Kind, Zürich 1954 (vgl. La Representation du 
Monde ..., Le Langage et la Pensee ..., Le Jugement et le Raisonnement..., La Causa- 
lite physique chez VEnfant). 
M. Buber, Werke I, Schriften zur Philosophie, München 1962. 
J. A. Cuttat, Asiatische Gottheit - Christlicher Gott. Die Spiritualität der beiden Hemi- 
sphären, Einsiedeln 1971. 
Zen Flesh, Zen Boner, Compiled by Paul Reps, Penguin Book, Harmondsworth (Anekdo- 
ten, darunter auch die zehn Ochsenbilder). 




