Aspckte zu einér ,,Theologi¢ des Experiménts«
Peter Lippert CSSR, Hennef/Sieg

Vorbemerkung

Betrachtet man die gegenwirtige kirchliche Situation in den westlichen In-
dustrieldndern, so wird man bei aller regionalen Verschiedenheit drei
Grundmerkmale feststellen: 1. Die Krise, in der sich die Kirche befindet, ist,
wie bereits die Pastoralkonstitution ,Gaudium et spes“ bemerkt hat,
durch den allgemeinen geistigen und kulturellen Wandel und Umbruch
bedingt. Sie ist darum ein Anzeichen fiir den Anteil, den die Christen der
Kirche am konkreten und gesellschaftlichen Leben nehmen, also eher ein
Zeichen der Lebendigkeit der Kirche und ihrer Verbundenheit mit den Pro-
blemen, die anstehen. 2. Die Grundproblematik dieser Krise ist Giberall die
gleiche. Sie reicht bis in die Lander der ,Dritten Welt“ und die sozialisti-
schen Linder hinein, wo sie nicht gewaltsam niedergehalten wird. 3. Es
zeigt sich, daf} die Kunst, Konflikte zu kanalisieren und sie fruchtbar zu ma-
chen, in der Kirche recht unentwickelt ist und das Instrumentarium zur
Lésung von Meinungsverschiedenheiten recht ungeschickt und unreflex ge-
handhabt wird. Zu solchen Mangelerscheinungen in der Bewiltigung der
kirchlichen Situation gehort nicht nur die Polarisierung, die stindig mehr
an die Stelle eines fruchtbaren Pluralismus zu treten droht, sondern auch
die quasimessianischen Hoffnungen, die (jeweils von verschiedenen Chri-
sten) an Strukturreformen oder eine ,Riickkehr zu Frommigkeit und Bufie®
(im fritheren Stil) gekniipft werden; zu solchen Mangelerscheinungen zéhlt
auch das Zudecken konkreter Probleme durch allgemeine Richtigkeiten
(»Killerphrasen“) und die Ideologisierung der je eigenen Position. Wah-
rend ,konservative® Tendenzen alles, was sie vertreten, ungeschichtlich als
»die Tradition der Kirche“ ansehen (wobei sie von der Tradition einen eher
kiimmerlichen Begriff haben), neigen ,fortschrittliche“ Christen dazu, alle
ihre Anliegen als ,Charismen“ zu deklarieren, also — in der Konsequenz -
den Geist fiir sich zu reklamieren und ihren Bestrebungen einen anti-insti-
tutionellen ,touch“ zu geben, indem sie Amt und Charisma in einer Alter-
native darstellen, bei der dem Amt von vornherein nur noch die Rolle des
Hemmens und Bremsens, der gramlichen Verwaltung der stiirmischen Gei-
stesgaben zuzufallen scheint.

In dieser Situation erscheint eine Besinnung auf theologische und prak-
tische Aspekte dessen, was der heute der Kirche unausweichlich aufgege-
bene Weg des Suchens ist, angebracht. Eine solche theologische Kriteriolo-
gie (Unterscheidungslehre) der Findung und Erprobung von Charismen,



Peter Lippert 440

von kirchlichen Uberraschungssituationen und kirchlichen Experimenten ist
erst noch zu erarbeiten. Die folgenden Gedanken verstehen sich als Beitrag
zu dieser Aufgabe.

Charismen in der Kirche

Hier soll nicht ein Summarium dessen ausgebreitet werden, was sich von
Bibel und Systematik her zu der Wirklichkeit der Charismen in der Kirche
sagen liefle. Aber einige Riickverweise in knapper Form diirften sinnvoll
sein, weil die Sache der Charismen die Grundlage unserer weiteren
Uberlegungen ist. Dabei sind von vornherein Ansitze auszuschliefen, die
zwar in Vergangenheit und Gegenwart ofter vertreten wurden, ja gele-
gentlich die vorherrschende Auffassung von Charisma und Charismen
bestimmten, die sich aber weder von der Schrift noch von einer giiltigen
spateren Kirchenauffassung her halten lassen. Zu solchen Auffassungen
gehort etwa: die Ansicht, nur eine frithe, noch nicht recht organisierte
Kirche habe Charismen gebraucht, spiter seien diese nicht mehr not-
wendig gewesen und darum auch aus der Kirche verschwunden; die
Auffassung, Amt und Charisma stiinden in einer mehr oder weniger
feindlichen Spannung zueinander; die Meinung, Charismen seien prin-
zipiell nicht durch Sakramente vermittelt; sie seien ,itber menschliche
Kraft hinaus“ gewirkt und gerade so als Geistwirkungen bestimmbar (das
fithrt konsequenterweise zu der Einengung des Charismenbegriffes auf
auflergewohnliche religiose Phinomene wie Visionen und Prophezeiungen,
besondere Gebetserfahrungen). Der letztgenannten Tendenz liegt die
Auffassung zu Grunde, das (theologisch gemeinte) Begriffspaar ,natiirlich
— tibernatiirlich“ entspreche in etwa den korrelativen Gréflen ,,alltéglich —
auflergewohnlich® bzw. ,natiirlicherweise erkliarbar, verstindlich — uner-
klarlich“. Charisma wird damit zum ,Auflergewohnlichen®. Es bedarf kei-
ner groflen Phantasie, um zu sehen, zu welchen Verzerrungen des Christli-
chen eine solche Auffassung — aber auch die {ibrigen, hier abgelehnten Ein-
schdtzungen — des Charismas fiihren.

In entschiedenem Riickgriff auf die Schrift, insbesondere die paulinische
Theologie der Charismen, hat die ,Dogmatische Konstitution iiber die Kir-
che“ diese Schiefheiten zurechtgeriickt und damit die Charismen fiir eine
systematische Ekklesiologie wiederentdeckt.

Der Zugang zum Verstindnis der Charismen 1df}t sich nur von einem
christologisch-ekklesiologischen Ansatz her gewinnen: Jesus ist als der Er-
héohte seiner Kirche gegenwirtig, indem er den Geist sendet. Die Kirche lebt
weder durch das (isoliert gedachte) Amt noch durch das (isoliert gedachte)
Charisma, sondern durch den Herrn in seinem Geist. Darum liegt auch die



Aspekte zu einer ,Theologie des Experiments“ 441

Geistmitteilung an die gesamte Kirche den einzelnen Charismen voraus.
Dieser Geist, welchen die Kirche empfangen hat, teilt sich nun den Einzel-
nen in der Gemeinde der Gliaubigen in der Weise mit, dafl jeder seinen
eigenen, aber partiellen Beitrag zur ,oikodome®, zur , Auf-Erbauung® der
Gemeinde leiste, d. h. also dazu, dafl die Gemeinde das werde, was sie sein
soll. Die Charismen, die ,einem jeden® (1 Kor 7, 7) zugeteilt sind, gereichen
»zum Nutzen® (1 Kor 12, 7) und zwar (wie auch durch 1 Kor 14, 1-6 nach-
driicklich bestatigt wird) zum Nutzen der Gemeinde. ,Dem einzelnen zum
Wohl der Gemeinde gegeben, stehen die Charismen um so hoher, je mehr
sie das Ganze fordern® (H. Gewiess). Die Amtscharismen bilden jenen Teil
der gesamten und in Einzelwirkungen aufgeficherten Gegenwart des Gei-
stes, der durch Stabilitit, spezifischen Dienst, institutionelle Faflbarkeit und
weithin sakramentale Beauftragung gekennzeichnet ist; sie fiigen sich (ge-
maf 1 Kor 28 f. und Eph 2, 20) in das Gesamt der Charismen ein. Paulus
selbst hat offenbar ein ordnendes Eingreifen des Amtes in die charismati-
schen Auflerungen fiir berechtigt und notwendig gehalten (vgl. u. a. 1 Kor
14) und empfiehlt schon den Vorstehern der Gemeinde von Thessalonich,
dies zu tun (1 Thess 5, 19-22; das erste schriftliche Dokument des NT).

Um einer Blickverengung zuvorzukommen, muf allerdings darauf hin-
gewiesen werden, dafl bei Lk die Wirkungen des Geistes mehr in Richtung
aulergewohnlicher Phinomene beschrieben werden z. B. als Glossolalie =
Reden in der Verziickung (Apg 2, 4 [?]; 10, 46; 19, 6), Zukunftsschau (Apg
11, 28), Gedankenschau (Apg 5, 1-11). Zwar ist auch dort die freimiitige
Verkiindigung der Botschaft ein Grundcharisma (Lk 12, 12; Apg 1, 8), aber
der Unterschied zu Paulus darf nicht unerwéhnt bleiben. Die lukanische
Sicht bedeutet, dafl die Gemeinde, welche den Geist empfangen hat, nicht
einfach eine Gruppe ist, die im Schlicht-Alltiglichen mit seinem unaus-
weichlichen Zug zur Wiederholung einmal festgesetzter Ordnungen und
sozialer Verhaltensformen die einzige Art und Weise sieht, wie der Geist
in ihrem Leben wirksam wird.

Eine weiterfihrende und die Zeugnisse des NT systematisierende Uber-
legung zu den Charismen muf} vor allem folgende Fragen stellen: was be-
deutet in seinem bleibenden Ertrag das Nebeneinander der paulinischen
und lukanischen Aussagen von den Geistwirkungen; was bedeuten also
fiir uns ,auflergewohnliche® (die ,lukanischen“) Charismen, nachdem die
Blickverengung tiberwunden ist, die 7ur in ihnen Charismen sah, und nach-
dem (,paulinisch®) das Unscheinbar-Alltagliche des Christlichen, beson-
ders Glaube und Liebe, als Charismen geschitzt werden? Eine weitere
Frage ist jene nach dem Zusammenhalt der Charismen iz ihrem unaus-
weichlichen ,Antagonismus“. Nach 1 Kor 12,4 ff. ist nur der eine Herr
und der eine Geist der Konvergenzpunkt; einer spiritualistischen Anarchie



Peter Lippert 442

baut der Apostel aber durch Herausstellen der ,oikodome*, der ,Auf-
Erbauung“ der Gemeinde vor. Auch sein Handeln weist auf die Rolle des
Amtes hin, das heute 6fter als ,,Dienst an der Einheit® beschrieben wird. Zu
verdeutlichen ist aber die Beziehung zwischen der Konvergenz im Herrn
(und seinem Geist) und der Konvergenz im Amt sowie in der Gemeinde als
Ganzer. Als Drittes ist noch die Frage zu iiberdenken, inwiefern menschlich
vorgegebene Fihigkeiten und Begabungen zum Element von Charismen
werden konnen.

Wem Gestalt und Weg der Kirche von heute und morgen zur dringenden
Frage geworden sind, fiir den wird die Lehre von den Charismen der un-
aufgebbare Ausgangspunkt sein miissen. Aber das Ganze unserer Frage-
stellung 14f3t sich mit ihr allein nicht in den Griff nehmen. Vielmehr wird
hierzu eine Besinnung auf den Wegcharakter des Glaubens (als fides qua,
als ,Du-Glaube“) ebenso notwendig sein, wie es hilfreich sein wird, die
bereits im Neuen Testament vorkommenden Uberraschungserfahrungen
der jungen Kirche zu bedenken. Dann wird nach der Weise zu fragen sein,
wie der konkrete Wille Gottes fiir eine offene und ins Unbekannte hinaus-
verweisende kirchliche Situation zu erkennen sei, und es wiren die Mef-
grofien zu beschreiben, von denen aus eine Situation oder ein Vorhaben
beurteilt werden kénnte. Damit ergeben sich die weiteren Schritte unserer
Uberlegungen.

Glaube als Gehen ins Unbekannte, auf Verheiflung hin

Gewif} gehért zur Glaubenshaltung das, was in der gewohnlichen Syste-
matik Festigkeit und Gewif8heit genannt wird — ein (hermesianisches) Sus-
pendieren des Glaubensaktes, ein vorlaufiges Zuriickstellen des lebendigen
Glaubenstuns, bis zur Erreichung besserer Erkenntnis wire ein Mifiver-
stindnis. Aber anderseits enthélt der Glaube und die mit ihm gegebene
»Hoffnungsstruktur® den Mut zum Aufbruch in das jetzt nicht schon Uber-
priifbare, zum Gehen ins Ungewisse, aber auf Verheiflung hin. Das zeigen
Idealfiguren des Glaubens, vor allem die Gestalt des Abraham. Abraham
trennt sich auf Gottes Anruf hin von seinem gewohnten Milieu; der He-
bréerbrief kommentiert: ,er zog aus, ohne zu wissen, wohin er ging“ (Hebr
11, 8), denn , wir sind wohl durch Hoffnung gerettet — eine Hoffnung aber,
die man schon sieht, wire keine Hoffnung® (Rom 8, 25). Dies heifit nun
sehr konkret: der Weg des gldubigen Einzelnen und der Gemeinde in der
Geschichte mag zwar zu bestimmten Zeiten auf den ersten Blick als schlicht-
gehorsamer Nachvollzug einer gegebenen Gestalt des Christlichen erschei-
nen, aber dies ist bei tieferem Zusehen niemals vollstindig der Fall (wie
Leben und Schicksal vieler Heiliger, zahlreicher Ordensgriindungen, theo-



Aspekte zu einer ,Theologie des Experiments® 443

logischer Kontroversen u. 4. zeigen) und braudht auch von der Struktur des
Glaubens her nicht der Fall zu sein, ja kann es in einem letzten Sinn iiber-
haupt nicht. UngewiBSheiten, Ratlosigkeiten, Meinungsverschiedenheiten
und ,Krisen“ sind von daher nicht etwas, das nicht sein soll, sondern im
Gegenteil ein Bestandteil des Glaubens selbst. Von daher wird bereits
sichtbar, dafl strukturelle und spirituelle ,Experimente®, d. h. ein Sich-
Hineintasten in neue Situationen, gar nicht vermieden werden kénnen,
auch wenn konservatives Empfinden solches Tasten als Minderung der
Glaubenstreue zu bezeichnen geneigt ist.

Neuheits- und Uberraschungserfahrungen

Es kann ndmlich kein Zweifel sein: die ersten Gemeinden hatten, sobald
sie zu empirisch greifbaren und auch wahrgenommenen Gréfien wurden,
nicht nur Druck durch Mifldeutung, Schikane und Verfolgung von aufien
auszuhalten, sondern auch Schwierigkeiten von innen: Rivalititen, Kon-
ventikelbildungen, Eigenbrotelei, Verkennungen des Evangeliums bis zur
direkten und vielgestaltigen Héresie. Zum Druck von aufien und zu den
Verkiirzungen und Verzerrungen von innen trat aber bald noch eine dritte
Gruppe von Unsicherheiten und Herausforderungen, diejenigen namlich,
die sich aus der jeweiligen Offenheit der Situation ergaben. So ist die Ge-
schichte der frithen Kirche auf lange Strecken hin eine Geschichte des Ler-
nens in offenen Situationen; ihre Etappen sind ebenso viele Neuheits- und
Uberraschungserfahrungen.

Die Ablésung der jungen Gemeinde vom Judentum, an dessen religi6-
sem Leben man bei allem schon ausgeprigten, auch liturgischen Eigenleben
(Apg 2, 42-47) zunichst noch teilnahm (Apg 2, 46; 8, 1), war im Selbstver-
stindnis der Christusgemeinde unausweichlich; der Konflikt, der nun nicht
nur wie vordem Petrus und die Apostel betraf (Apg 5, 29-42), wurde in der
Auseinandersetzung um Stephanus offenkundig. Eignet dieser ersten
Etappe auf dem Weg der Gemeinde noch eine gewisse, vielleicht auch vor-
aussehbare Folgerichtigkeit, so ist fiir die nichsten Wegabschnitte unab-
weisbar, dafl sie Neues und Uberraschendes brachten. Als Petrus den ersten
Heiden, den Cornelius tauft, bedarf es eigener ,,g6ttlicher Argumentation®;
die Vision des Tuches mit den reinen und unreinen Tieren (Apg 10, 9-16)
setzt nicht nur eine bis dahin befolgte Beobachtung des Gesetzes voraus
(Apg 10, 14), sondern eine Begrenzung der missionarischen Tatigkeit auf
Israel. Der Durchbruch, die Taufe des Heiden, ruft in der Gemeinde Be-
denken hervor (Apg 11, 1) und muf} von Petrus erst eigens begriindet wer-
den (Apg 11, 4-18). An diesem Fall zeigt sich paradigmatisch die Grund-
Problematik der jungen Kirche: Wie weit darf und soll man sich vom Ge-



Peter Lippert 444

setz des Mose 16sen? Die historisch nicht leichten Fragen, etwa um den ge-
nauen Verlauf der Kontaktnahme des Paulus mit den ,S&ulen” in Jerusa-
lem, sowie den Verlauf des sog. , Apostelkonzils“ und die genaue Bedeutung
der , Jakobusklauseln“ (Apg 15, 20; 28 ) diirfen hier offen bleiben. Aber
soviel ist doch deutlich: die Gemeinde stand vor dem Unbekannten, in das
hinein sie sich - so oder so! — entscheiden muf}te. Dafl sie dabei den Mut zur
Entscheidung gegen die gewohnten Verhaltensmuster fand, hat, mensch-
lich gesprochen, ihren geschichtlichen Weg zur Kirche erst moglich gemacht.

Aber auch der weitere Verlauf des Weges der jungen Gemeinden war
voll von Uberraschungen. So wird in Apg 16, 6 gesagt, dafl Gottes Geist
den Paulus und seine Begleiter daran hinderte, ,in der Asia das Wort zu
reden”, wie sie es offenbar geplant hatten. Als sie dann ,sich Mysien nd-
herten, versuchten sie, nach Bithynien zu gelangen, aber der Geist Jesu lief}
es nicht zu“ (V. 7). So erst kamen die Missionare nach Troas, wo dem Pau-
lus in Gestalt einer Vision der Wille Gottes zukommt, nach Europa zu ge-
hen (Apg 16, 9 f). Wieder war ein wichtiger Schritt zurtickgelegt, und zwar
»>wider Erwarten® und ,,im Geiste“.

Zusolchen, offenbar gar nicht seltenen Neuheitserfahrungen gehért dann
auch jene Episode, die je nach ,Richtung® fiir die einen zum Kronzeugen
des kirchlichen Stils wird, mit der andere wiederum nichts anfangen kon-
nen, der ,antiochenische Zwischenfall“ (Gal 2, 11-14). Auf jeden Fall gab
es in der Frage kinftiger ,Missionsstrategie“ eine schwere Auseinander-
setzung, die dem Paulus fir die Erlosungs- und Rechtfertigungslehre des
Galaterbriefes wichtig zu sein scheint und von der er darum berichtet, die
ihn aber trotz ihres Konfliktcharakters kaum zu bedriicken schien.

Schliefilich ist noch an das bekannte Problem der ,Parusieverzégerung*
zu erinnern. Ohne auf die Einzelheiten des lange umstrittenen und oft ver-
zerrten Problems einzugehen, ohne vom verbindlichen Gehalt der katho-
lischen Inspirations- und Inerranzlehre irgend etwas zuriickzunehmen und
ohne einen Irrtum in der Botschaft des NT zu behaupten, mufl man doch
sehen, daf die Naherwartung der Wiederkunft des Herrn den zunéchst
selbstverstandlichen Horizont des neuen Lebens im Glauben gebildet hat.
Allerdings wurde er schon frith von Erfahrung und Gemeindepredigt in
Frage gestellt. Schon bald setzt eine Verarbeitung der — weithin von den
Gemeinden nicht akzeptierten — Erfahrung ein, dafl die zeitliche Naher-
wartung des Herrn in einem unmittelbaren, unreflektierten Verstindnis
ein Irrtum sei. Man erkennt dies an der Redaktion mancher Gleichnisse
(z. B. Mt 24, 48; 25, 5), vielleicht auch in der lukanischen Konzeption von
Heilsgeschichte, deutlicher und praktischer in den Antworten des Paulus
nach dem Los der jetzt schon Verstorbenen (1 Thess 4, 13-5, 6), in der Ein-
scharfung der Arbeitspflicht gegentiiber apokalyptischen Schwarmern im



Aspekte zu einer ,Theologie des Experiments” 445

zweiten Thessalonicherbrief (2, 1-12) und sehr ausfihrlich im zweiten Pe-
trusbrief. Aber auch dazu ist zu sagen, dafl die Naherwartung durch die
neue Erfahrung, dafl der ,Herr zwar die Verheiflung nicht verzieht“, aber
dennoch ein lingerer Weg vor der Kirche liegt, nicht v6llig bedeutungslos
geworden ist. Wenn man auch gelegentlich den von R. Schnackenburg ge-
brauchten Begriff der nun fir die Kirche gebotenen Stets-Erwartung kriti-
siert, so bleibt bestehen, dafl die Wachsamkeit, der Ausblick nach vorn,
uiberhaupt die geschichtliche und auf ein Ziel hindringende Dynamik, die
die christliche Spiritualitit kennzeichnen miifite, von der urspriinglichen,
nun als solcher iberholten Naherwartung in Gang gesetzt wurde. Fir unser
Thema ist diese Frage deswegen von Interesse, weil hier zwar nicht (wie bei
den bisherigen Beispielen und Erfahrungen) eine Entscheidung fir die
Gemeinde anstand — die Parusieverzogerung war einfach da, ungefragt;
aber diese Erfahrung #hnelt den iibrigen Neuheitserfahrungen insofern,
als sie ebenfalls eine Uberraschung darstellt, die eine Reaktion erforderte,
und zwar eine sachlich richtige; und auch diese Reaktion und Neuorientie-
rung, vor dem Horizont einer verldngerten Geschichte (Zeit der Kirche) das
Evangelium zu bezeugen und zu leben, war eine Krisis, die mit Gelingen
oder Miflerfolg enden konnte.

Vielleicht konnen die Hinweise auf grundsitzliche und ,pastorale®
Uberraschungserfahrungen, die uns in den neutestamentlichen Gemeinde-
zeugnissen begegnen, nochmals jene Nervositdt abbauen helfen, die sich
leicht breit macht, wo ein an den Leitbildern vom Fels, vom Unverriick-
baren orientiertes kirchliches Denken auf Neues und Uniibersehbares stofit.
Nun ist freilich zu fragen, wie denn solch neue Situationen durchschaut
werden konnen.

Wege des Unterscheidens

Paulus fordert in 1 Thess 5, 19-22 die Vorsteher auf, den Geist (der Cha-
rismen) nicht auszuldschen, sondern alles zu priifen und das Gute zu behal-
ten. Man wird den Text von unseren heutigen Fragestellungen her nicht
tiberfordern diirfen; aber deutlich wird gemahnt, schon bestehende Akti-
vitdten zu priifen; es schwingt also in der Mahnung, den Geist nicht auszu-
loschen, das priifende, beobachtende und ,begleitende” Gewaihrenlassen
auf Bewahrung hin mit. Doch damit ist noch nicht die Frage nach den Maf-
staben beantwortet, gemafl denen gepriift werden soll.

Aber schon der in 1 Thess 5, 21 verwendete Terminus fiir das ,Priifen”
enthdlt eine Dimension, die gemafl anderen Stellen, wo das gleiche grie-
chische Wort auftaucht, auch schon einen Riickschlufl auf das , Wie“ dieses
Priifens (doxpdtew) erlaubt.



Peter Lippert 446

Dieses Priifen wird in R6m 12, 2 umschrieben als ,lernen“ oder ,erpro-
ben“, ,was der Wille Gottes ist, das Gute, das Wohlgefillige, das Voll-
kommene®. Instandgesetzt wird man dazu aber, wie sehr typisch in Rém
12, 2a gesagt wird, ,durch Erneuerung des Sinnes“; es handelt sich offen-
bar um eine Art der Erkenntnis, die bei aller Niichternheit nur von einem
ganzheitlichen christlichen Engagement her und im Glaubensvollzug mog-
lich ist. Intellektuelle Bemithung allein reicht offensichtlich nicht aus; Pau-
lus betet (vgl. Phil 1, 9 f) darum, daf} die Liebe der Christen von Philippi
»mehr und mehr zunehme in Erkenntnis und allem Verstehen, damit ihr
das zu priifen imstande seid, worauf es ankommt*.

Einzelne Erkenntnismedien und -methoden begegnen am Anfang natiir-
lich noch unreflektiert. Immerhin scheinen Gebet und Fasten hier wichtig
gewesen zu sein (Apg 14, 23): in Apg 13, 2 wird der Gemeinde von Antio-
chien das Wort des Geistes zuteil, den Paulus und den Barnabas fiir die
Mission auszusondern. ,Daraufhin fasteten und beteten sie, legten den bei-
den die Hinde auf und entliefen sie“ (Vers 3). Eine in der jungen Kirche
offenbar bald aufgegebene Weise, nach dem gottlichen Willen zu fragen,
war das Loswerfen (Wahl des Matthias, Apg 1, 24). Aus solchem Tun, be-
sonders aber der Rolle des Gebetes bei der Entscheidungsfindung, wird die
nicht auf das Rationale beschriankte Eigenart des ,dokimazein“ deutlich.

Anderseits gab es doch auch die Beratung; selbst die harte Auseinander-
setzung konnte Erkenntnismedium des gottlichen Willens sein. Es wire
also sinnlos, in harmonistischer Weise ,Gebet und Fasten® zum einzigen Er-
kenntnisweg erkldren zu wollen. Als es zum , Apostelkonzil“ kommt, ,kam
es zu einer groflen Auseinandersetzung“ (Apg 15, 7). Diese innergemeind-
liche Kontroverse (Cfiinois) ist mit einem Wort bezeichnet, das (Apg 15, 2)
den Streit mit judaisierenden Irrlehrern beschreibt, ein Wort also, das auf
betrichtliche Heftigkeit hinweist. Dafiir braucht man keine historizistischen
Ansichten tiber den Darstellungsstil des Lukas zu haben: Offenkundig
wird, daf es in der jungen Kirche Neuheitssituationen gab, dafl darauf ta-
stende Antworten gegeben wurden (Taufe des Cornelius), die in der Ge-
meinde nicht unumstritten waren und erst eigens gerechtfertigt wurden;
dafl manche dieser Neuheitssituationen nicht bestanden wurden (Verhalten
des Petrus in Antiochien) und dafl der Wille Gottes unter gemeinsamen,
spirituellen und praktischen Anstrengungen oft erst miihsam gesucht wer-
den mufite. Das abwartende Schauen auf den Verlauf der tatsdchlichen Ent-
wicklung, die dann als ,Urteil Gottes® erkannt wird, wo also im nach-
hinein, vom Ausgang der Entwicklung her, eine Beurteilung fritherer kom-
plexer Situationen gewonnen wird, wird zwar nach dem Erzdhlgang der
Apostelgeschichte (als ,Gamaliel-Prinzip“) nicht innerhalb der Gemeinde
praktiziert, aber doch wohl als Fiigung angesehen (Apg 5, 35-39).



Aspekte zu einer ,Theologie des Experiments® 447

Es findet sich von Anfang an ein Bewuftsein, dafl neue Situationen durch
jenen Spiirsinn richtig gemeistert werden konnen, der weder alles und
jedes experimentiert und als Willen des Geistes ausgibt, noch ingstlich
nach Prizedenzfillen oder Kanones und Vorschriften fragt, sondern grofier
und weiter ist — anders wire die junge Jerusalemer Gemeinde eine jidische
Sekte geblieben.

Fir die heutige Situation wire auler auf erste Gemeindeerfahrungen
noch sehr viel stirker auf die Kategorien zu verweisen, welche die Tradi-
tion auf der Linie des Suchens nach dem Willen Gottes hier und jetzt ent-
wickelt hat: die Kunst der Unterscheidung der Geister (von domudlete &
avedpora, 1 Jo 4, 1, vgl. 1 Kor 12, 10, wo die dromoioerc aveupdtwv als eigenes
Charisma genannt sind). Was sich hier und spiter bei Ignatius in den Kri-
terien von Trost und MifStrost sowie, nun doch als eine Art abgewandelten
Gamaliel-Prinzips, in dem Kriterium der , groeren Frucht® systematisiert
findet, ist ebenso bedeutsam wie der Kern jener — exegetisch freilich kaum
haltbaren, systematisch iberkultivierten, traditionellen — Aussagen iiber
das sog. ,Gefolge der heiligmachenden Gnade“, worunter die ,eingegos-
senen Tugenden® und die ,sieben Gaben des Geistes“ gezihlt wurden; der
Kern dieser Lehren meint vom dogmatisch-spekulativen Ansatz her das
gleiche wie jene mehr spirituellen Wege, den konkreten Willen Gottes
hier und jetzt zu erkennen. Nimmt man nun noch hinzu, was die klassische
Moraltheologie, von rémischen Rechtskategorien ausgehend, etwa bei Tho-
mas und bis Suarez, iiber die Epikie zu sagen weif}, so wird vollends deut-
lich, daf} die Methoden und das Instrumentarium einer ,Existenzialethik*
(so K. Rahner zur konkreten Entscheidungsfindung innerkalb der allge-
meinen Normen) im Grunde ein durchgéngiges Thema sind, und zwar fiir
Dogmatik, Moraltheologie wie fiir die geistliche Theologie.

Allerdings ist nun hier zweierlei sofort hinzuzufiigen: einmal scheint von
solchen Kriterien (aus welchem Sicherheitsbediirfnis auch immer) in der
volkstiimlichen Katechese und folglich auch in der durchschnittlichen reli-
giosen Haltung fast nichts anzutreffen zu sein: man stelle sich nur vor,
welche Verlegenheit auch heate ein Pauluswort auslésen kénnte wie jenes,
daf der ,geisterfillte Mensch alles beurteilt“ (vgl. den ganzen Kontext,
1 Kor 2, 10-16). Zum zweiten ist zu sagen, dafl jene reiche Tradition an
Kriterien und Wegen zum Finden des konkreten Gotteswillens vorwiegend
sich auf Entscheidungssituationen von Einzelnen bezieht: dafl aber ganze
Gemeinden, Bistiimer, eine Synode und Kirche eines Landes vor solchen
offenen Wahlsituationen stehen und auf jene Kriterien verwiesen sein
konnte, die nicht mehr soweit artikulierbar sind, daf man sie als durch-
schaute und iiberpriifbare Regeln (,gesetzlich“) befolgen konnte, dies
scheint auch heute vielen Ratlosen kaum bewufit zu werden. Sollte man also



Peter Lippert 448

nicht etwas pointiert sagen, das Zégern vor Entscheidungen, die Neigung,
stindig Rekurs auf geschriebene Richtlinien zu nehmen und lieber nichts
zu entscheiden, als ein Risiko auf sich zu nehmen, ist im Grund ein recht
untraditionelles, d. h. dem Angebot der Tradition gegeniiber blindes Ver-
halten?

Folgerungen

Von dem Blick in die prototypische Geschichte der jungen Kirche, die sich
als gelebter Kommentar zu den mehr theoretischen Aussagen iiber die Cha-
rismen und somit als deren Kontext erwiesen hat, lassen sich einige, gewify
nicht originelle, aber nach wie vor dringliche Folgerungen neu unterstrei-
chen. Was heute notwendig und immer noch zu wenig beachtet ist, das ist
eine gegenseitige Kritik im Blick auf die Auferbauung der Gemeinde; nicht,
dafl jede Gruppe wirklicher oder vermeintlicher Tréger von Charismen in
einer Art kirchlicher Monomanie ihre Anliegen ,durchdriickt”, sondern daf§
man um die Partialitit, die Begrenzung des eigenen (méglichen) Charis-
mas weil und deshalb die selbstverstindliche Bereitschaft entwickelt, den
cigenen Beitrag kritisiert, damit aber: relativiert und aufs Ganze hin orien-
tiert zu bekommen. Wo solche Bereitschaft nur schwach entwickelt ist, be-
steht Zweifel, ob es dem moglichen Charismatiker iberhaupt um die ,oiko-
dome* (Auferbauung) geht — dies aber ist nun einmal das Urteil dariiber,
ob ein Charisma vorliegt oder nicht. Solche Bereitschaft, das eigene Cha-
risma ins Ganze eingeordnet zu sehen, ist natiirlich — nur um Mifiverstidnd-
nissen vorzubeugen, sei es ausdriicklich gesagt — auch den Tragern der
Amtscharismen abverlangt.

Es sollte eine neue Theorie und Praxis einer Loyalitit im Konflikt fiir
,unten® entwickelt und ,oben“ auch als Loyalitit gewiirdigt werden. Die
Fronten, die keine sein diirften, kdnnen und miissen dadurch entkrampft
werden, daf man nicht die Amtstriger in einer Art Angstneurose als
herrschsiichtige Apparatschiks ansieht, anderseits aber auch in Pfarrhiu-
sern und Generalvikariaten nicht nur dort Loyalitit findet, wo man den
Autorititstrigern nicht ins Angesicht widersteht.

Es muf, anders als es in der gegenwirtigen Atmosphire geschieht, der
Mut zum Wagnis gefordert werden. ,Mut“ und Sachlichkeit schlieBen sich
nicht aus. Der Gebrauch des Wortes ,Mut“, mit dem heute in Kirche und
Gesellschaft allerlei oft sehr konformistische Bilderstiirmereien bedacht
werden, darf nicht davon ablenken, daf} es an dem wirklichen Mut allzuoft
fehlt. Paulus deutet an, dafl man mutlos-dngstlich den Geist ,ausloschen®
kann. Zum Mut gehért das bedachte Reifenlassen ungeklarter Situationen;
es ist alles andere als ein schwichliches ,laissez-faire“. Solcher Mut kann



Aspekte zu einer ,Theologie des Experiments” 449

sich selbst nochmals Mut machen mit der Einsicht, daff dngstlich vermie-
dene Entscheidungen auch Entscheidungen sind, daf es in einer Umbruchs-
situation sicher das schlechteste ist, gar nichts zu tun, daf es also (mit K.
Rahner zu sprechen) einen Tutiorismus des Wagnisses gibt. Ob ein Bestre-
ben zum Aufbau der Gemeinden beitragt oder nicht, 14t sich erst feststellen,
wenn man es erprobt; und mankann nichts priffen, um es zubehalten, was
nicht existiert. Aber hat man nicht oft den Eindrudk, amtlicherseits , wisse“
man schon im voraus genau, wie sich etwas auswirken wird? In diesem Zu-
sammenhang steht ein betriibliches Phidnomen, das nicht verschwiegen wer-
den darf, die Kette der ertrotzten Fortschritte; was oft jahrelang von der
kirchlichen Autoritdtalsunniitzbezeichnet, abgelehnt,verbotenwurde,wurde
nun doch auch (nicht nur!) durch Druck von unten durchgesetzt und erschien
Jahre spiter als gute und kirchliche Sache. Auf der Ebene der Ideen: die
Menschenrechte, der Gedanke der Partnerschaft und Kollegialitat in der
Zusammenarbeit der verschiedenen kirchlichen Gruppen, die partnerschaft-
liche Ebeauffassung, die Volk-Gottes-Ekklesiologie und vieles andere
mehr; in der Praxis sehr vieles auf liturgischem und pastoralem Gebiet, ins-
besondere die stirkere Hereinnahme des Laien in die verschiedenen kirch-
lichen Dienste. Aber die Zeit, wo etwa rhythmische Gesange fir die Mef3-
feier verboten wurden, weil noch nicht erwiesen sei, ob sie liturgiefdhig
seien, ist noch nicht lange vorbei, und die eigenartige Logik, die hinter
solcher Argumentation steckt, diirfte kaum ausgestorben sein.

Schlieflich sollte daran erinnert werden, dafl alle genannten Kriterien:
gegenseitige Kritik, kritische Loyalitit, Mut zum Wagnis, die Lage nicht
zum Guten wenden konnen, solange sie nicht gepragt und orientiert werden
von jenem Transzendieren auf den lebendigen Zielpunkt des Glaubens,
die Person des Herrn. Denn wo dies nicht immer wieder geschieht, da
bleibt man bei Ideen, Theorien, Methoden und Formulierungen, die nach
Thomas gerade nicht den Inhalt des Glaubens ausmachen. In diesem Fall
wird die kirchliche Auseinandersetzung, und mag man sie noch so sehr mit
Begriffen wie Emanzipation oder Charisma oder Treue oder Fortschritt
schmiicken, zum abstoBenden Gerangel von Funktionidren. So kann der
sachlich richtige Ansatz gar nicht in den Blick kommen. Die ,Sache® ist das
lebendige Gegeniiber Gottes selbst; in ihm erst erhalten Experimente ihren
Sinn, Krisen ihre Funktion, Charismen ihren ,Nutzen®; und in ihm fiigt
sich das Fragmentarische zum Ganzen.





