
Aspekte zu einer •Theologie des Experiments" 
Peter Lippert CSSR, Hennef/Sieg 

Vorbemerkung 

Betrachtet man die gegenwärtige kirchliche Situation in den westlichen In- 
dustrieländern, so wird man bei aller regionalen Verschiedenheit drei 
Grundmerkmale feststellen: 1. Die Krise, in der sich die Kirche befindet, ist, 
wie bereits die Pastoralkonstitution •Gaudium et spes" bemerkt hat, 
durch den allgemeinen geistigen und kulturellen Wandel und Umbruch 
bedingt. Sie ist darum ein Anzeichen für den Anteil, den die Christen der 
Kirche am konkreten und gesellschaftlichen Leben nehmen, also eher ein 
Zeichen der Lebendigkeit der Kirche und ihrer Verbundenheit mit den Pro- 
blemen, die anstehen. 2. Die Grundproblematik dieser Krise ist überall die 
gleiche. Sie reicht bis in die Länder der •Dritten Welt" und die sozialisti- 
schen Länder hinein, wo sie nicht gewaltsam niedergehalten wird. 3. Es 
zeigt sich, daß die Kunst, Konflikte zu kanalisieren und sie fruchtbar zu ma- 
chen, in der Kirche recht unentwickelt ist und das Instrumentarium zur 
Lösung von Meinungsverschiedenheiten recht ungeschickt und unreflex ge- 
handhabt wird. Zu solchen Mangelerscheinungen in der Bewältigung der 
kirchlichen Situation gehört nicht nur die Polarisierung, die ständig mehr 
an die Stelle eines fruchtbaren Pluralismus zu treten droht, sondern auch 
die quasimessianischen Hoffnungen, die (jeweils von verschiedenen Chri- 
sten) an Strukturreformen oder eine •Rückkehr zu Frömmigkeit und Buße" 
(im früheren Stil) geknüpft werden; zu solchen Mangelerscheinungen zählt 
auch das Zudecken konkreter Probleme durch allgemeine Richtigkeiten 
(•Killerphrasen") und die Ideologisierung der je eigenen Position. Wäh- 
rend •konservative" Tendenzen alles, was sie vertreten, ungeschichtlich als 
•die Tradition der Kirche" ansehen (wobei sie von der Tradition einen eher 
kümmerlichen Begriff haben), neigen •fortschrittliche" Christen dazu, alle 
ihre Anliegen als •Charismen" zu deklarieren, also - in der Konsequenz - 
den Geist für sich zu reklamieren und ihren Bestrebungen einen anti-insti- 
tutionellen •touch" zu geben, indem sie Amt und Charisma in einer Alter- 
native darstellen, bei der dem Amt von vornherein nur noch die Rolle des 
Hemmens und Bremsens, der grämlichen Verwaltung der stürmischen Gei- 
stesgaben zuzufallen scheint. 

In dieser Situation erscheint eine Besinnung auf theologische und prak- 
tische Aspekte dessen, was der heute der Kirche unausweichlich aufgege- 
bene Weg des Suchens ist, angebracht. Eine solche theologische Kriteriolo- 
gie (Unterscheidungslehre) der Findung und Erprobung von Charismen, 



Peter Lippert 440 

von kirchlichen Überraschungssituationen und kirchlichen Experimenten ist 
erst noch zu erarbeiten. Die folgenden Gedanken verstehen sich als Beitrag 
zu dieser Aufgabe. 

Charismen in der Kirche 

Hier soll nicht ein Summarium dessen ausgebreitet werden, was sich von 
Bibel und Systematik her zu der Wirklichkeit der Charismen in der Kirche 
sagen ließe. Aber einige Rückverweise in knapper Form dürften sinnvoll 
sein, weil die Sache der Charismen die Grundlage unserer weiteren 
Überlegungen ist. Dabei sind von vornherein Ansätze auszuschließen, die 
zwar in Vergangenheit und Gegenwart öfter vertreten wurden, ja gele- 
gentlich die vorherrschende Auffassung von Charisma und Charismen 
bestimmten, die sich aber weder von der Schrift noch von einer gültigen 
späteren Kirchenauffassung her halten lassen. Zu solchen Auffassungen 
gehört etwa: die Ansicht, nur eine frühe, noch nicht recht organisierte 
Kirche habe Charismen gebraucht, später seien diese nicht mehr not- 
wendig gewesen und darum auch aus der Kirche verschwunden; die 
Auffassung, Amt und Charisma stünden in einer mehr oder weniger 
feindlichen Spannung zueinander; die Meinung, Charismen seien prin- 
zipiell nicht durch Sakramente vermittelt; sie seien •über menschliche 
Kraft hinaus" gewirkt und gerade so als Geistwirkungen bestimmbar (das 
führt konsequenterweise zu der Einengung des Charismenbegriffes auf 
außergewöhnliche religiöse Phänomene wie Visionen und Prophezeiungen, 
besondere Gebetserfahrungen). Der letztgenannten Tendenz liegt die 
Auffassung zu Grunde, das (theologisch gemeinte) Begriffspaar •natürlich 
- übernatürlich" entspreche in etwa den korrelativen Größen •alltäglich - 
außergewöhnlich" bzw. •natürlicherweise erklärbar, verständlich - uner- 
klärlich". Charisma wird damit zum •Außergewöhnlichen". Es bedarf kei- 
ner großen Phantasie, um zu sehen, zu welchen Verzerrungen des Christli- 
chen eine solche Auffassung - aber auch die übrigen, hier abgelehnten Ein- 
schätzungen - des Charismas führen. 

In entschiedenem Rückgriff auf die Schrift, insbesondere die paulinische 
Theologie der Charismen, hat die •Dogmatische Konstitution über die Kir- 
che" diese Schiefheiten zurechtgerückt und damit die Charismen für eine 
systematische Ekklesiologie wiederentdeckt. 

Der Zugang zum Verständnis der Charismen läßt sich nur von einem 
christologisch-ekklesiologischen Ansatz her gewinnen: Jesus ist als der Er- 
höhte seiner Kirche gegenwärtig, indem er den Geist sendet. Die Kirche lebt 
weder durch das (isoliert gedachte) Amt noch durch das (isoliert gedachte) 
Charisma, sondern durch den Herrn in seinem Geist. Darum liegt auch die 



Aspekte zu einer •Theologie des Experiments" 441 

Geistmitteilung an die gesamte Kirche den einzelnen Charismen voraus. 
Dieser Geist, welchen die Kirche empfangen hat, teilt sich nun den Einzel- 
nen in der Gemeinde der Gläubigen in der Weise mit, daß jeder seinen 
eigenen, aber partiellen Beitrag zur •oikodome", zur •Auf-Erbauung" der 
Gemeinde leiste, d. h. also dazu, daß die Gemeinde das werde, was sie sein 
soll. Die Charismen, die •einem jeden" (1 Kor 7, 7) zugeteilt sind, gereichen 
•zum Nutzen" (1 Kor 12, 7) und zwar (wie auch durch 1 Kor 14, 1-6 nach- 
drücklich bestätigt wird) zum Nutzen der Gemeinde. •Dem einzelnen zum 
Wohl der Gemeinde gegeben, stehen die Charismen um so höher, je mehr 
sie das Ganze fördern" (H. Gewiess). Die Amtscharismen bilden jenen Teil 
der gesamten und in Einzelwirkungen aufgefächerten Gegenwart des Gei- 
stes, der durch Stabilität, spezifischen Dienst, institutionelle Faßbarkeit und 
weithin sakramentale Beauftragung gekennzeichnet ist; sie fügen sich (ge- 
mäß 1 Kor 28 f. und Eph 2, 20) in das Gesamt der Charismen ein. Paulus 
selbst hat offenbar ein ordnendes Eingreifen des Amtes in die charismati- 
schen Äußerungen für berechtigt und notwendig gehalten (vgl. u. a. 1 Kor 
14) und empfiehlt schon den Vorstehern der Gemeinde von Thessalonich, 
dies zu tun (1 Thess 5, 19-22; das erste schriftliche Dokument des NT). 

Um einer Blickverengung zuvorzukommen, muß allerdings darauf hin- 
gewiesen werden, daß bei Lk die Wirkungen des Geistes mehr in Richtung 
außergewöhnlicher Phänomene beschrieben werden z. B. als Glossolalie • 
Reden in der Verzückung (Apg 2, 4 [?]; 10, 46; 19, 6), Zukunftsschau (Apg 
11, 28), Gedankenschau (Apg 5, 1-11). Zwar ist auch dort die freimütige 
Verkündigung der Botschaft ein Grundcharisma (Lk 12, 12; Apg 1,8), aber 
der Unterschied zu Paulus darf nicht unerwähnt bleiben. Die lukanische 
Sicht bedeutet, daß die Gemeinde, welche den Geist empfangen hat, nicht 
einfach eine Gruppe ist, die im Schlicht-Alltäglichen mit seinem unaus- 
weichlichen Zug zur Wiederholung einmal festgesetzter Ordnungen und 
sozialer Verhaltensformen die einzige Art und Weise sieht, wie der Geist 
in ihrem Leben wirksam wird. 

Eine weiterführende und die Zeugnisse des NT systematisierende Über- 
legung zu den Charismen muß vor allem folgende Fragen stellen: was be- 
deutet in seinem bleibenden Ertrag das Nebeneinander der paulinischen 
und lukanischen Aussagen von den Geistwirkungen; was bedeuten also 
für uns •außergewöhnliche" (die •lukanischen") Charismen, nachdem die 
Blickverengung überwunden ist, die nur in ihnen Charismen sah, und nach- 
dem (•paulinisch") das Unscheinbar-Alltägliche des Christlichen, beson- 
ders Glaube und Liebe, als Charismen geschätzt werden? Eine weitere 
Frage ist jene nach dem Zusammenhalt der Charismen in ihrem unaus- 
weichlichen •Antagonismus". Nach 1 Kor 12, 4 ff. ist nur der eine Herr 
und der eine Geist der Konvergenzpunkt; einer spiritualistischen Anarchie 



Peter Lippert 442 

baut der Apostel aber durch Herausstellen der •oikodome", der •Auf- 
Erbauung" der Gemeinde vor. Auch sein Handeln weist auf die Rolle des 
Amtes hin, das heute öfter als •Dienst an der Einheit" beschrieben wird. Zu 
verdeutlichen ist aber die Beziehung zwischen der Konvergenz im Herrn 
(und seinem Geist) und der Konvergenz im Amt sowie in der Gemeinde als 
Ganzer. Als Drittes ist noch die Frage zu überdenken, inwiefern menschlich 
vorgegebene Fähigkeiten und Begabungen zum Element von Charismen 
werden können. 

Wem Gestalt und Weg der Kirche von heute und morgen zur dringenden 
Frage geworden sind, für den wird die Lehre von den Charismen der un- 
aufgebbare Ausgangspunkt sein müssen. Aber das Ganze unserer Frage- 
stellung läßt sich mit ihr allein nicht in den Griff nehmen. Vielmehr wird 
hierzu eine Besinnung auf den Wegcharakter des Glaubens (als fides qua, 
als •Du-Glaube") ebenso notwendig sein, wie es hilfreich sein wird, die 
bereits im Neuen Testament vorkommenden Überraschungserfahrungen 
der jungen Kirche zu bedenken. Dann wird nach der Weise zu fragen sein, 
wie der konkrete Wille Gottes für eine offene und ins Unbekannte hinaus- 
verweisende kirchliche Situation zu erkennen sei, und es wären die Meß- 
größen zu beschreiben, von denen aus eine Situation oder ein Vorhaben 
beurteilt werden könnte. Damit ergeben sich die weiteren Schritte unserer 
Überlegungen. 

Glaube als Gehen ins Unbekannte, auf Verheißung hin 

Gewiß gehört zur Glaubenshaltung das, was in der gewöhnlichen Syste- 
matik Festigkeit und Gewißheit genannt wird - ein (hermesianisches) Sus- 
pendieren des Glaubensaktes, ein vorläufiges Zurückstellen des lebendigen 
Glaubenstuns, bis zur Erreichung besserer Erkenntnis wäre ein Mißver- 
ständnis. Aber anderseits enthält der Glaube und die mit ihm gegebene 
•Hoffnungsstruktur" den Mut zum Aufbruch in das jetzt nicht schon Über- 
prüfbare, zum Gehen ins Ungewisse, aber auf Verheißung hin. Das zeigen 
Idealfiguren des Glaubens, vor allem die Gestalt des Abraham. Abraham 
trennt sich auf Gottes Anruf hin von seinem gewohnten Milieu; der He- 
bräerbrief kommentiert: •er zog aus, ohne zu wissen, wohin er ging" (Hebr 
11,8), denn •wir sind wohl durch Hoffnung gerettet - eine Hoffnung aber, 
die man schon sieht, wäre keine Hoffnung" (Rom 8, 25). Dies heißt nun 
sehr konkret: der Weg des gläubigen Einzelnen und der Gemeinde in der 
Geschichte mag zwar zu bestimmten Zeiten auf den ersten Blick als schlicht- 
gehorsamer Nachvollzug einer gegebenen Gestalt des Christlichen erschei- 
nen, aber dies ist bei tieferem Zusehen niemals vollständig der Fall (wie 
Leben und Schicksal vieler Heiliger, zahlreicher Ordensgründungen, theo- 



Aspekte zu einer •Theologie des Experiments" 443 

logischer Kontroversen u. ä. zeigen) und braucht auch von der Struktur des 
Glaubens her nicht der Fall zu sein, ja kann es in einem letzten Sinn über- 
haupt nicht. Ungewißheiten, Ratlosigkeiten, Meinungsverschiedenheiten 
und •Krisen" sind von daher nicht etwas, das nicht sein soll, sondern im 
Gegenteil ein Bestandteil des Glaubens selbst. Von daher wird bereits 
sichtbar, daß strukturelle und spirituelle •Experimente", d. h. ein Sich- 
Hineintasten in neue Situationen, gar nicht vermieden werden können, 
auch wenn konservatives Empfinden solches Tasten als Minderung der 
Glaubenstreue zu bezeichnen geneigt ist. 

Neuheits- und Überraschungserfahrungen 

Es kann nämlich kein Zweifel sein: die ersten Gemeinden hatten, sobald 
sie zu empirisch greifbaren und auch wahrgenommenen Größen wurden, 
nicht nur Druck durch Mißdeutung, Schikane und Verfolgung von außen 
auszuhalten, sondern auch Schwierigkeiten von innen: Rivalitäten, Kon- 
ventikelbildungen, Eigenbrötelei, Verkennungen des Evangeliums bis zur 
direkten und vielgestaltigen Häresie. Zum Druck von außen und zu den 
Verkürzungen und Verzerrungen von innen trat aber bald noch eine dritte 
Gruppe von Unsicherheiten und Herausforderungen, diejenigen nämlich, 
die sich aus der jeweiligen Offenheit der Situation ergaben. So ist die Ge- 
schichte der frühen Kirche auf lange Strecken hin eine Geschichte des Ler- 
nens in offenen Situationen; ihre Etappen sind ebenso viele Neuheits- und 
Uberraschungserfahrungen. 

Die Ablösung der jungen Gemeinde vom Judentum, an dessen religiö- 
sem Leben man bei allem schon ausgeprägten, auch liturgischen Eigenleben 
(Apg 2, 42-47) zunächst noch teilnahm (Apg 2, 46; 3, 1), war im Selbstver- 
ständnis der Christusgemeinde unausweichlich; der Konflikt, der nun nicht 
nur wie vordem Petrus und die Apostel betraf (Apg 5, 29-42), wurde in der 
Auseinandersetzung um Stephanus offenkundig. Eignet dieser ersten 
Etappe auf dem Weg der Gemeinde noch eine gewisse, vielleicht auch vor- 
aussehbare Folgerichtigkeit, so ist für die nächsten Wegabschnitte unab- 
weisbar, daß sie Neues und Überraschendes brachten. Als Petrus den ersten 
Heiden, den Cornelius tauft, bedarf es eigener •göttlicher Argumentation"; 
die Vision des Tuches mit den reinen und unreinen Tieren (Apg 10, 9-16) 
setzt nicht nur eine bis dahin befolgte Beobachtung des Gesetzes voraus 
(Apg 10, 14), sondern eine Begrenzung der missionarischen Tätigkeit auf 
Israel. Der Durchbruch, die Taufe des Heiden, ruft in der Gemeinde Be- 
denken hervor (Apg 11,1) und muß von Petrus erst eigens begründet wer- 
den (Apg 11, 4-18). An diesem Fall zeigt sich paradigmatisch die Grund- 
Problematik der jungen Kirche: Wie weit darf und soll man sich vom Ge- 



Pet er Lippert 444 

setz des Mose lösen? Die historisch nicht leichten Fragen, etwa um den ge- 
nauen Verlauf der Kontaktnahme des Paulus mit den •Säulen" in Jerusa- 
lem, sowie den Verlauf des sog. •Apostelkonzils" und die genaue Bedeutung 
der •Jakobusklauseln" (Apg 15, 20; 28 f) dürfen hier offen bleiben. Aber 
soviel ist doch deutlich: die Gemeinde stand vor dem Unbekannten, in das 
hinein sie sich - so oder so! - entscheiden mußte. Daß sie dabei den Mut zur 
Entscheidung gegen die gewohnten Verhaltensmuster fand, hat, mensch- 
lich gesprochen, ihren geschichtlichen Weg zur Kirche erst möglich gemacht. 

Aber auch der weitere Verlauf des Weges der jungen Gemeinden war 
voll von Überraschungen. So wird in Apg 16, 6 gesagt, daß Gottes Geist 
den Paulus und seine Begleiter daran hinderte, •in der Asia das Wort zu 
reden", wie sie es offenbar geplant hatten. Als sie dann •sich Mysien nä- 
herten, versuchten sie, nach Bithynien zu gelangen, aber der Geist Jesu ließ 
es nicht zu" (V. 7). So erst kamen die Missionare nach Troas, wo dem Pau- 
lus in Gestalt einer Vision der Wille Gottes zukommt, nach Europa zu ge- 
hen (Apg 16, 9 f). Wieder war ein wichtiger Schritt zurückgelegt, und zwar 
•wider Erwarten" und •im Geiste". 

Zu solchen, offenbar gar nicht seltenen Neuheitserfahrungen gehört dann 
auch jene Episode, die je nach •Richtung" für die einen zum Kronzeugen 
des kirchlichen Stils wird, mit der andere wiederum nichts anfangen kön- 
nen, der •antiochenische Zwischenfall" (Gal 2, 11-14). Auf jeden Fall gab 
es in der Frage künftiger •Missionsstrategie" eine schwere Auseinander- 
setzung, die dem Paulus für die Erlösungs- und Rechtfertigungslehre des 
Galaterbriefes wichtig zu sein scheint und von der er darum berichtet, die 
ihn aber trotz ihres Konfliktcharakters kaum zu bedrücken schien. 

Schließlich ist noch an das bekannte Problem der •Parusieverzögerung" 
zu erinnern. Ohne auf die Einzelheiten des lange umstrittenen und oft ver- 
zerrten Problems einzugehen, ohne vom verbindlichen Gehalt der katho- 
lischen Inspirations- und Inerranzlehre irgend etwas zurückzunehmen und 
ohne einen Irrtum in der Botschaft des NT zu behaupten, muß man doch 
sehen, daß die Naherwartung der Wiederkunft des Herrn den zunächst 
selbstverständlichen Horizont des neuen Lebens im Glauben gebildet hat. 
Allerdings wurde er schon früh von Erfahrung und Gemeindepredigt in 
Frage gestellt. Schon bald setzt eine Verarbeitung der - weithin von den 
Gemeinden nicht akzeptierten - Erfahrung ein, daß die zeitliche Naher- 
wartung des Herrn in einem unmittelbaren, unreflektierten Verständnis 
ein Irrtum sei. Man erkennt dies an der Redaktion mancher Gleichnisse 
(z. B. Mt 24, 48; 25, 5), vielleicht auch in der lukanischen Konzeption von 
Heilsgeschichte, deutlicher und praktischer in den Antworten des Paulus 
nach dem Los der jetzt schon Verstorbenen (1 Thess 4, 13-5, 6), in der Ein- 
schärfung der Arbeitspflicht gegenüber apokalyptischen Schwärmern im 



Aspekte zu einer • Theologie des Experiments" 445 

zweiten Thessalonicherbrief (2, 1-12) und sehr ausführlich im zweiten Pe- 
trusbrief. Aber auch dazu ist zu sagen, daß die Naherwartung durch die 
neue Erfahrung, daß der •Herr zwar die Verheißung nicht verzieht", aber 
dennoch ein längerer Weg vor der Kirche liegt, nicht völlig bedeutungslos 
geworden ist. Wenn man auch gelegentlich den von R. Schnackenburg ge- 
brauchten Begriff der nun für die Kirche gebotenen Stets-Erwartung kriti- 
siert, so bleibt bestehen, daß die Wachsamkeit, der Ausblick nach vorn, 
überhaupt die geschichtliche und auf ein Ziel hindrängende Dynamik, die 
die christliche Spiritualität kennzeichnen müßte, von der ursprünglichen, 
nun als solcher überholten Naherwartung in Gang gesetzt wurde. Für unser 
Thema ist diese Frage deswegen von Interesse, weil hier zwar nicht (wie bei 
den bisherigen Beispielen und Erfahrungen) eine Entscheidung für die 
Gemeinde anstand - die Parusieverzögerung war einfach da, ungefragt; 
aber diese Erfahrung ähnelt den übrigen Neuheitserfahrungen insofern, 
als sie ebenfalls eine Überraschung darstellt, die eine Reaktion erforderte, 
und zwar eine sachlich richtige; und auch diese Reaktion und Neuorientie- 
rung, vor dem Horizont einer verlängerten Geschichte (Zeit der Kirche) das 
Evangelium zu bezeugen und zu leben, war eine Krisis, die mit Gelingen 
oder Mißerfolg enden konnte. 

Vielleicht können die Hinweise auf grundsätzliche und •pastorale" 
Uberraschungserfahrungen, die uns in den neutestamentlichen Gemeinde- 
zeugnissen begegnen, nochmals jene Nervosität abbauen helfen, die sich 
leicht breit macht, wo ein an den Leitbildern vom Fels, vom Unverrück- 
baren orientiertes kirchliches Denken auf Neues und Unübersehbares stößt. 
Nun ist freilich zu fragen, wie denn solch neue Situationen durchschaut 
werden können. 

Wege des Unterscheiden 

Paulus fordert in 1 Thess 5, 19-22 die Vorsteher auf, den Geist (der Cha- 
rismen) nicht auszulöschen, sondern alles zu prüfen und das Gute zu behal- 
ten. Man wird den Text von unseren heutigen Fragestellungen her nicht 
überfordern dürfen; aber deutlich wird gemahnt, schon bestehende Akti- 
vitäten zu prüfen; es schwingt also in der Mahnung, den Geist nicht auszu- 
löschen, das prüfende, beobachtende und •begleitende" Gewährenlassen 
auf Bewährung hin mit. Doch damit ist noch nicht die Frage nach den Maß- 
stäben beantwortet, gemäß denen geprüft werden soll. 

Aber schon der in 1 Thess 5, 21 verwendete Terminus für das •Prüfen" 
enthält eine Dimension, die gemäß anderen Stellen, wo das gleiche grie- 
chische Wort auftaucht, auch schon einen Rückschluß auf das •Wie" dieses 
Prüfens (öoxifict^eiv) erlaubt. 



Peter Lippert 446 

Dieses Prüfen wird in Rom 12, 2 umschrieben als •lernen" oder •erpro- 
ben", •was der Wille Gottes ist, das Gute, das Wohlgefällige, das Voll- 
kommene". Instandgesetzt wird man dazu aber, wie sehr typisch in Rom 
12, 2a gesagt wird, •durch Erneuerung des Sinnes"; es handelt sich offen- 
bar um eine Art der Erkenntnis, die bei aller Nüchternheit nur von einem 
ganzheitlichen christlichen Engagement her und im Glaubensvollzug mög- 
lich ist. Intellektuelle Bemühung allein reicht offensichtlich nicht aus; Pau- 
lus betet (vgl. Phil 1, 9 f) darum, daß die Liebe der Christen von Philippi 
•mehr und mehr zunehme in Erkenntnis und allem Verstehen, damit ihr 
das zu prüfen imstande seid, worauf es ankommt". 

Einzelne Erkenntnismedien und -methoden begegnen am Anfang natür- 
lich noch unreflektiert. Immerhin scheinen Gebet und Fasten hier wichtig 
gewesen zu sein (Apg 14, 23): in Apg 13, 2 wird der Gemeinde von Antio- 
chien das Wort des Geistes zuteil, den Paulus und den Barnabas für die 
Mission auszusondern. •Daraufhin fasteten und beteten sie, legten den bei- 
den die Hände auf und entließen sie" (Vers 3). Eine in der jungen Kirche 
offenbar bald aufgegebene Weise, nach dem göttlichen Willen zu fragen, 
war das Loswerfen (Wahl des Matthias, Apg 1, 24). Aus solchem Tun, be- 
sonders aber der Rolle des Gebetes bei der Entscheidungsfindung, wird die 
nicht auf das Rationale beschränkte Eigenart des •dokimazein" deutlich. 

Anderseits gab es doch auch die Beratung; selbst die harte Auseinander- 
setzung konnte Erkenntnismedium des göttlichen Willens sein. Es wäre 
also sinnlos, in harmonistischer Weise •Gebet und Fasten" zum einzigen Er- 
kenntnisweg erklären zu wollen. Als es zum •Apostelkonzil" kommt, •kam 
es zu einer großen Auseinandersetzung" (Apg 15, 7). Diese innergemeind- 
liche Kontroverse (^,i\xy\ovq) ist mit einem Wort bezeichnet, das (Apg 15, 2) 
den Streit mit judaisierenden Irrlehrern beschreibt, ein Wort also, das auf 
beträchtliche Heftigkeit hinweist. Dafür braucht man keine historizistischen 
Ansichten über den Darstellungsstil des Lukas zu haben: Offenkundig 
wird, daß es in der jungen Kirche Neuheitssituationen gab, daß darauf ta- 
stende Antworten gegeben wurden (Taufe des Cornelius), die in der Ge- 
meinde nicht unumstritten waren und erst eigens gerechtfertigt wurden; 
daß manche dieser Neuheitssituationen nicht bestanden wurden (Verhalten 
des Petrus in Antiochien) und daß der Wille Gottes unter gemeinsamen, 
spirituellen und praktischen Anstrengungen oft erst mühsam gesucht wer- 
den mußte. Das abwartende Schauen auf den Verlauf der tatsächlichen Ent- 
wicklung, die dann als •Urteil Gottes" erkannt wird, wo also im nach- 
hinein, vom Ausgang der Entwicklung her, eine Beurteilung früherer kom- 
plexer Situationen gewonnen wird, wird zwar nach dem Erzählgang der 
Apostelgeschichte (als •Gamaliel-Prinzip") nicht innerhalb der Gemeinde 
praktiziert, aber doch wohl als Fügung angesehen (Apg 5, 35-39). 



Aspekte zu einer •Theologie des Experiments" 447 

Es findet sich von Anfang an ein Bewußtsein, daß neue Situationen durch 
jenen Spürsinn richtig gemeistert werden können, der weder alles und 
jedes experimentiert und als Willen des Geistes ausgibt, noch ängstlich 
nach Präzedenzfällen oder Kanones und Vorschriften fragt, sondern größer 
und weiter ist - anders wäre die junge Jerusalemer Gemeinde eine jüdische 
Sekte geblieben. 

Für die heutige Situation wäre außer auf erste Gemeindeerfahrungen 
noch sehr viel stärker auf die Kategorien zu verweisen, welche die Tradi- 
tion auf der Linie des Suchens nach dem Willen Gottes hier und jetzt ent- 
wickelt hat: die Kunst der Unterscheidung der Geister (von SOXIHCCCETE td 
jivei>ncxTa, 1 Jo 4, 1, vgl. 1 Kor 12, 10, wo die öicwoiaeig itveujictTcov als eigenes 
Charisma genannt sind). Was sich hier und später bei Ignatius in den Kri- 
terien von Trost und Mißtrost sowie, nun doch als eine Art abgewandelten 
Gamaliel-Prinzips, in dem Kriterium der •größeren Frucht" systematisiert 
findet, ist ebenso bedeutsam wie der Kern jener - exegetisch freilich kaum 
haltbaren, systematisch überkultivierten, traditionellen - Aussagen über 
das sog. •Gefolge der heiligmachenden Gnade", worunter die •eingegos- 
senen Tugenden" und die •sieben Gaben des Geistes" gezählt wurden; der 
Kern dieser Lehren meint vom dogmatisch-spekulativen Ansatz her das 
gleiche wie jene mehr spirituellen Wege, den konkreten Willen Gottes 
hier und jetzt zu erkennen. Nimmt man nun noch hinzu, was die klassische 
Moraltheologie, von römischen Rechtskategorien ausgehend, etwa bei Tho- 
mas und bis Suarez, über die Epikie zu sagen weiß, so wird vollends deut- 
lich, daß die Methoden und das Instrumentarium einer •Existenzialethik" 
(so K. Rahner zur konkreten Entscheidungsfindung innerhalb der allge- 
meinen Normen) im Grunde ein durchgängiges Thema sind, und zwar für 
Dogmatik, Moraltheologie wie für die geistliche Theologie. 

Allerdings ist nun hier zweierlei sofort hinzuzufügen: einmal scheint von 
solchen Kriterien (aus welchem Sicherheitsbedürfnis auch immer) in der 
volkstümlichen Katechese und folglich auch in der durchschnittlichen reli- 
giösen Haltung fast nichts anzutreffen zu sein: man stelle sich nur vor, 
welche Verlegenheit auch heute ein Pauluswort auslösen könnte wie jenes, 
daß der •geisterfüllte Mensch alles beurteilt" (vgl. den ganzen Kontext, 
1 Kor 2, 10-16). Zum zweiten ist zu sagen, daß jene reiche Tradition an 
Kriterien und Wegen zum Finden des konkreten Gotteswillens vorwiegend 
sich auf Entscheidungssituationen von Einzelnen bezieht: daß aber ganze 
Gemeinden, Bistümer, eine Synode und Kirche eines Landes vor solchen 
offenen Wahlsituationen stehen und auf jene Kriterien verwiesen sein 
könnte, die nicht mehr soweit artikulierbar sind, daß man sie als durch- 
schaute und überprüfbare Regeln (•gesetzlich") befolgen könnte, dies 
scheint auch heute vielen Ratlosen kaum bewußt zu werden. Sollte man also 



Peter Lippert 448 

nicht etwas pointiert sagen, das Zögern vor Entscheidungen, die Neigung, 
ständig Rekurs auf geschriebene Richtlinien zu nehmen und lieber nichts 
zu entscheiden, als ein Risiko auf sich zu nehmen, ist im Grund ein recht 
untraditionelles, d. h. dem Angebot der Tradition gegenüber blindes Ver- 
halten? 

Folgerungen 

Von dem Blick in die prototypische Geschichte der jungen Kirche, die sich 
als gelebter Kommentar zu den mehr theoretischen Aussagen über die Cha- 
rismen und somit als deren Kontext erwiesen hat, lassen sich einige, gewiß 
nicht originelle, aber nach wie vor dringliche Folgerungen neu unterstrei- 
chen. Was heute notwendig und immer noch zu wenig beachtet ist, das ist 
eine gegenseitige Kritik im Blick auf die Auferbauung der Gemeinde; nicht, 
daß jede Gruppe wirklicher oder vermeintlicher Träger von Charismen in 
einer Art kirchlicher Monomanie ihre Anliegen •durchdrückt", sondern daß 
man um die Partialität, die Begrenzung des eigenen (möglichen) Charis- 
mas weiß und deshalb die selbstverständliche Bereitschaft entwickelt, den 
eigenen Beitrag kritisiert, damit aber: relativiert und aufs Ganze hin orien- 
tiert zu bekommen. Wo solche Bereitschaft nur schwach entwickelt ist, be- 
steht Zweifel, ob es dem möglichen Charismatiker überhaupt um die •oiko- 
dome" (Auferbauung) geht - dies aber ist nun einmal das Urteil darüber, 
ob ein Charisma vorliegt oder nicht. Solche Bereitschaft, das eigene Cha- 
risma ins Ganze eingeordnet zu sehen, ist natürlich - nur um Mißverständ- 
nissen vorzubeugen, sei es ausdrücklich gesagt - auch den Trägern der 
Amtscharismen abverlangt. 

Es sollte eine neue Theorie und Praxis einer Loyalität im Konflikt für 
•unten" entwickelt und •oben" auch als Loyalität gewürdigt werden. Die 
Fronten, die keine sein dürften, können und müssen dadurch entkrampft 
werden, daß man nicht die Amtsträger in einer Art Angstneurose als 
herrschsüchtige Apparatschiks ansieht, anderseits aber auch in Pfarrhäu- 
sern und Generalvikariaten nicht nur dort Loyalität findet, wo man den 
Autoritätsträgern nicht ins Angesicht widersteht. 

Es muß, anders als es in der gegenwärtigen Atmosphäre geschieht, der 
Mut zum Wagnis gefördert werden. •Mut" und Sachlichkeit schließen sich 
nicht aus. Der Gebrauch des Wortes •Mut", mit dem heute in Kirche und 
Gesellschaft allerlei oft sehr konformistische Bilderstürmereien bedacht 
werden, darf nicht davon ablenken, daß es an dem wirklichen Mut allzuoft 
fehlt. Paulus deutet an, daß man mutlos-ängstlich den Geist •auslöschen" 
kann. Zum Mut gehört das bedachte Reifenlassen ungeklärter Situationen; 
es ist alles andere als ein schwächliches •laissez-faire". Solcher Mut kann 



Aspekte zu einer •Theologie des Experiments" 449 

sich selbst nochmals Mut machen mit der Einsicht, daß ängstlich vermie- 
dene Entscheidungen auch Entscheidungen sind, daß es in einer Umbruchs- 
situation sicher das schlechteste ist, gar nichts zu tun, daß es also (mit K. 
Rahner zu sprechen) einen Tutiorismus des Wagnisses gibt. Ob ein Bestre- 
ben zum Aufbau der Gemeinden beiträgt oder nicht, läßt sich erst feststellen, 
wenn man es erprobt; und man kann nichts prüfen, um es zu behalten, was 
nicht existiert. Aber hat man nicht oft den Eindruck, amtlicherseits •wisse" 
man schon im voraus genau, wie sich etwas auswirken wird? In diesem Zu- 
sammenhang steht ein betrübliches Phänomen, das nicht verschwiegen wer- 
den darf, die Kette der ertrotzten Fortschritte; was oft jahrelang von der 
kirchlichen Autorität als unnütz bezeichnet, abgelehnt, verboten wurde, wurde 
nun doch auch (nicht nur!) durch Druck von unten durchgesetzt und erschien 
Jahre später als gute und kirchliche Sache. Auf der Ebene der Ideen: die 
Menschenrechte, der Gedanke der Partnerschaft und Kollegialität in der 
Zusammenarbeit der verschiedenen kirchlichen Gruppen, die partnerschaft- 
liche Eheauffassung, die Volk-Gottes-Ekklesiologie und vieles andere 
mehr; in der Praxis sehr vieles auf liturgischem und pastoralem Gebiet, ins- 
besondere die stärkere Hereinnahme des Laien in die verschiedenen kirch- 
lichen Dienste. Aber die Zeit, wo etwa rhythmische Gesänge für die Meß- 
feier verboten wurden, weil noch nicht erwiesen sei, ob sie liturgiefähig 
seien, ist noch nicht lange vorbei, und die eigenartige Logik, die hinter 
solcher Argumentation steckt, dürfte kaum ausgestorben sein. 

Schließlich sollte daran erinnert werden, daß alle genannten Kriterien: 
gegenseitige Kritik, kritische Loyalität, Mut zum Wagnis, die Lage nicht 
zum Guten wenden können, solange sie nicht geprägt und orientiert werden 
von jenem Transzendieren auf den lebendigen Zielpunkt des Glaubens, 
die Person des Herrn. Denn wo dies nicht immer wieder geschieht, da 
bleibt man bei Ideen, Theorien, Methoden und Formulierungen, die nach 
Thomas gerade nicht den Inhalt des Glaubens ausmachen. In diesem Fall 
wird die kirchliche Auseinandersetzung, und mag man sie noch so sehr mit 
Begriffen wie Emanzipation oder Charisma oder Treue oder Fortschritt 
schmücken, zum abstoßenden Gerangel von Funktionären. So kann der 
sachlich richtige Ansatz gar nicht in den Blick kommen. Die •Sache" ist das 
lebendige Gegenüber Gottes selbst; in ihm erst erhalten Experimente ihren 
Sinn, Krisen ihre Funktion, Charismen ihren •Nutzen"; und in ihm fügt 
sich das Fragmentarische zum Ganzen. 




