Stellvertretung und Solidaritit bei Therese von Lisieux
Zu ihrem hundertsten Geburtstag (geb. am 2.1.1873)

Waltraud Herbstrith (Teresia a Matre Dei OCD), Koln*

Der Tod Thereses von Lisieux am 30. September 1897 wurde von niemand
registriert, aufler von ihren Schwestern und Verwandten. Man unterhielt
sich im Karmel dariiber, was wohl die Priorin bei einer so jungen Schwester
ins Totenbuch schreiben werde. Nun, fir das Totenbuch war wirklich nicht
viel zu verzeichnen: ein ganz gewdhnliches Ordens- und Christenleben lag
vor, mit Licht- und Schattenseiten. Therese war dazu in einem Alter ge-
storben, in dem andere ihr eigentliches Leben erst beginnen.

Da man im Totenbrief, der an alle Kloster verschickt wurde, nichts Be-
sonderes iiber sie sagen konnte, gab man ihr selbst das Wort. Und wie The-
rese es vorausgesagt: Ihre bescheidenen Niederschriften hatten einen unge-
ahnten Erfolg. 1923 wurde sie selig-, 1925 heiliggesprochen, 1927 zur Pa-
tronin der Mission erklart. Die Welle des Kitsches, die Thereses Verehrung
und Lehre lange umgab, ist gliicklicherweise verebbt. Geblieben sind ihr
wahres Gesicht, ihr Lacheln unter Schmerzen, ohne Pose und Siifllichkeit,
ihre Wahrhaftigkeit, Tapferkeit und ihr Humor, ihr treues Durchhalten im
Alltag, in der Anfechtung des Glaubens und ihre Solidaritdt in der immer
neuen Zuwendung zum Mitmenschen.

Wenn Camus in ,La Peste® von den Ordensleuten sagt: ,Aber die Or-
densbriider haben keine Freunde. Sie haben alles auf Gott gestellt“?, dann
korrigiert ihn Therese, wie liangst vor ihr die grofle Teresa und andere.
Wenn er die Christen von sich bekennen 1af8t: ,,Unsere Liebe war sicherlich
immer noch vorhanden, bloff unbrauchbar, schwer zu tragen, reglos in uns,
unfruchtbar wie das Verbrechen oder die Verdauung. Sie war nur noch eine
Geduld ohne Zukunft und eine beharrliche Erwartung®, dann war There-
ses Liebe im Ubermaf ,brauchbar“ und nach vorn, auf Zukunft gerichtet.
Wenn der Christ Paneloux in ,La Peste® freiwillig in einem Rettungs-
kommando mitarbeitet ,und fortan in absoluter Solidaritit mit den andern
(den Nichtglaubenden) den Weg des Menschen ins Exil“? geht, um Zer-
storung und Untergang aufzuhalten, dann tat Therese das gleiche. Auch

* Der vorliegende Beitrag erscheint demnichst in dem Buch der Vf.: Therese von Lisieux -
Anfechtung und Solidaritit. Kaffke, Bergen-Enkheim, 1973.

! Leo Pollmann, Sartre und Camus. Literatur der Existenz, W.Kohlhammer Verlag,
Stuttgart — Berlin ~ Kéln ~ Mainz 19712, 216; ebenda die drei folgenden Zitate,

® Ebd. S. 152.



Stellvertretung und Solidaritit bei Therese von Lisieux 451

sie erlitt ,die Solidaritit mit den Menschen bis in die Erkenntnis der Ab-
surditit des Lebens hinein“, und auch ihr blieb nichts als , die Option fiir
den nackten Glauben, fiir Tod und Kreuz®. In dieser Wahl jedoch, in der
sie ,nackt dem nackten Christus’ folgte, sprach sie uns die Worte des Glau-
bens zu: ,Allons, allons!“ ,Gehen wir! Vorwarts! Es ist noch nicht alles zu
Ende.‘ Unsere Erde ist nicht der Absurditét, nicht blindem Zufall ausge-
liefert. Hinter aller Nacht liegt ein Sinn verborgen, den wir gemeinsam
suchen und finden miissen.

»,Nur wer zum Glick fihig ist, dem wird eigenes und fremdes Leid zum
Schmerz. Wer lachen kann, kann auch weinen. Wer Hoffnung hat, wird
fihig, die Welt auszuhalten und zu travern ... Wo das Reich Gottes nahe
ist, spiirt man den Abgrund der Gottverlassenheit. Wo man lieben kann,
weil man Liebe erfihrt, kann man auch leiden, das Leiden annehmen und
mit den Toten leben. Leben als Freude an der Befreiung, als Solidaritat
mit den Gebundenen, als Spiel im versohnten Dasein und als Schmerz am
unerlosten Dasein, demonstrieren das Ostergeschehen in der Welt“s. Die
Fihigkeit zum Mitleiden, zur Hoffnung, sollte Therese von Lisieux schon
frih aus der Erfahrung des Geliebtseins in der Familie erwachsen. Als
Kind war sie gewohnt, auf gemeinsamen Spaziergingen den Armen Almo-
sen geben zu diirfen. Das Phianomen des Todes hatte die Sechsjahrige durch
den frithen Heimgang der Mutter schon erlebt. Kérperliche und seelische
Not von Menschen, die am Rand der Gesellschaft ihr Dasein fristeten,
sollte ihr an Bettlergestalten aufgehen. ,Eines Tages“, schreibt sie, ,trafen
wir einen, der sich mithsam an Kriicken fortschleppte. Ich trat auf ihn zu,
um ihm einen Sou zu geben, doch da er sich nicht arm genug fand, um Almo-
sen anzunehmen, blickte er mich mit traurigem Licheln an und wies das An-
gebotene ab. Ich vermag nicht zu sagen, was in meinem Herzen vorging, ich
hatte ihn trosten, ihn erleichtern wollen; statt dessen dachte ich, ihn ver-
letzt zu haben; offenbar erriet der arme Kranke meine Gedanken, denn ich
sah, wie er sich umwandte und mir zuldchelte . . . Ich empfand fir ihn ein
grofles Mitgefithl. Nun erinnerte ich mich, gehért zu haben, daff man am
Tage der Ersten Kommunion alles erlangt, worum man bittet; dieser Ge-
danke trostete mich, und obwohl ich erst sechs Jahre alt war, sagte ich mir:
,Am Tag meiner Erstkommunion werde ich fiir meinen Armen beten.’ Fiinf
Jahre spiter 16ste ich mein Versprechen ein und hoffe, Gott habe das Gebet

erhort, das er mir fiir eines seiner leidenden Glieder eingegeben hatte .

3 Jiirgen Moltmann, Die ersten Freigelassenen der Schopfung. Versudhe iiber die Freude
an der Freiheit und das Wohlgefallen am Spiel, Minchen 19712, 87.

4 Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographische Schrifien, Johannes Verlag, Einsiedeln,
1958, 33.



Waltraud Herbstrith 452

In diesem vom Hauch des Anfangs getragenen Erlebnis liegt wie in einem
Samenkorn die Gestalt des Kiinftigen verborgen. Therese konnte damals
nicht ahnen, was es heifit, ,mit den Toten zu leben’, aber sie war fahig,
Schmerz mit dem ,unerlosten Dasein‘ zu empfinden. Und sie war treu. Sie
vergal weder den Bettler noch ihr Versprechen. Sie spiirte eine geheime
Beziehung zwischen ihrer Geborgenheit und der Trostlosigkeit der Armut.
Sie mufite etwas fiir den andern tun, sie blieb nicht beim Mitgefithl stehen.
Dieses ,Fir* den andern wurde der Grundtenor ihres Lebens. Alles, was
sich in ihrer Natur diesem ,Fir“ widersetzte, mufite geopfert, gebrochen
werden. Was Therese von sich verlangte, erwartete sie auch von andern.
1894 schrieb sie ihrer Schwester Céline, um sie in ihrer Ordensberufung zu
festigen: (Gott) ,verlangt alles. Verweigern wir aber nur das Geringste, so
erweist sich immer wieder, dafl er uns zu sehr liebt, um nachzugeben. So-
bald er sieht, dafl wir ihn suchen, handelt er uns gegeniiber, wie er es einst
Abraham bewiesen hat . . . Jesus bricht jetat Deine Natur, da er Dir Kreuz
und Leid schickt. Je mehr ich nachdenke, desto mehr gewinne ich die Uber-
zeugung, dafl Du eines Tages hierher kommen wirst“s.

Nach der Heilung von der Krankheit der Skrupeln bestimmte die 14jih-
rige Therese das Verlangen, sich fiir andere einzusetzen. Jetzt ging es
nicht mehr um das Mitgefiihl eines Kinderherzens, sondern um einen Auf-
trag, der ihr vom Geist Gottes gegeben war. Sie wollte etwas tun, fiir die
andern da sein, ,den Durst Jesu am Kreuz stillen“, wie sie es nannte. Dies
alles war Erkenntnis der Liebe, die nach Gleichgestaltung mit dem Herrn
verlangte. Hierher gehort ihr Ringen um den Mérder Pranzini. Aus dem
leidenschaftlichen Tun ,fiir“, bei dem sie noch die Gebende war, um ,, Jesus
zu trosten”, wurde im Karmel ein Entbloftwerden von allem, ein Armwer-
den mit dem Gekreuzigten, ein Machtloswerden im durchgetragenen Leid,
ein Einswerden mit Christus in seiner Stellvertretung fiir die Siinder. , Cé-
line, nur durch das Leiden kénnen Menschen zu Jesus gefiihrt werden. Ist
es daher verwunderlich, dafl wir so reichlich damit bedacht sind?“¢ Threr
Cousine gesteht sie: ,Ich wiinsche, dafl Gott jenen, die ich liebhabe, die un-
vermeidlichen Leiden im Leben soweit wie moglich erspart und die Prii-
fungen, die ihnen zugedacht sind, mir auferlegt werden, wenn es sein
mufl“’. Fiir Menschen ,vom Schlag Thereses (war) Freude unertriglich . . .
solange ein anderer (litt)“®. ,Der Winter ist das Leid, das unverstandene,
verkannte und in den Augen der Menschen unniitze Leid, das aber in den
Augen Jesu ... so fruchtbar und midhtig ist . . . Welch ein Geheimnis . . .

$ Briefe der Theresia Martin 11, Kreuzring-Biicherei Bd. 4, Trier, 1955, 58.

® Briefe der Theresia Martin 1, Kreuzring-Biicherei Bd. 8, Trier, 19664, 147.

7 Ebd. 152.

¢ H. U. von Balthasar, Therese von Lisieux. Geschichte einer Sendung, Kéln 1950, 62.



Stellvertretung und Solidaritdt bei Therese von Lisieux 453

Jesus will nichts ohne uns tun. Der Schopfer des Weltalls erwartet das
Gebet einer armen kleinen Seele, um andere zu retten®.

Aus dieser Perspektive versteht man, dafl Therese seit ihrem Karmelein-
tritt nicht genug Worte fand, Leid und Priifung zu preisen, ja im Leiden
hochstes Gliick zu sehen. Dies war nicht Perversion oder krankhafte Seelen-
haltung, sondern die Uberzeugung, dafl Gott in Jesus Christus mit dem
Schicksal dieser Welt solidarisch wurde. Gleich Paulus konnte Therese
sprechen: ,, Viel lieber will ich stolz sein auf alles, was schwach ist an mir,
damit sich die Kraft Christi auf mich niederldfit. Deswegen habe ich meine
Freude an jeder Schwachheit, an Mifhandlungen und Néten, an Verfol-
gungen und Angsten, die ich fiir Christus ertrage; denn wenn ich schwach
bin, dann bin ich stark® (2 Kor 12, 9-10). Stellvertretung und Solidaritat
in der Freude sind leicht, wo aber Leid aufbricht, versagen die Jiinger aller
Zeiten. , Wie klein war die Zahl der treuen Freunde . . . als er schwieg (Mk
14, 61) vor seinen Richtern. O welch eine Melodie ist doch dieses Schwei-
gen Jesu fiir meine Seele. Er will arm sein, damit wir ihm unsere Hilfs-
bereitschaft beweisen kénnen. Gleich einem Bettler streckt er uns seine
Hand entgegen, damit er uns . .. zurufen kann: ,Kommt, ihr Gesegneten
meines Vaters, denn ich war hungrig, und ihr habt mir zu essen gegeben;
ich war durstig, und ihr habt mir zu trinken gegeben; ich wufite nicht, wo
ich die Nacht zubringen sollte, und ihr habt mir Unterkunft gew&hrt; ich
war im Gefédngnis, und ihr habt mich unterstiitzt'“ (Mt 25, 34-36).

Der Bettler in Thereses Kindheit hatte die Gestalt Christi angenommen,
oder umgekehrt: Therese erkannte die Solidaritit Jesu mit den Armen.
Jesus hatte nicht nur etwas ,fiir“ die Armen getan, sich zur Menschheit her-
abgeneigt. Er wurde wie ein Sklave, nahm Sklavenlos an und bekundete
sein Mit-Sein mit den andern bis zur Kreuzigung zwischen zwei Verbre-
chern. Therese wufdte, daf} diese Stellvertretung Jesu fiir die Siinder, in den
Augen der ,Welt“, die nur das IThrige sucht, Torheit war. Darum sprach sie
vom ,Wahnsinn der Liebe“, die sich auf dieses Schicksal Jesu einlafit.
~Man beurteilt die andern nach sich selbst, und da die Welt toricht ist,
nimmt sie selbstverstandlich an, wir seien ebenfalls so toricht. Schliefilich
sind wir nicht die ersten Toren. Das einzige Verbrechen, das Herodes Jesus
vorwarf, war, er sei von Sinnen. Und ich denke wie er. Ja, es war Wahn-
sinn, auf die Suche nach armen, sterblichen Menschen zu gehen ... Jesus
war toricht . . . auf die Erde zu kommen, um die Siinder aufzusuchen, sie zu
seinen Freunden, seinen Vertrauten, seinen Ebenbildern zu machen . . . Nie
vermogen wir das an Torheit zu vollbringen, was er fiir uns vollbracht hat.

% Aus einem Brief an Céline, Briefe der Theresia Martin 1, 153 und 162.
10 Briefe der Theresia Martin 11, 21.



Waltraud Herbstrith 454

Unsere Handlungen verdienen diesen Namen nicht, denn sie sind nur sehr
verniinftige Handlungen und bleiben weit hinter dem zuriick, was unsere
Liebe vollbringen mochtell.

Das Fir-die-andern-da-Sein wird zum Mit-den-andern-da-Sein. ,Diet-
rich Bonhoeffer®, schreibt Moltmann, ,hat die Formel (Fiir-Andere-Da-
sein) verwendet, um das Geheimnis der Stellvertretung Christi und seines
Todes fiir uns auszulegen. Das Fiir-Andere-Dasein ist auch das Geheimnis
der Liebe in denen, die dem Mann aus Nazaret nachfolgen. Das Fiir-An-
dere-Dasein ist die Grundstruktur der Kirche Christi, die stellvertretend
fiir die Menschen eintritt und insbesondere jene vertritt, fiir die keiner
sonst eintritt. Das Fiir-Andere-Dasein ist notwendig zur Befreiung und
Erlésung des bedriickten und schuldig gewordenen menschlichen Lebens.
Durch Liebe wird Freiheit konkret ausgebreitet . . . Aber das Fiir-Andere-
Dasein ist nicht das Letzte, auch nicht das Ziel und noch nicht einmal die
Freiheit selbst. Es ist der Weg, wenngleich der einzige Weg, der zum Mit-
Anderen-Dasein fihrt. Dafl Christus fiir uns gestorben ist, hat sein Ziel
und seine Zukuntft darin, dafl er mit uns ist, wir mit ihm leben, lachen und
herrschen werden. Das Fiir-Andere-Dasein in der stellvertretenden Liebe
hat zum Ziel, einmal mit anderen in Freiheit da zu sein . . . Das Fiir-An-
dere-Dasein ist die Weise der Erlésung des Lebens. Das Mit- Anderen-Da-
sein ist die Form des erlosten, freien Lebens selbst. Darum sollte sich die
Kirche selbst nicht nur als Mittel zum Zwedk, als Kirche fiir die Welt, ver-
stehen, sondern in sich selbst auch schon das freie, erloste Mit-Anderen-
Dasein demonstrieren, dem sie doch dienen will . . . Die Kirche hat in die-
sem Sinne nicht nur Hilfsfunktionen fiir die Welt, die im Argen liegt, son-
dern hat auch selbst schon einen demonstrativen Seinswert“12,

Die Kirche ist die ,Gemeinde der Freien“, die die ,Freude an dieser
Freiheit“ zeigen mufl. Diese Freude erwuchs Therese aus der Kraft des
Leidens, aus dem Leiden ,fur“, vor allem jedoch aus dem Mit-den-andern-
Leiden, damit auch sie Freude erfahren. Aus dem Verlangen, ,die Stinder
bekehren zu wollen®, wurde das Sich-mit-den-Siindern-an-den-gleichen-
Tisch-Setzen. Vier Monate vor ihrem Tod schrieb sie: ,Herr . . . ich bitte
dich um Verzeihung fiir meine Briider, (ich bin) bereit, das Brot der
Schmerzen zu essen, solange du es willst. (Ich will mich) von diesem mit
Bitternis beladenen Tisch, an dem die Siinder essen, nicht mehr erheben
vor dem von dir bezeichneten Tag. Darf (ich) daher nicht auch in (meinem)
Namen, im Namen (meiner) Briider sprechen: ,Erbarme dich unser, Herr,
denn wir sind arme Siinder‘ (Lk 18,13)? Herr, entlasse uns gerechtfer-

1 Ebd. 68.
2 Die ersten Freigelassenen der Schipfung, 75 f.



Stellvertretung und Solidaritit bei Therese von Lisieux 455

tigt“%, Aus dem ,Ich fiir wurde ein Wir. Das Nicht-mehr-an-Gott-glau-
ben-Koénnen machte Therese solidarisch mit denen, die in irgendeiner
Form getrennt von Gott leben. Therese unterschied sich nicht mehr vom
Stinder. Schon 1893 hatte sie die Stelle im Evangelium fasziniert, wo vom
Hirten die Rede ist, der um eines verlorenen Schafes willen neunundneun-
zig andere im Stich 148t und auf die Suche geht (Mt 18, 12): ,Unser Hei-
land will die ,getreuen Schafe in der Wiiste' lassen ... Was das doch fiir
mich bedeutet. Er ist ihrer gewiff. Sie konnen sich nicht mehr verirren,
denn sie sind die Gefangenen der Liebe. Daher beraubt Jesus sie seiner
fithlbaren Gegenwart, um den Siindern seine Tréstungen zuteil werden
zu lassen. Wenn er sie auf den Hohen des Tabor weilen 1afit, dann ge-
schieht das nur fiir wenige Augenblicke. Der Ort seiner Ruhe sind meistens
die Tiler“t. Gleich Paulus wiinschte Therese fiir die Siinder die Hoélle zu
erleiden; sie wollte unerkannt in einem Haus fiir gefallene Méddchen leben,
,damit Gott auch dort geliebt werde“. Gott nahm Therese beim Wort, er
war sich ihrer ,sicher. Durch den Zweifel an seiner Existenz lief er sie
in der Wiiste stehen. Das Bild, das Therese 1893 in einem Brief an Céline
gebrauchte, war harte Wirklichkeit: ,Konnte ein kleines Kind, das sich
ganz allein in einem Nachen auf dem Meer befindet — mitten in den stiir-
mischen Wellen — wissen, ob es in der Nihe des Hafens oder weit davon
entfernt ist? Wenn sein Auge noch das Ufer erblickt, von dem es abgefah-
ren ist, dann weifl es um den zuriickgelegten Weg. Sieht es aber, wie das
Land in die Ferne riickt, dann kann es seine Freude nicht mehr ziigeln.
Oh, ruft es aus, nun werde ich bald am Ende meiner Fahrt sein. Je weiter
es sich aber vom Ufer entfernt, um so unermeflicher erscheint auch der
Ozean. Damit zerrinnt das Wissen des Kindes zu einem Nichts. Es weify
eben nicht mehr, wohin sein Schifflein steuert. Da es nicht mehr weif}, wie
es das Steuer handhaben soll, bleibt ihm nichts anderes iibrig, als sich trei-
ben zu lassen und sein Segel dem Winde preiszugeben“?s.

Ist es nicht Thereses und unsere Chance, dafl der Glaube auf tiefere
Fundamente gelegt werden mufi, als wir es bisher annahmen? Ist es nicht
gut, wenn Briicken und Konventionen zusammenstiirzen und wir ins Nichts
blicken, um aus dem Getto der Selbstgerechtigkeit herauszufinden und den
Bruder im andern Lager, um dessentwillen Jesus auch gekommen ist, bes-
ser zu verstehen? , Therese sieht auf dem Grund der anderen Seele, tiefer
als alles, was triibe ist und abstoft, das verborgene Antlitz des Erlosers,
nicht reinlich trennbar vom Menschen, dem es innewohnt, so dafl man jenes

13 Selbstbiographische Schrifien, 220.
1 Briefe der Theresia Martin 11, 8. 14 f.
15 Ebd. 19.



Waltraud Herbstrith 456

lieben kénnte, ohne diesen mitzulieben. Sie sicht dieses Antlitz wie ein-
gepragt dem Schweifituch, unzertrennbar von ihm, und sie mufl notgedrun-
gen das Ganze lieben“®. Dies ist Kreativitit der Liebe, die sich ,ausweitet
zu den Dimensionen Christi“”, Gott im Nichsten lieben, ist keine Kon-
struktion, sondern das ,Ganze“, in das sich Gott selbst eingelassen hat und
mit dem er seit seiner Menschwerdung in Christus untrennbar verwoben
und verbunden ist. In diesem Ganzen liegt wahre Solidaritit, die einsteht
fir den andern, indem sie mit ihm liebt, leidet, Anfechtung ertrdgt und sich
freut.

In den Briefen, die Therese kurz vor ihrem Sterben ihren beiden Mis-
sionaren schrieb, klingt dieses Mit-Sein wie eine immer wiederkehrende
Melodie an: ,Herr Abbé, Sie werden mich wohl sehr eigenartig finden:
vielleicht bedauern Sie, eine Schwester zu haben, die den Anschein erweckt,
sich der ewigen Ruhe zu erfreuen, und Sie hier allein arbeiten 148t Aber,
beruhigen Sie sich. Der einzige Wunsch, den ich hege, ist, den Willen Got-
tes zu erfiillen ... Ich kenne die Zukunft nicht. Wenn aber Jesus meine
Ahnungen Wirklichkeit werden 13fit, verspreche ich Thnen, auch im Him-
mel Thre Schwester zu bleiben. Weit entfernt, da unsere Vereinigung
dann aufhért, wird sie nur noch um so inniger. Dann gibt es keine Klausur
mehr, keine Gitter, und meine Seele wird mit Ihnen in die fernsten Mis-
sionsgebiete fliegen konnen“8. Dem gleichen Priester schreibt sie am
13. Juli 1897: ,Wahrscheinlicher ist, daf ich noch mehr tun werde (nach
dem Sterben), als meinem Bruder zu schreiben ... Ich werde ihm ganz
nahe sein, ich werde alles sehen, was ihm notig ist, und ich werde Gott
keine Ruhe lassen, bis er mir das gegeben hat, was ich haben will“!?, Pater
Roulland versichert sie: ,Ich rechne bestimmt damit, im Himmel nicht
untitig zu bleiben. Mein Wunsch ist es, noch fiir die Kirche und die Men-
schen zu arbeiten . .. Mein Bruder, Sie sehen, wenn ich das Schlachtfeld
schon verlasse, so geschieht das nicht aus dem selbstsiichtigen Verlangen,
mich auszuruhen. Der Gedanke der ewigen Seligkeit 158t mein Herz kaum
aufjubeln. Seit langem schon ist das Leiden hienieden mein Himmel
geworden. Ich erfasse es wirklich nur schlecht, wie ich mich in einem Lande
akklimatisieren soll, wo nur Freude herrscht, ohne irgendeine Traurigkeit.
Jesus mufl meine Seele umgestalten und ihr die Fahigkeit verleihen, sich
zu freuen, andernfalls kann ich die ewigen Reichtiimer nicht ertragen“®.

16 H. U. v. Balthasar, Therese von Lisieux, Geschichte einer Sendung, 149.
17 Ebd.

¥ Briefe der Theresia Martin 11, 127 £,

19 Ebd. 162.

20 Ebd. 164.



Stellvertretung und Solidaritdit bei Therese von Lisieux 457

Therese hat ihre eigene Theologie {iber das kiinftige Leben. ,,Ohne es zu
wissen, (schafft sie) einen neuen Begriff des Jenseits“®. Ihre Solidaritit
mit den Leidenden war so echt, so nahtlos, daf sie sich ein Jenseits zur
personlichen Befriedigung, ein Dasein ohne Trauer nicht vorstellen konnte.
Nicht Seligkeit, Ruhe, die seit Augustinus und Thomas géngigen Begriffe
fiir Jenseits, waren fiir sie entscheidend, sondern ,schépferische Liebe.
» Therese (lief) sich auch in jhren elementarsten christlichen Anschauungen
durch keine allgemein geldufigen Sitze beeinflussen und irremachen . ..
Obwohl sie alle Freude, die Gott ihr schenken wird ... annehmen wird,
strebt sie von sich aus nicht nach Seligkeit, sondern einzig nach Liebe.
;Ewige Liebe', nicht ,ewige Seligkeit’ ist die Wesensbestimmung des Seins
bei Gott, und die Gesetze der Liebe sind unendlich reicher, vielfiltiger
und tiefer als die Gesetze der Seligkeit, geschweige denn die Gesetze der
Ruhe“®, Therese trostete Menschen, die mit ihr auf dem Weg waren, iiber
die bevorstehende Trennung hinweg, indem sie ihr Mit-Sein mit ihnen
~ mitten in der Anfechtung gegen den Glauben — unbekiimmert ins Jen-
seits verldngerte. Liebe kann nicht untitig sein, auch im Jenseits nicht.
Liebe bis zum duflersten, die sich sehnt, daf auch der Unsympathische,
der Mensch, der uns quilt oder Leid verursacht, in Ewigkeit von einer
erbarmenden Liebe bejaht und angenommen werden moge — das verstand
Therese unter Solidaritat.

Vielleicht braucht unsere Zeit, die, wie manche fiirchten, immer mehr
einer , Totalverwaltung der Welt“ (Horkheimer) zusteuert, und damit
sinnentleert wird, Menschen, die wie Therese darauf aufmerksam machen,
dafl der Mensch nicht allein von Brot und Perfektion leben kann. ,Die
Sehnsucht nach dem Absoluten . . . wird es vielleicht auch in der verwalte-
ten Welt geben. Denn, selbst dann, wenn alle materiellen Bedtirfnisse
befriedigt werden, die Tatsache bleibt, dafl der Mensch sterben muf}, und
vielleicht wird ihm, gerade weil seine materiellen Bediirfnisse befriedigt
werden, diese Tatsache dann in besonderer Weise bewuftt sein. Vielleicht
entsteht dann ... echte Solidaritdt unter den Menschen“®. Fiir diese
»Sehnsucht nach dem Absoluten” hat Therese gekdmpft, bis zuletzt, gegen
alle Entmutigung, gegen alle Zweifel. Im Angesicht der letzten ,grofien
Niederlage® hat sie ihre Hoffnung auf Gott und ihre Bejahung des Mit-
menschen bezeugt.

# H. U.v. Balthasar, Therese von Lisieux. Geschichte einer Sendung, 63.
22 Ebd. 63 {.
28 Max Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen, Hamburg, 19712, 88.





