
Stellvertretung und Solidarität bei Therese vonLisieux 
Zu ihrem hundertsten Geburtstag (geb. am 2.1.1873) 

Waltraud Herbstrith (Teresia a Matre Dei OCD), Köln* 

Der Tod Thereses von Lisieux am 30. September 1897 wurde von niemand 
registriert, außer von ihren Schwestern und Verwandten. Man unterhielt 
sich im Karmel darüber, was wohl die Priorin bei einer so jungen Schwester 
ins Totenbuch schreiben werde. Nun, für das Totenbuch war wirklich nicht 
viel zu verzeichnen: ein ganz gewöhnliches Ordens- und Christenleben lag 
vor, mit Licht- und Schattenseiten. Therese war dazu in einem Alter ge- 
storben, in dem andere ihr eigentliches Leben erst beginnen. 

Da man im Totenbrief, der an alle Klöster verschickt wurde, nichts Be- 
sonderes über sie sagen konnte, gab man ihr selbst das Wort. Und wie The- 
rese es vorausgesagt: Ihre bescheidenen Niederschriften hatten einen unge- 
ahnten Erfolg. 1923 wurde sie selig-, 1925 heiliggesprochen, 1927 zur Pa- 
tronin der Mission erklärt. Die Welle des Kitsches, die Thereses Verehrung 
und Lehre lange umgab, ist glücklicherweise verebbt. Geblieben sind ihr 
wahres Gesicht, ihr Lächeln unter Schmerzen, ohne Pose und Süßlichkeit, 
ihre Wahrhaftigkeit, Tapferkeit und ihr Humor, ihr treues Durchhalten im 
Alltag, in der Anfechtung des Glaubens und ihre Solidarität in der immer 
neuen Zuwendung zum Mitmenschen. 

Wenn Camus in •La Peste" von den Ordensleuten sagt: •Aber die Or- 
densbrüder haben keine Freunde. Sie haben alles auf Gott gestellt"1, dann 
korrigiert ihn Therese, wie längst vor ihr die große Teresa und andere. 
Wenn er die Christen von sich bekennen läßt: •Unsere Liebe war sicherlich 
immer noch vorhanden, bloß unbrauchbar, schwer zu tragen, reglos in uns, 
unfruchtbar wie das Verbrechen oder die Verdauung. Sie war nur noch eine 
Geduld ohne Zukunft und eine beharrliche Erwartung", dann war There- 
ses Liebe im Übermaß •brauchbar" und nach vorn, auf Zukunft gerichtet. 
Wenn der Christ Paneloux in •La Peste" freiwillig in einem Rettungs- 
kommando mitarbeitet •und fortan in absoluter Solidarität mit den andern 
(den Nichtglaubenden) den Weg des Menschen ins Exil"2 geht, um Zer- 
störung und Untergang aufzuhalten, dann tat Therese das gleiche. Auch 

* Der vorliegende Beitrag erscheint demnächst in dem Buch der Vf.: Therese von Lisieux - 
Anfechtung und Solidarität. Kaffke, Bergen-Enkheim, 1973. 
1 Leo Pollmann, Sartre und Camus. Literatur der Existenz, W. Kohlhammer Verlag, 
Stuttgart - Berlin - Köln - Mainz 19712, 216; ebenda die drei folgenden Zitate. 
s Ebd. S. 152. 



Stellvertretung und Solidarität bei Therese von Lisieux 451 

sie erlitt •die Solidarität mit den Menschen bis in die Erkenntnis der Ab- 
surdität des Lebens hinein", und auch ihr blieb nichts als •die Option für 
den nackten Glauben, für Tod und Kreuz". In dieser Wahl jedoch, in der 
sie ,nackt dem nackten Christus' folgte, sprach sie uns die Worte des Glau- 
bens zu: •Allons, allons!" ,Gehen wir! Vorwärts! Es ist noch nicht alles zu 
Ende.' Unsere Erde ist nicht der Absurdität, nicht blindem Zufall ausge- 
liefert. Hinter aller Nacht liegt ein Sinn verborgen, den wir gemeinsam 
suchen und finden müssen. 

•Nur wer zum Glück fähig ist, dem wird eigenes und fremdes Leid zum 
Schmerz. Wer lachen kann, kann auch weinen. Wer Hoffnung hat, wird 
fähig, die Welt auszuhalten und zu trauern ... Wo das Reich Gottes nahe 
ist, spürt man den Abgrund der Gottverlassenheit. Wo man lieben kann, 
weil man Liebe erfährt, kann man auch leiden, das Leiden annehmen und 
mit den Toten leben. Leben als Freude an der Befreiung, als Solidarität 
mit den Gebundenen, als Spiel im versöhnten Dasein und als Schmerz am 
unerlösten Dasein, demonstrieren das Ostergeschehen in der Welt"3. Die 
Fähigkeit zum Mitleiden, zur Hoffnung, sollte Therese von Lisieux schon 
früh aus der Erfahrung des Geliebtseins in der Familie erwachsen. Als 
Kind war sie gewohnt, auf gemeinsamen Spaziergängen den Armen Almo- 
sen geben zu dürfen. Das Phänomen des Todes hatte die Sechsjährige durch 
den frühen Heimgang der Mutter schon erlebt. Körperliche und seelische 
Not von Menschen, die am Rand der Gesellschaft ihr Dasein fristeten, 
sollte ihr an Bettlergestalten aufgehen. •Eines Tages", schreibt sie, •trafen 
wir einen, der sich mühsam an Krücken fortschleppte. Ich trat auf ihn zu, 
um ihm einen Sou zu geben, doch da er sich nicht arm genug fand, um Almo- 
sen anzunehmen, blickte er mich mit traurigem Lächeln an und wies das An- 
gebotene ab. Ich vermag nicht zu sagen, was in meinem Herzen vorging, ich 
halte ihn trösten, ihn erleichtern wollen; statt dessen dachte ich, ihn ver- 
letzt zu haben; offenbar erriet der arme Kranke meine Gedanken, denn ich 
sah, wie er sich umwandte und mir zulächelte ... Ich empfand für ihn ein 
großes Mitgefühl. Nun erinnerte ich mich, gehört zu haben, daß man am 
Tage der Ersten Kommunion alles erlangt, worum man bittet; dieser Ge- 
danke tröstete mich, und obwohl ich erst sechs Jahre alt war, sagte ich mir: 
,Am Tag meiner Erstkommunion werde ich für meinen Armen beten.' Fünf 
Jahre später löste ich mein Versprechen ein und hoffe, Gott habe das Gebet 
erhört, das er mir für eines seiner leidenden Glieder eingegeben hatte"4. 

* Jürgen Moltmann, Die ersten Freigelassenen der Schöpfung. Versuche über die Freude 
an der Freiheit und das Wohlgefallen am Spiel, München 19712, 37. 
4 Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographische Schriften, Johannes Verlag, Einsiedeln, 
1958, 33. 



Waltraud Herbstrith 452 

In diesem vom Hauch des Anfangs getragenen Erlebnis liegt wie in einem 
Samenkorn die Gestalt des Künftigen verborgen. Therese konnte damals 
nicht ahnen, was es heißt, ,mit den Toten zu leben', aber sie war fähig, 
Schmerz mit dem ,unerlösten Dasein' zu empfinden. Und sie war treu. Sie 
vergaß weder den Bettler noch ihr Versprechen. Sie spürte eine geheime 
Beziehung zwischen ihrer Geborgenheit und der Trostlosigkeit der Armut. 
Sie mußte etwas für den andern tun, sie blieb nicht beim Mitgefühl stehen. 
Dieses •Für" den andern wurde der Grundtenor ihres Lebens. Alles, was 
sich in ihrer Natur diesem •Für" widersetzte, mußte geopfert, gebrochen 
werden. Was Therese von sich verlangte, erwartete sie auch von andern. 
1894 schrieb sie ihrer Schwester Celine, um sie in ihrer Ordensberufung zu 
festigen: (Gott) •verlangt alles. Verweigern wir aber nur das Geringste, so 
erweist sich immer wieder, daß er uns zu sehr liebt, um nachzugeben. So- 
bald er sieht, daß wir ihn suchen, handelt er uns gegenüber, wie er es einst 
Abraham bewiesen hat... Jesus bricht jetzt Deine Natur, da er Dir Kreuz 
und Leid schickt. Je mehr ich nachdenke, desto mehr gewinne ich die Über- 
zeugung, daß Du eines Tages hierher kommen wirst"5. 

Nach der Heilung von der Krankheit der Skrupeln bestimmte die 14jäh- 
rige Therese das Verlangen, sich für andere einzusetzen. Jetzt ging es 
nicht mehr um das Mitgefühl eines Kinderherzens, sondern um einen Auf- 
trag, der ihr vom Geist Gottes gegeben war. Sie wollte etwas tun, für die 
andern da sein, •den Durst Jesu am Kreuz stillen", wie sie es nannte. Dies 
alles war Erkenntnis der Liebe, die nach Gleichgestaltung mit dem Herrn 
verlangte. Hierher gehört ihr Ringen um den Mörder Pranzini. Aus dem 
leidenschaftlichen Tun •für", bei dem sie noch die Gebende war, um •Jesus 
zu trösten", wurde im Karmel ein Entblößtwerden von allem, ein Armwer- 
den mit dem Gekreuzigten, ein Machtloswerden im durchgetragenen Leid, 
ein Einswerden mit Christus in seiner Stellvertretung für die Sünder. •Ce- 
line, nur durch das Leiden können Menschen zu Jesus geführt werden. Ist 
es daher verwunderlich, daß wir so reichlich damit bedacht sind?"6 Ihrer 
Cousine gesteht sie: •Ich wünsche, daß Gott jenen, die ich liebhabe, die un- 
vermeidlichen Leiden im Leben soweit wie möglich erspart und die Prü- 
fungen, die ihnen zugedacht sind, mir auferlegt werden, wenn es sein 
muß"7. Für Menschen •vom Schlag Thereses (war) Freude unerträglich ... 
solange ein anderer (litt)"8. •Der Winter ist das Leid, das unverstandene, 
verkannte und in den Augen der Menschen unnütze Leid, das aber in den 
Augen Jesu ... so fruchtbar und mächtig ist .. . Welch ein Geheimnis ... 

5 Briefe der Theresia Martin II, Kreuzring-Bücherei Bd. 4, Trier, 1955, 58. 
• Briefe der Theresia Martin I, Kreuzring-Bücherei Bd. 3, Trier, 19664, 147. 
7 Ebd. 152. 
8 H. U. von Balthasar, Therese von Lisieux. Geschichte einer Sendung, Köln 1950, 62. 



Stellvertretung und Solidarität bei Therese von Lisieux 453 

Jesus will nichts ohne uns tun. Der Schöpfer des Weltalls erwartet das 
Gebet einer armen kleinen Seele, um andere zu retten"9. 

Aus dieser Perspektive versteht man, daß Therese seit ihrem Karmelein- 
tritt nicht genug Worte fand, Leid und Prüfung zu preisen, ja im Leiden 
höchstes Glück zu sehen. Dies war nicht Perversion oder krankhafte Seelen- 
haltung, sondern die Überzeugung, daß Gott in Jesus Christus mit dem 
Schicksal dieser Welt solidarisch wurde. Gleich Paulus konnte Therese 
sprechen: •Viel lieber will ich stolz sein auf alles, was schwach ist an mir, 
damit sich die Kraft Christi auf mich niederläßt. Deswegen habe ich meine 
Freude an jeder Schwachheit, an Mißhandlungen und Nöten, an Verfol- 
gungen und Ängsten, die ich für Christus ertrage; denn wenn ich schwach 
bin, dann bin ich stark" (2 Kor 12, 9-10). Stellvertretung und Solidarität 
in der Freude sind leicht, wo aber Leid aufbricht, versagen die Jünger aller 
Zeiten. •Wie klein war die Zahl der treuen Freunde ... als er schwieg (Mk 
14, 61) vor seinen Richtern. 0 welch eine Melodie ist doch dieses Schwei- 
gen Jesu für meine Seele. Er will arm sein, damit wir ihm unsere Hilfs- 
bereitschaft beweisen können. Gleich einem Bettler streckt er uns seine 
Hand entgegen, damit er uns . . . zurufen kann: ,Kommt, ihr Gesegneten 
meines Vaters, denn ich war hungrig, und ihr habt mir zu essen gegeben; 
ich war durstig, und ihr habt mir zu trinken gegeben; ich wußte nicht, wo 
ich die Nacht zubringen sollte, und ihr habt mir Unterkunft gewährt; ich 
war im Gefängnis, und ihr habt mich unterstützt'" (Mt 25,34-36)10. 

Der Bettler in Thereses Kindheit hatte die Gestalt Christi angenommen, 
oder umgekehrt: Therese erkannte die Solidarität Jesu mit den Armen. 
Jesus hatte nicht nur etwas •für" die Armen getan, sich zur Menschheit her- 
abgeneigt. Er wurde wie ein Sklave, nahm Sklavenlos an und bekundete 
sein Mit-Sein mit den andern bis zur Kreuzigung zwischen zwei Verbre- 
chern. Therese wußte, daß diese Stellvertretung Jesu für die Sünder, in den 
Augen der •Welt", die nur das Ihrige sucht, Torheit war. Darum sprach sie 
vom •Wahnsinn der Liebe", die sich auf dieses Schicksal Jesu einläßt. 
•Man beurteilt die andern nach sich selbst, und da die Welt töricht ist, 
nimmt sie selbstverständlich an, wir seien ebenfalls so töricht. Schließlich 
sind wir nicht die ersten Toren. Das einzige Verbrechen, das Herodes Jesus 
vorwarf, war, er sei von Sinnen. Und ich denke wie er. Ja, es war Wahn- 
sinn, auf die Suche nach armen, sterblichen Menschen zu gehen ... Jesus 
war töricht... auf die Erde zu kommen, um die Sünder aufzusuchen, sie zu 
seinen Freunden, seinen Vertrauten, seinen Ebenbildern zu machen ... Nie 
vermögen wir das an Torheit zu vollbringen, was er für uns vollbracht hat. 

9 Aus einem Brief an C6line, Briefe der Theresia Martin I, 153 und 162. 
10 Briefe der Theresia Martin II, 21. 



Waltraud Herbstrith 454 

Unsere Handlungen verdienen diesen Namen nicht, denn sie sind nur sehr 
vernünftige Handlungen und bleiben weit hinter dem zurück, was unsere 
Liebe vollbringen möchte11. 

Das Für-die-andern-da-Sein wird zum Mit-den-andern-da-Sein. •Diet- 
rich Bonhoeffer", schreibt Moltmann, •hat die Formel (Für-Andere-Da- 
sein) verwendet, um das Geheimnis der Stellvertretung Christi und seines 
Todes für uns auszulegen. Das Für-Andere-Dasein ist auch das Geheimnis 
der Liebe in denen, die dem Mann aus Nazaret nachfolgen. Das Für-An- 
dere-Dasein ist die Grundstruktur der Kirche Christi, die stellvertretend 
für die Menschen eintritt und insbesondere jene vertritt, für die keiner 
sonst eintritt. Das Für-Andere-Dasein ist notwendig zur Befreiung und 
Erlösung des bedrückten und schuldig gewordenen menschlichen Lebens. 
Durch Liebe wird Freiheit konkret ausgebreitet... Aber das Für-Andere- 
Dasein ist nicht das Letzte, auch nicht das Ziel und noch nicht einmal die 
Freiheit selbst. Es ist der Weg, wenngleich der einzige Weg, der zum Mit- 
Anderen-Dasein führt. Daß Christus für uns gestorben ist, hat sein Ziel 
und seine Zukunft darin, daß er mit uns ist, wir mit ihm leben, lachen und 
herrschen werden. Das Für-Andere-Dasein in der stellvertretenden Liebe 
hat zum Ziel, einmal mit anderen in Freiheit da zu sein .. . Das Für-An- 
dere-Dasein ist die Weise der Erlösung des Lebens. Das Mit-Anderen-Da- 
sein ist die Form des erlösten, freien Lebens selbst. Darum sollte sich die 
Kirche selbst nicht nur als Mittel zum Zweck, als Kirche für die Welt, ver- 
stehen, sondern in sich selbst auch schon das freie, erlöste Mit-Anderen- 
Dasein demonstrieren, dem sie doch dienen will. . . Die Kirche hat in die- 
sem Sinne nicht nur Hilfsfunktionen für die Welt, die im Argen liegt, son- 
dern hat auch selbst schon einen demonstrativen Seinswert"12. 

Die Kirche ist die •Gemeinde der Freien", die die •Freude an dieser 
Freiheit" zeigen muß. Diese Freude erwuchs Therese aus der Kraft des 
Leidens, aus dem Leiden •für", vor allem jedoch aus dem Mit-den-andern- 
Leiden, damit auch sie Freude erfahren. Aus dem Verlangen, •die Sünder 
bekehren zu wollen", wurde das Sich-mit-den-Sündern-an-den-gleichen- 
Tisch-Setzen. Vier Monate vor ihrem Tod schrieb sie: •Herr ... ich bitte 
dich um Verzeihung für meine Brüder, (ich bin) bereit, das Brot der 
Schmerzen zu essen, solange du es willst. (Ich will mich) von diesem mit 
Bitternis beladenen Tisch, an dem die Sünder essen, nicht mehr erheben 
vor dem von dir bezeichneten Tag. Darf (ich) daher nicht auch in (meinem) 
Namen, im Namen (meiner) Brüder sprechen: ,Erbarme dich unser, Herr, 
denn wir sind arme Sünder' (Lk 18,13)? Herr, entlasse uns gerechtfer- 

11 Ebd. 63. 
12 Die ersten Freigelassenen der Schöpfung, 75 f. 



Stellvertretung und Solidarität bei Therese von Lisieux 455 

tigt"18. Aus dem •Ich für" wurde ein Wir. Das Nicht-mehr-an-Gott-glau- 
ben-Können machte Therese solidarisch mit denen, die in irgendeiner 
Form getrennt von Gott leben. Therese unterschied sich nicht mehr vom 
Sünder. Schon 1893 hatte sie die Stelle im Evangelium fasziniert, wo vom 
Hirten die Rede ist, der um eines verlorenen Schafes willen neunundneun- 
zig andere im Stich läßt und auf die Suche geht (Mt 18, 12): •Unser Hei- 
land will die .getreuen Schafe in der Wüste' lassen... Was das doch für 
mich bedeutet. Er ist ihrer gewiß. Sie können sich nicht mehr verirren, 
denn sie sind die Gefangenen der Liebe. Daher beraubt Jesus sie seiner 
fühlbaren Gegenwart, um den Sündern seine Tröstungen zuteil werden 
zu lassen. Wenn er sie auf den Höhen des Tabor weilen läßt, dann ge- 
schieht das nur für wenige Augenblicke. Der Ort seiner Ruhe sind meistens 
die Täler"14. Gleich Paulus wünschte Therese für die Sünder die Hölle zu 
erleiden; sie wollte unerkannt in einem Haus für gefallene Mädchen leben, 
•damit Gott auch dort geliebt werde". Gott nahm Therese beim Wort, er 
war sich ihrer •sicher". Durch den Zweifel an seiner Existenz ließ er sie 
in der Wüste stehen. Das Bild, das Therese 1893 in einem Brief an Celine 
gebrauchte, war harte Wirklichkeit: •Könnte ein kleines Kind, das sich 
ganz allein in einem Nachen auf dem Meer befindet - mitten in den stür- 
mischen Wellen - wissen, ob es in der Nähe des Hafens oder weit davon 
entfernt ist? Wenn sein Auge noch das Ufer erblickt, von dem es abgefah- 
ren ist, dann weiß es um den zurückgelegten Weg. Sieht es aber, wie das 
Land in die Ferne rückt, dann kann es seine Freude nicht mehr zügeln. 
Oh, ruft es aus, nun werde ich bald am Ende meiner Fahrt sein. Je weiter 
es sich aber vom Ufer entfernt, um so unermeßlicher erscheint auch der 
Ozean. Damit zerrinnt das Wissen des Kindes zu einem Nichts. Es weiß 
eben nicht mehr, wohin sein Schifflein steuert. Da es nicht mehr weiß, wie 
es das Steuer handhaben soll, bleibt ihm nichts anderes übrig, als sich trei- 
ben zu lassen und sein Segel dem Winde preiszugeben"15. 

Ist es nicht Thereses und unsere Chance, daß der Glaube auf tiefere 
Fundamente gelegt werden muß, als wir es bisher annahmen? Ist es nicht 
gut, wenn Brücken und Konventionen zusammenstürzen und wir ins Nichts 
blicken, um aus dem Getto der Selbstgerechtigkeit herauszufinden und den 
Bruder im andern Lager, um dessentwillen Jesus auch gekommen ist, bes- 
ser zu verstehen? •Therese sieht auf dem Grund der anderen Seele, tiefer 
als alles, was trübe ist und abstößt, das verborgene Antlitz des Erlösers, 
nicht reinlich trennbar vom Menschen, dem es innewohnt, so daß man jenes 

,s Selbstbiographische Schriften, 220. 
14 Briefe der Theresia Martin II, S. 14 f. 
15 Ebd. 19. 



Waltraud Herbstrith 45g 

lieben könnte, ohne diesen mitzulieben. Sie sieht dieses Antlitz wie ein- 
geprägt dem Schweißtuch, unzertrennbar von ihm, und sie muß notgedrun- 
gen das Ganze lieben"16. Dies ist Kreativität der Liebe, die sich •ausweitet 
zu den Dimensionen Christi"17. Gott im Nächsten lieben, ist keine Kon- 
struktion, sondern das •Ganze", in das sich Gott selbst eingelassen hat und 
mit dem er seit seiner Menschwerdung in Christus untrennbar verwoben 
und verbunden ist. In diesem Ganzen liegt wahre Solidarität, die einsteht 
für den andern, indem sie mit ihm liebt, leidet, Anfechtung erträgt und sich 
freut. 

In den Briefen, die Therese kurz vor ihrem Sterben ihren beiden Mis- 
sionaren schrieb, klingt dieses Mit-Sein wie eine immer wiederkehrende 
Melodie an: •Herr Abbe, Sie werden mich wohl sehr eigenartig finden: 
vielleicht bedauern Sie, eine Schwester zu haben, die den Anschein erweckt, 
sich der ewigen Ruhe zu erfreuen, und Sie hier allein arbeiten läßt. Aber, 
beruhigen Sie sich. Der einzige Wunsch, den ich hege, ist, den Willen Got- 
tes zu erfüllen ... Ich kenne die Zukunft nicht. Wenn aber Jesus meine 
Ahnungen Wirklichkeit werden läßt, verspreche ich Ihnen, auch im Him- 
mel Ihre Schwester zu bleiben. Weit entfernt, daß unsere Vereinigung 
dann aufhört, wird sie nur noch um so inniger. Dann gibt es keine Klausur 
mehr, keine Gitter, und meine Seele wird mit Ihnen in die fernsten Mis- 
sionsgebiete fliegen können"18. Dem gleichen Priester schreibt sie am 
13. Juli 1897: •Wahrscheinlicher ist, daß ich noch mehr tun werde (nach 
dem Sterben), als meinem Bruder zu schreiben ... Ich werde ihm ganz 
nahe sein, ich werde alles sehen, was ihm nötig ist, und ich werde Gott 
keine Ruhe lassen, bis er mir das gegeben hat, was ich haben will"19. Pater 
Roulland versichert sie: •Ich rechne bestimmt damit, im Himmel nicht 
untätig zu bleiben. Mein Wunsch ist es, noch für die Kirche und die Men- 
schen zu arbeiten ... Mein Bruder, Sie sehen, wenn ich das Schlachtfeld 
schon verlasse, so geschieht das nicht aus dem selbstsüchtigen Verlangen, 
mich auszuruhen. Der Gedanke der ewigen Seligkeit läßt mein Herz kaum 
aufjubeln. Seit langem schon ist das Leiden hienieden mein Himmel 
geworden. Ich erfasse es wirklich nur schlecht, wie ich mich in einem Lande 
akklimatisieren soll, wo nur Freude herrscht, ohne irgendeine Traurigkeit. 
Jesus muß meine Seele umgestalten und ihr die Fähigkeit verleihen, sich 
zu freuen, andernfalls kann ich die ewigen Reichtümer nicht ertragen"20. 

16 H. U. v. Balthasar, Therese von Lisieux, Gesdiidite einer Sendung, 149. 
17 Ebd. 
18 Briefe der Theresia Martin II, 127 f. 
» Ebd. 162. 
20 Ebd. 164. 



Stellvertretung und Solidarität bei Therese von Lisieux 457 

Therese hat ihre eigene Theologie über das künftige Leben. •Ohne es zu 
wissen, (schafft sie) einen neuen Begriff des Jenseits"21. Ihre Solidarität 
mit den Leidenden war so echt, so nahtlos, daß sie sich ein Jenseits zur 
persönlichen Befriedigung, ein Dasein ohne Trauer nicht vorstellen konnte. 
Nicht Seligkeit, Ruhe, die seit Augustinus und Thomas gängigen Begriffe 
für Jenseits, waren für sie entscheidend, sondern •schöpferische Liebe". 
•Therese (ließ) sich auch in ihren elementarsten christlichen Anschauungen 
durch keine allgemein geläufigen Sätze beeinflussen und irremachen . . . 
Obwohl sie alle Freude, die Gott ihr schenken wird ... annehmen wird, 
strebt sie von sich aus nicht nach Seligkeit, sondern einzig nach Liebe. 
,Ewige Liebe', nicht ,ewige Seligkeit' ist die Wesensbestimmung des Seins 
bei Gott, und die Gesetze der Liebe sind unendlich reicher, vielfältiger 
und tiefer als die Gesetze der Seligkeit, geschweige denn die Gesetze der 
Ruhe"22. Therese tröstete Menschen, die mit ihr auf dem Weg waren, über 
die bevorstehende Trennung hinweg, indem sie ihr Mit-Sein mit ihnen 
- mitten in der Anfechtung gegen den Glauben - unbekümmert ins Jen- 
seits verlängerte. Liebe kann nicht untätig sein, auch im Jenseits nicht. 
Liebe bis zum äußersten, die sich sehnt, daß auch der Unsympathische, 
der Mensch, der uns quält oder Leid verursacht, in Ewigkeit von einer 
erbarmenden Liebe bejaht und angenommen werden möge - das verstand 
Therese unter Solidarität. 

Vielleicht braucht unsere Zeit, die, wie manche fürchten, immer mehr 
einer •TotalVerwaltung der Welt" (Horkheimer) zusteuert, und damit 
sinnentleert wird, Menschen, die wie Therese darauf aufmerksam machen, 
daß der Mensch nicht allein von Brot und Perfektion leben kann. •Die 
Sehnsucht nach dem Absoluten . .. wird es vielleicht auch in der verwalte- 
ten Welt geben. Denn, selbst dann, wenn alle materiellen Bedürfnisse 
befriedigt werden, die Tatsache bleibt, daß der Mensch sterben muß, und 
vielleicht wird ihm, gerade weil seine materiellen Bedürfnisse befriedigt 
werden, diese Tatsache dann in besonderer Weise bewußt sein. Vielleicht 
entsteht dann . . . echte Solidarität unter den Menschen"23. Für diese 
•Sehnsucht nach dem Absoluten" hat Therese gekämpft, bis zuletzt, gegen 
alle Entmutigung, gegen alle Zweifel. Im Angesicht der letzten •großen 
Niederlage" hat sie ihre Hoffnung auf Gott und ihre Bejahung des Mit- 
menschen bezeugt. 

21 H. U. v. Balthasar, Therese von Lisieux. Geschichte einer Sendung, 63. 
22 Ebd. 63 f. 
28 Max Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen, Hamburg, 19712, 88. 




