
Aus dem Leben der Kirche 463 

Zunächst: Man hat mir gesagt, mein Urteil sei rein negativ. Ich habe aber 
deutlich präzisiert, daß es sich nicht um eine universelle Krise handle. Ich habe 
unterstrichen, daß sie hauptsächlich die westlichen Länder berühre. Ich hätte 
hinzufügen sollen, daß selbst in diesen Ländern keineswegs alle Gemeinschaften 
davon betroffen sind. Es gibt blühende kontemplative Orden. In einer Anzahl 
von Gemeinschaften vollzieht sich eine Erneuerung gemäß den Weisungen des 
Konzils und der apostolischen Ermahnung •Evangelica Testificatio", die verhei- 
ßungsvoll ist. Das hebt aber nichts von dem auf, was ich im übrigen gesagt habe; 
es stellt nur eine notwendige Ergänzung dar und das zu sagen ist einfach eine 
Sache der Gerechtigkeit. 

Zweitens: Man hat mir gesagt, die Lösung, die ich verkündete, dort, wo es 
tiefe Spaltungen gäbe, bedeutete die Trennung der Kommunitäten. Es ist mög- 
lich, daß es Fälle gibt, in denen man verpflichtet ist, diese Eventualität ins Auge 
zu fassen. Aber ich habe genau präzisiert, daß es sich dann um eine äußerste 
Lösung handle. Zunächst muß alles getan werden, um die Einheit zu bewahren. 
In diesem Punkt stehe ich in keinster Weise im Gegensatz zu den Ordensgenerä- 
len, wie gewisse Leute es wahrhaben wollten. Die Einheit ist eine Sache von zu 
hohem Wert, als daß sie ohne schwerwiegenden Grund in Frage gestellt werden 
dürfte. 

Schließlich möchte ich noch einmal aussprechen, was ich zum Schluß meiner 
Intervention gesagt habe und was zu wiederholen ich nie aufgehört habe, nämlich 
meine Überzeugung wissen zu lassen, daß das Ordensleben aktueller denn je ist 
in einer Welt, der es vor allem am Geist des Lobes und der Anbetung fehlt. 

Die geistlichen Gemeinschaften 

auf der Synode der deutschen Bistümer 

1. Im Januar 1973 findet die dritte Vollversammlung der Gemeinsamen Synode 
der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland statt. Auf ihr steht unter ande- 
rem eine Vorlage über die Orden und andere geistliche Gemeinschaften, ihren 
Auftrag und ihre pastoralen Dienste heute zur Debatte. Sie wurde von der Sach- 
kommission VII mit dem Themenbereich •Charismen, Ämter und Dienste" erar- 
beitet und hat einen harten Weg hinter sich. Wahrscheinlich läge sie heute noch 
nicht auf dem Tisch, wenn die beiden Arbeitsgruppen der Kommission über den 
priesterlichen Dienst sowie über die Dienste der Laien in der Gemeinde schneller 
vorangekommen wären. Im ersten Themenvorschlag vom Herbst 1969 noch sehr 
blaß und ohne rechten Ort unter dem vagen Titel •Christliche Lebensgestaltung" 



Aus dem Leben der Kirche 464 

aufgeführt, hat die Vorlage erst im endgültigen Themenkatalog die ihr gemäße 
Sachkommission gefunden und dadurch eine stark pastorale Ausrichtung erfah- 
ren, die es nahelegten, die geistlichen Gemeinschaften unter das Grundwort von 
Auftrag und Dienst zu stellen. Bei der Verschiedenheit der zu behandelnden Ge- 
meinschaften und der Pluralität, ja oft Gegensätzlichkeit der Meinungen hinsicht- 
lich Inhalt und Sprache kam es bisweilen zu Auseinandersetzungen, die viel Ge- 
duld und die Bereitschaft, aufeinander zu hören, verlangten. Wenn die Vorlage 
nach immer neuen Überarbeitungen von der Gesamtkommission schließlich ein- 
stimmig angenommen wurde, mag das als ein Zeichen dafür gelten, daß man der 
Meinung war, zu einem relativen Optimum gekommen zu sein, das mit gutem Ge- 
wissen dem Plenum der Synode vorgelegt werden kann. Sie gehört zu den 17 Voll- 
vorlagen, die auf der Synode selbst zur Diskussion gestellt werden. 

2. Die Unsicherheit darüber, wo und wie man die geistlichen Gemeinschaften im 
Gesamtkonzept der Synode unterbringen solle, ist nicht von ungefähr. Sie ist von 
der Sache her gegeben und tritt in Deutschland sogar noch schärfer als anderswo 
hervor. Schon auf dem Konzil wurde darüber gestritten, in welcher Reihenfolge 
die sogenannten kirchlichen Stände: der Klerus, die Ordensleute und die Laien in 
der Kirchenkonstitution aufgezählt und behandelt werden sollten. Einerseits sind 
Kleriker und Laien aufeinander bezogen, einander zugeordnet, anderseits - nach 
altkirchlicher Überlieferung von den Zwei Wegen, dem der (Evangelischen) Räte 
und dem der Gebote- Christen des Rätestandes und Weltchristen. Ein Drittes gibt 
es in den beiden traditionellen Bezugspaaren nicht. Die Rücksicht aber, die hier 
wie dort ein Aufeinanderbezogensein herstellt, ist jeweils sehr verschieden, im 
einen Fall das Gegenüber von Amt und Nicht-Amt, im anderen das Gegenüber 
von besonderer Berufung und allgemeinem Christenstand. Wir wissen heute deut- 
licher als früher, daß in beiden Fällen das •Gegenüber" tiefer gesehen ein •Mit- 
einander", ja eine grundlegende Einheit der jeweiligen Bezugspaare voraussetzt. 
Das besondere Priestertum ist bei aller qualitativen, nicht nur gradweisen Unter- 
scheidung vom Priestertum aller Gläubigen doch im gemeinsamen Priestertum 
verwurzelt, und ebenso ist die besondere Berufung der Christen des Rätestandes 
immer auf der Linie der Berufung aller Gläubigen zur Heiligkeit zu sehen. 

Von hier her ist der Ort, an dem der Rätestand auf der Synode behandelt wer- 
den mußte, die charismatische oder geistliche Dimension der Kirche, in der alles 
christliche Leben verwurzelt ist, in der aber den geistlichen Gemeinschaften ein be- 
sonderer Auftrag zukommt, ein geistlicher Auftrag. Wie dieser Auftrag konkret 
aussieht und worin er greifbar wird, glaubte man bisher ziemlich genau zu wissen; 
er wurde vor allem in Gebet, Kult und Streben nach Heiligkeit gesehen, darüber 
hinaus in der geistlichen Unterweisung und Führung, im geistlichen Gespräch, in 
der Hinführung zu Gott und den übernatürlichen Wirklichkeiten, insbesondere im 
Hinweis auf die Letzten Dinge, sowie im geistlichen Beistand dort, wo der Mit- 
mensch von den Dunkelheiten des Lebens und von der eigenen Armseligkeit be- 
droht wird. Was sonst noch von den geistlichen Gemeinschaften, vor allem den 
Orden, getan wurde: in Schule, Krankenpflege und Sozialarbeit, um nur die drei 
klassischen Bereiche klösterlicher Wirksamkeit im Dienst der Nächstenliebe zu 



Aus dem Leben der Kirche 465 

nennen, und sogar die Glaubensverkündigung kam nach allgemeiner Auffassung 
zum eigentlichen Ziel geistlicher Berufung hinzu; es war sekundär und galt dar- 
um nur in dem Maße für statthaft, als durch deren Übernahme das geistliche Ziel 
des Rätestandes nicht gefährdet würde. 

Wir können heute Geistliches im strengen Sinn und Nicht-Unmittelbar-Geist- 
liches wie die Werke der Nächstenliebe und sogar Weltliches (das hier positiv, im 
Sinn der von Gott geschaffenen Welt und ihrer Aufgaben zu verstehen ist) nicht 
mehr so scharf voneinander trennen, wie es bisher in der Frömmigkeitsüberliefe- 
rung der Kirche geschah. Wie im tiefsten alle Christen, nicht nur die Priester, 
•Geistliche" genannt werden können, weil sie es von ihrer Tauf gnade her sind und 
darum im Alltag des Lebens sein sollten, so kann und muß auch alles, was dem 
Christen in dieser Welt aufgegeben ist, in welchem Stand immer er lebt, geistli- 
cher Dienst sein, im Geist und aus dem Geist getan werden. Die Grenzen zwischen 
den verschiedenen Diensten sind für uns ebenso wie die Grenzen zwischen den 
kirchlichen Ständen durchlässiger geworden. 

Aus dieser Sicht heraus war es theologisch richtig und pastoral klug, im Konzept 
der Synode die Orden und Säkularinstitute dem priesterlichen Dienst wie den 
Diensten der Laien in der Kirche beizuordnen, wie es in der Sachkommission VII 
•Charismen, Dienste und Ämter" geschehen ist; die drei Stichworte sind in ihrer 
gegenseitigen Bezogenheit, ja auf Einheit hin zu sehen. Für die Orden und Säku- 
larinstitute bedeutet das, daß sie ihre spezifische geistliche Berufung in das Ganze 
der Dienste in der Kirche einzubringen haben, sich aber auch ihrerseits von den 
Diensten der anderen in der Kirche inspirieren lassen müssen. Sie sollen einerseits, 
wie es im Prioritätenvorschlag zum Themenkatalog der Sachkommission VII heißt 
(•Synode", 1/1971, S. 14), in das Pastoralkonzept der Diözesen integriert (was 
nicht bedeutet: vereinnahmt) werden - letzteres hätte den Verlust ihrer spezifi- 
schen Berufung zur Folge -, anderseits in besonderer Weise mit dafür sorgen, daß 
eben dieses Konzept im Geist und aus dem Geist, also charismatisch verwirklicht 
werde. 

Es scheint mir von Bedeutung, daß dieser Zusammenhang gerade auf einer 
deutschen Synode gesehen wurde. Das spirituelle und charismatische Moment der 
Pastoral, das für deren Wirkkraft entscheidend ist, droht bei uns Deutschen vom 
Organisationstalent und von der Neigung zur Perfektion erstickt zu werden. Auf 
jeden Fall äußert es sich nicht so selbstverständlich und ohne Scheu, wie das in ro- 
manischen, aber auch in einigen angelsächsischen Ländern zu beobachten ist. Er- 
schwerend für die Entfaltung und Auswirkung des Spirituellen und Charismati- 
schen wirkt sich bei uns auch der Hang zum Theoretisieren und zur Grundsatz- 
diskussion aus - die Diskussionen in der Synodenkommission VII lieferten dafür 
ein anschauliches Beispiel. Wir haben in Deutschland eine ganze Reihe von theo- 
logisch vorzüglichen Abhandlungen über die Charismen. Aber der Weg von der 
Einsicht zum konkreten Handeln scheint bei uns nicht so kurz zu sein wie bei ande- 
ren Völkern, bei denen oft spontaner und instinktsicherer als bei uns gehandelt 
wird, auch wenn theoretisch noch nicht alles ganz klar ist. Das mag zwar seine 
eigenen Gefahren mit sich bringen, hat aber zweifelsohne auch große Vorteile. 



Aus dem Leben der Kirche 466 

Hier hätten die Orden und Säkularinstitute in der deutschen Kirche jeweils auf- 
grund ihrer besonderen Berufung, ihres besonderen Charismas eine wichtige Auf- 
gabe zu erfüllen. Werden sie dieser Aufgabe gerecht? 

Wenn man die Frage so ausdrücklich stellt, wird man nachdenklich. Was die 
Orden angeht, so sind sie bei uns dem christlichen Volk in seiner Gesamtheit, sei- 
nem Leben und seinen Anliegen, nicht so eng verbunden, haben sie mit den enga- 
gierten christlichen Gruppen keinen solchen Kontakt wie oft in anderen Ländern. 
Sie leben etwas isoliert, sind - wenigstens bisher - mehr auf Trennung oder Di- 
stanz als auf Gemeinsamkeit bedacht. Das wirkt sich in ihrer augenblicklichen Krise, 
die bei manchen Gemeinschaften bis an die Wurzeln ihrer Existenz geht, doppelt 
nachteilig aus. Man rechnet beim gegenwärtigen Erneuerungsprozeß der Kirche 
kaum mehr mit ihnen, wie die Synodenvorlage zu Recht bemerkt - wohl mit ein- 
einzelnen Ordensleuten, aber nicht mehr mit den Gemeinschaften als solchen. Es 
mußte darum ein besonderes Anliegen der Synode sein, Hinweise und Hilfen da- 
für zu geben, daß die Orden ihren spezifischen Auftrag wieder klarer erkennen 
und ihn bejahen, und wie ihr Dienst stärker in die übrigen Dienste in der Kirche 
integriert werden kann. Die Orden müssen bei uns mehr, als es bisher der Fall 
war, mitten im Gottesvolk ihren Platz haben, was von den Gläubigen und allen 
Gruppen in der Kirche verlangt, daß sie die Orden als sich zugehörig und in ihrem 
Kern (nicht unbedingt in ihrer gegenwärtigen Gestalt) als unentbehrlich für die 
Kirche betrachten. Hier wären Maßnahmen zu überlegen, wie auf beiden Seiten 
an einer Bewußtseinsbildung gearbeitet werden kann. 

Was die Säkularinstitute betrifft, so gibt es deren an sich genug in Deutschland. 
Dennoch haben sie bei uns, von einigen Ausnahmen abgesehen, nicht jenen Boden 
zum Wachstum und zur Entfaltung gefunden wie vielfach anderswo; und ihre 
relativ geringe Ausstrahlungskraft liegt wohl nicht nur an der von ihnen gewoll- 
ten Anonymität. Hier war es das Anliegen der Synode, auf diese neuere Möglich- 
keit eines Lebens nach den Evangelischen Räten aufmerksam zu machen und den 
betreffenden Gemeinschaften wenigstens die eine oder andere Anregung zu geben, 
wie sie ihre apostolische Zielsetzung in der gegenwärtigen Situation fruchtbar ma- 
chen können. 

3. Nun sind aber in den letzten Jahrzehnten noch andere geistliche Gemeinschaf- 
ten in der Kirche entstanden, die nicht zum Stand der Räte zählen, deren Mitglie- 
der sich also nicht so strikt an die drei Evangelischen Räte binden. Man begegnet 
ihnen auch bei uns; sie gewinnen im religiösen und apostolischen Leben unserer 
Kirche eine immer größere Bedeutung. Fast alle haben sie außerhalb Deutschlands 
ihren Ursprung und werden noch immer von dort inspiriert: die Gruppen aus der 
Familie von Charles de Foucauld, die Focolarini, die Ehegruppen Unserer Lie- 
ben Frau (Equipes Notre Dame), die Auxiliaires u. a. Ein Experiment wie das der 
Münchener Integrierten Gemeinde ist in Deutschland fast eine Ausnahme; sie 
dürfte sich darum schwertun, der Gefahr einer Isolierung zu entgehen; ähnlich 
gelagerte Versuche, mit denen man Kontakt aufnehmen könnte, gibt es wenig. 
(Auf ähnliche geistliche Neuaufbrüche im evangelischen Raum sei nur hingewie- 
sen.) 



Aus dem Leben der Kirche 467 

Auch hier hat ein Integrationsprozeß stattzufinden, auf den verschiedenen 
Ebenen. Man wird miteinander Kontakt aufnehmen müssen. Die Synodenvorlage 
sucht diesen Prozeß einzuleiten, indem sie die genannten Gruppen mit in ihr 
geistliches und apostolisches Konzept einbezieht. Doch da erhebt sich die Frage: 
Können überhaupt diese Gruppen, die zwar in einem evangelischen Radikalismus 
ihren Ursprung haben, aber auch Verheiratete in ihre Reihen aufnehmen oder 
sogar nur aus solchen bestehen, zusammen mit den Orden und Säkularinstituten 
auf einen Nenner gebracht werden? Werden damit nicht notwendige Grenzen 
verwischt, die klassischen Evangelischen Räte von Ehelosigkeit, Armut und Gehor- 
sam in ihrer Bedeutung für das Leben des einzelnen wie der Kirche und als beson- 
dere Gnadengaben des Geistes verdunkelt? Gewiß, diese Gefahr besteht. Das ist 
nicht zu leugnen. Aber wir deuteten oben schon einmal an, daß sich die traditio- 
nelle Lehre von den Zwei Wegen, dem der Gebote und dem der Räte, nur noch 
mit wichtigen Unterscheidungen aufrechterhalten lasse. Jedes christliche Leben, 
das ein solches sein will, weiß sich vom Geist der Bergpredigt und ihrer Selig- 
preisungen, vom Geist der ratenden, lockenden und gekreuzigten Liebe gefordert. 
Gebot und Rat (so wie er theologisch einzig verstanden werden kann) sind von- 
einander nicht zu trennen. Es gibt viele Räte - sie sind nicht auf die genannten 
drei beschränkt -, so viele, als es Gnadenangebote und Rufe in die Nachfolge in 
den verschiedenen Situationen des Lebens gibt. Ein Gebot wiederum kann christ- 
lich immer nur im Geist des Rates erfüllt werden. Das Gesetz des Evangeliums 
besagt mehr als eine allgemein gültige sittliche Norm und Verpflichtung, die ein 
unverbogenes Gewissen als solche erkennt; es ist ein Gesetz der Freiheit von aller 
Ichbezogenheit und Versklavung, ein Gesetz der zu sich selbst gekommenen Liebe. 
Alle Christen unterstehen dem evangelischen •Gesetz" des •Rates". 

Aus einer solchen Sicht heraus galt es darum, in den Aussagen der Synode über 
sehr unterschiedliche geistliche Gemeinschaften beides miteinander zu verbinden: 
einerseits das ihnen allen Gemeinsame herauszustellen und anderseits dennoch 
das Besondere des Standes der drei Evangelischen Räte zu wahren. Die Vorlage 
hat es versucht. Das allen Gemeinsame sieht sie in einer frei gewählten, ständigen, 
am Evangelium, d. h. an Christi Person und Botschaft orientierten Lebensform, 
in der man sich in lebenswichtigen Bereichen und Dingen vom Geist des Rates aus 
Gängigem und Gewohntem herausführen läßt, eine Lebensform, die ohne den 
Gott der Verheißung von vorneherein unrentabel, töricht oder sogar sinnlos wäre. 
Das Besondere des Standes der Räte sieht sie darin, daß das, was alle geistlichen 
Gemeinschaften sollen und wollen, nämlich Jüngergemeinde in der Nachfolge des 
gekreuzigten Herrn zu sein, durch die verbindliche Verpflichtung auf ein Leben in 
Ehelosigkeit, Armut und Gehorsam am eindeutigsten zum Ausdruck kommt, weil 
die darin angesprochenen drei Bereiche das Ganze des menschlichen Lebens, den 
ganzen Menschen, seine Ganzhingabe verdeutlichen. Dabei handelt es sich aber 
nicht um einen nur äußerlich greifbaren Hinweis auf etwas an sich Unsichtbares, 
das diese Welt und ihre Ziele übersteigt. Vielmehr eröffnen Ehelosigkeit, Armut 
und Gehorsam, um Jesu und des Evangeliums willen erwählt, indem sie gnaden- 
haft teilhaben an dem vom Tod gezeichneten Schicksal, zu dem Jesus sich frei 



Aus dem Leben der Kirche 468 

entschieden hat, Wege in die Freiheit der zu sich selbst gekommenen Liebe, nicht 
nur zu Gott, sondern - nicht zu trennen davon - zur heilsbedürftigen Welt und 
zu allen Menschen. 

Die Synodenvorlage sieht also die geistlichen Gemeinschaften zunächst alle auf 
der gleichen Linie. Sie sind nur hinsichtlich der je größeren Ausdrücklich- und 
Eindeutigmachung des gleichen Ideals voneinander unterschieden. Aber eben die 
Weise der Ausdrücklich- und Eindeutigmachung eines nur im Glauben zu erfas- 
senden Ideals kann als solche für den Berufenen zugleich eine je größere gnaden- 
hafte Hilfe zur Realisierung des Glaubens selbst sein. Bei genauerem Zusehen 
wird man feststellen, daß beide Teile in nicht wenigen Punkten sich ergänzen und 
miteinander korrespondieren. 

4. Wer ist nun der Adressat der Vorlage? An wen wendet sie sich? Zunächst 
natürlich an die geistlichen Gemeinschaften, über die die Vorlage handelt, dann 
aber auch an die Gemeinden, die ganze Kirche, alle Christen. Das geschieht 
getrennt, in zwei gesonderten Teilen, so daß man immer weiß, wer unmittelbar 
angesprochen wird. 

a) Zuerst das Wort an die geistlichen Gemeinschaften. Es nimmt den weitaus 
größten Teil der Vorlage ein. Das hängt mit der Krise zusammen, in der sich die 
meisten dieser Gemeinschaften, nämlich die Orden, befinden. Gerade diese bedür- 
fen einer Klärung, eines Zuspruchs und einer Wegweisung. Ihr Ideal, das Ideal 
der Evangelischen Räte, das der Sache nach von Anfang an das Ordensleben 
wesentlich geprägt hat, wird bestätigt. Das soll den Ordensleuten eine Hilfe sein, 
gerade in ihrer gegenwärtigen Situation des Ringens und Suchens wieder stärker 
an den Sinn und den Wert ihrer Berufung zu glauben. 

Das Grundanliegen dieses Teiles (A) der Vorlage besteht darin, einmal das un- 
aufgebbare Wesen, den unbedingten Kern, den Existenzgrund, den Grundauftrag 
der geistlichen Gemeinschaften herauszustellen - sie liegen im Geistlichen, in 
einer vom Geist gewirkten Berufung und einem vom Geist getragenen Dienst -, 
zugleich aber zu betonen, daß diese Berufung, dieser Auftrag nicht auf einen 
sakralen Sonderbereich, auf Gebet und Kult und inneres Leben beschränkt blei- 
ben dürfen, sondern ihre Ganzheit und Echtheit in konkreten Diensten für die 
Mitmenschen, mitten im Gottesvolk, ja in der Welt zu erweisen haben. •Geist- 
liches" und •Weltliches" müssen zu einer immer neu anzustrebenden Einheit 
werden aus dem Grundauftrag und in den konkreten Diensten. Das gilt auch für 
die monastischen und streng beschaulichen Orden. Auch sie haben Verantwortung 
für ihre Mitmenschen und für die Welt. Ihr Leben ist daher Dienst. Zuerst und 
zuletzt geschieht dieser Dienst - stellvertretend für alle - vor Gott. Dem Gott 
Jesu Christi kann aber niemand dienen, ohne auch für die Menschen dazusein. 
Das bedeutet, daß auch der Dienst dieser Orden, aufs Ganze der Gemeinschaft 
gesehen, sich nicht nur im Verborgenen abspielen darf, so sehr die Verborgenheit 
ihnen eigen und notwendig ist, sondern auch sichtbar und erfahrbar werden muß. 
Das geschieht etwa in einem Gottesdienst, an dem Menschen von heute aktiv teil- 
nehmen können, im öffentlichen Gebet, in das auch Außenstehende sich einbezo- 
gen wissen können, in einem Gebet nämlich, das sie dort abholt, wo sie leben und 



Aus dem Leben der Kirche 469 

das sie in ihrer Weise verstehen, was nicht unbedingt und in allen Fällen die 
Muttersprache verlangt. Wenn die Benediktusregel in der Gastfreundschaft einen 
der monastischen Berufung wesentlichen Christusdienst an den Mitmenschen, den 
Brüdern im Herrn, sieht, dann ergeben sich daraus - auch für Nonnen - vielerlei 
Möglichkeiten, für andere dazusein und ihnen an der eigenen Berufung Anteil 
zu geben. Hier gilt es noch manche traditionelle Schranken zu überschreiten, ohne 
daß gleich alle Türen geöffnet werden und der spezifische, unersetzliche Auftrag 
der Beschaulichen verlorengehen müßte. In der Vorlage ist einiges dazu gesagt. 

Am leichtesten war es, über die konkreten Dienste der sogenannten aposto- 
lischen und tätigen Ordensgemeinschaften etwas zu sagen. Es geschieht unter einer 
dreifachen Rücksicht: 1. Überprüfung der bisherigen Ziele, Dienste und Werke, 
2. Neue Möglichkeiten pastoraler Wirksamkeit, und 3. Dienste, die der Einheit 
in der Kirche und unter den Kirchen, ja unter den Menschen überhaupt gelten. 
Die hier gegebenen Anregungen und Anstöße betreffen nicht alle Gemeinschaf- 
ten in gleicher Weise. Sie wenden sich meist an ausdrücklich genannte Zielgrup- 
pen. Außerdem kann es sich dabei, wie in der ganzen Vorlage, der beschränkten 
Aussagemöglichkeit der Synode einer Teilkirche entsprechend, nicht um Anord- 
nungen, sondern nur um Empfehlungen handeln, die zum Nachdenken zwingen 
wollen und Hinweise geben für das, was die Christen von heute von den geist- 
lichen Gemeinschaften, insbesondere den Orden, erwarten und was die gegen- 
wärtige Situation in Kirche und Gesellschaft ihnen abverlangt. - Das im einzelnen 
zu sagen, erwies sich für die Säkularinstitute wegen der Besonderheit ihrer Le- 
bensform als schwierig. Dennoch werden auch hier einige Anregungen gegeben, 
die einen weiten Spielraum für die schöpferische Phantasie, für Kreativität, wie 
man heute gern sagt, eröffnen. 

Das Schlußwort an die geistlichen Gemeinschaften spricht dann von den Vor- 
aussetzungen, die es bei ihnen: in ihren Kommuni täten, für ihre Lebensweise, ihren 
Ausbildungsweg usw. zu schaffen gilt, wollen sie ihrem Grundauftrag und ihren 
konkreten Diensten, wie sie in der Vorlage aufgeführt worden sind, gerecht wer- 
den. Hier ist die Rede von der Hinführung zu humaner Bildung und Reifung, 
über deren Mangel in vielen Gemeinschaften geklagt wird; von der Befähigung 
zu Kommunikation, Gespräch und menschlicher Hilfeleistung, deren Kunst sich 
gerade heute nicht von selbst versteht; von der Pflicht zu stärkerer und umfassen- 
derer Information in den und für die Gemeinschaften und endlich von der Wand- 
lung des Leitungs- und Führungsstils, vor allem in den Orden. 

Ein umfangreiches Konzept, das bei der Fülle von Anstößen zum konkreten 
Handeln hier und da in ängstlichen Kreisen schon den Vorwurf der Überforde- 
rung, ja eines Funktionalismus zum Nachteil des geistlichen Lebens laut werden 
ließ. Wer aber das Ganze im Auge behält: das gegenseitige Sich-Bedingen und 
-Durchdringen von geistlichem Grundauftrag und konkreten Arbeiten, wer im 
Auge behält, daß nicht alles für alle gesagt ist, kann diesen Vorwurf nicht teilen. 
Die Vorlage ist nach der Absicht der Kommission als Werkpapier anzusehen, als 
ein Instrument, mit dem man in den einzelnen Gemeinschaften, in gemeinsamen 
Gesprächen und Überlegungen, arbeiten kann und freilich auch muß. 



Aus dem Leben der Kirche 470 

b) Im letzten Hauptteil, der wesentlich kürzer, aber nicht weniger bedeutsam ist, 
werden die Gemeinden, die Gesamtkirche, alle Gläubigen, Priester und Laien, 
Einzelne und Gruppen angesprochen. Sie werden daran erinnert, daß es nur dann 
gelingt, die geistlichen Gemeinschaften, insbesondere die Orden, wieder mehr 
in die Mitte des Gottesvolkes zu holen, deren Dienst wieder stärker in den Ge- 
samtdienst der Kirche zu integrieren, wenn sie diese Gemeinschaften als für das 
Leben der Kirche und auch ihr eigenes wichtig voll bejahen und darum im ein- 
zelnen ihre Verantwortlichkeiten wahrnehmen: in Kontakten verschiedenster Art 
und auf verschiedenen Ebenen, in geistiger, geistlicher und materieller Hilfe- 
leistung, in der Zusammenarbeit, wo gemeinsame Aufgaben gegeben sind, und 
nicht zuletzt in der Weckung und Förderung von geistlichen Berufen. Auch in 
dieser Krisenzeit der Orden darf die Bereitschaft nicht erlahmen, einer eindeu- 
tigen, von Gott kommenden Berufung die Wege zu ebnen. 
5. Fragen wir zum Schluß noch: Was erwartet man sich von der Vorlage? Zu- 
nächst gewiß keine spektakulären Dinge. Ein Papier entfacht noch keine geist- 
liche Bewegung. Dennoch kann es Impulse geben, zum Nachdenken zwingen, An- 
laß zum Gespräch innerhalb und außerhalb der geistlichen Gemeinschaften wer- 
den, wegen der größeren Konkretheit der Vorlage vielleicht sogar mehr, als es bei 
den Konzilstexten in den Aussagen über das Ordensleben der Fall war. Ob in den 
Männerorden in gleichem Maße wie in den Frauengemeinschaften? Daran kann 
man zweifeln. Die Krise ist dort radikaler und auch komplexer. Auf jeden Fall: 
Patentlösungen kann die Vorlage in der Situation, in der sich zur Zeit die Kirche 
und viele geistliche Gemeinschaften befinden, nicht bieten. Wohl aber kann sie neue 
Zuversicht geben, den Glauben an die Berufung zum Rätestand beleben und stär- 
ken, Mut machen, im Glauben und in der Hoffnung auf Gottes Verheißung den 
Weg in die offene Zukunft zu gehen. Eine Erneuerung jener geistlichen Gemein- 
schaften, die heute in einer Krise stehen, wird nicht von oben, durch Anordnungen 
und Deklarationen, erfolgen, sondern von unten ausgehen müssen, von kleinen, 
lebendigen Zellen, die ihre Kraft aus dem Evangelium schöpfen. Den Erfolg aber 
gibt letztlich Gott allein, sein Geist. Das haben alle Umbruch- und Reformzeiten 
gezeigt. Und eine solche Zeit ist die heutige. 

Friedrich Wulf SJ 




