Aus dem Leben der Kirche 463

Zunichst: Man hat mir gesagt, mein Urteil sei rein negativ. Ich habe aber
deutlich prizisiert, dafl es sich nicht um eine universelle Krise handle. Ich habe
unterstrichen, dafl sie hauptsichlich die westlichen Linder berihre. Ich hitte
hinzufiigen sollen, daf} selbst in diesen Lindern keineswegs alle Gemeinschaften
davon betroffen sind. Es gibt blihende kontemplative Orden. In einer Anzahl
von Gemeinschaften vollzieht sich eine Erneuerung gemifl den Weisungen des
Konzils und der apostolischen Ermahnung ,Evangelica Testificatio®, die verhei-
Bungsvoll ist. Das hebt aber nichts von dem auf, was ich im iibrigen gesagt habe;
es stellt nur eine notwendige Erginzung dar und das zu sagen ist einfach eine
Sache der Gerechtigkeit.

Zweitens: Man hat mir gesagt, die Losung, die ich verkiindete, dort, wo es
tiefe Spaltungen gabe, bedeutete die Trennung der Kommunitéten. Es ist mog-
lich, daR es Fille gibt, in denen man verpflichtet ist, diese Eventualitdt ins Auge
zu fassen. Aber ich habe genau prizisiert, daf es sich dann um eine Aduflerste
Losung handle. Zunéchst muf alles getan werden, um die Einheit zu bewahren.
In diesem Punkt stehe ich in keinster Weise im Gegensatz zu den Ordensgenerd-
len, wie gewisse Leute es wahrhaben wollten. Die Einheit ist eine Sache von zu
hohem Wert, als daf sie chne schwerwiegenden Grund in Frage gestellt werden
diirfte.

Schlieflich mdchte ich noch einmal aussprechen, was ich zum Schluf meiner
Intervention gesagt habe und was zu wiederholen ich nie aufgehort habe, nimlich
meine Uberzeugung wissen zu lassen, dafl das Ordensleben aktueller denn je ist
in einer Welt, der es vor allem am Geist des Lobes und der Anbetung fehlt.

Die geistlichen Gemeinschaften
auf der Synode der deutschen Bistiimer

1. Im Januar 1973 findet die dritte Vollversammlung der Gemeinsamen Synode
der Bistimer in der Bundesrepublik Deutschland statt. Auf ihr steht unter ande-
rem eine Vorlage iiber die Orden und andere geistliche Gemeinschaflen, ihren
Auftrag und ihre pastoralen Dienste heute zur Debatte. Sie wurde von der Sach-
kommission VII mit dem Themenbereich ,,Charismen, Amter und Dienste“ erar-
beitet und hat einen harten Weg hinter sich. Wahrscheinlich lage sie heute noch
nicht auf dem Tisch, wenn die beiden Arbeitsgruppen der Kommission iiber den
priesterlichen Dienst sowie iiber die Dienste der Laien in der Gemeinde schneller
vorangekommen wiren. Im ersten Themenvorschlag vom Herbst 1969 noch sehr
blaf und ohne rechten Ort unter dem vagen Titel ,Christliche Lebensgestaltung*



Aus dem Leben der Kirche 464

aufgefiihrt, hat die Vorlage erst im endgiiltigen Themenkatalog die ihr gemifie
Sachkommission gefunden und dadurch eine stark pastorale Ausrichtung erfah-
ren, die es nahelegten, die geistlichen Gemeinschaften unter das Grundwort von
Auftrag und Dienst zu stellen. Bei der Verschiedenheit der zu behandelnden Ge-
meinschaften und der Pluralitit, ja oft Gegensatzlichkeit der Meinungen hinsicht-
lich Inhalt und Sprache kam es bisweilen zu Auseinandersetzungen, die viel Ge-
duld und die Bereitschaft, aufeinander zu héren, verlangten. Wenn die Vorlage
nach immer neuen Uberarbeitungen von der Gesamtkommission schlieflich ein-
stimmig angenommen wurde, mag das als ein Zeichen dafiir gelten, dafl man der
Meinung war, zu einem relativen Optimum gekommen zu sein, das mit gutem Ge-
wissen dem Plenum der Synode vorgelegt werden kann. Sie gehért zu den 17 Voll-
vorlagen, die auf der Synode selbst zur Diskussion gestellt werden.

2. Die Unsicherheit dariiber, wo und wie man die geistlichen Gemeinschaften im
Gesamtkonzept der Synode unterbringen solle, ist nicht von ungefihr. Sie ist von
der Sache her gegeben und tritt in Deutschland sogar noch schirfer als anderswo
hervor. Schon auf dem Konzil wurde dariiber gestritten, in welcher Reihenfolge
die sogenannten kirchlichen Stinde: der Klerus, die Ordensleute und die Laien in
der Kirchenkonstitution aufgezihlt und behandelt werden sollten. Einerseits sind
Kleriker und Laien aufeinander bezogen, cinander zugeordnet, anderseits — nach
altkirchlicher Uberlieferung von den Zwei Wegen, dem der (Evangelischen) Rite
und dem der Gebote — Christen des Ritestandes und Weltchristen. Ein Drittes gibt
es in den beiden traditionellen Bezugspaaren nicht. Die Riicksicht aber, die hier
wie dort ein Aufeinanderbezogensein herstellt, ist jeweils sehr verschieden, im
einen Fall das Gegeniiber von Amt und Nicht-Amt, im anderen das Gegeniiber
von besonderer Berufung und allgemeinem Christenstand. Wir wissen heute deut-
licher als frither, dafl in beiden Fillen das ,Gegeniiber“ tiefer gesehen ein ,Mit-
einander®, ja eine grundlegende Einheit der jeweiligen Bezugspaare voraussetazt.
Das besondere Priestertum ist bei aller qualitativen, nicht nur gradweisen Unter-
scheidung vom Priestertum aller Glaubigen doch im gemeinsamen Priestertum
verwurzelt, und ebenso ist die besondere Berufung der Christen des Ritestandes
immer auf der Linie der Berufung aller Glaubigen zur Heiligkeit zu sehen.

Von hier her ist der Ort, au dem der Rétestand auf der Synode behandelt wer-
den mufite, die charismatische oder geistliche Dimension der Kirche, in der alles
christliche Leben verwurzelt ist, in der aber den geistlichen Gemeinschaften ein be-
sonderer Auftrag zukommt, ein geistlicher Auftrag. Wie dieser Auftrag konkret
aussieht und worin er greifbar wird, glaubte man bisher ziemlich genau zu wissen;
er wurde vor allem in Gebet, Kult und Streben nach Heiligkeit gesehen, dariiber
hinaus in der geistlichen Unterweisung und Fithrung, im geistlichen Gespradh, in
der Hinfithrung zu Gott und den iibernatiirlichen Wirklichkeiten, insbesondere im
Hinweis auf die Letzten Dinge, sowie im geistlichen Beistand dort, wo der Mit-
mensch von den Dunkelheiten des Lebens und von der eigenen Armseligkeit be-
droht wird. Was sonst noch von den geistlichen Gemeinschaften, vor allem den
Orden, getan wurde: in Schule, Krankenpflege und Sozialarbeit, um nur die drei
klassischen Bereiche klésterlicher Wirksamkeit im Dienst der Nichstenliebe zu



Aus dem Leben der Kirche 465

nennen, und sogar die Glaubensverkiindigung kam nach allgemeiner Auffassung
zum ecigentlichen Ziel geistlicher Berufung hinzu; es war sekundir und galt dar-
um nur in dem Mafle fiir statthaft, als durch deren Ubernahme das geistliche Zie!
des Rétestandes nicht gefdhrdet wiirde.

Wir kénnen heute Geistliches im strengen Sinn und Nicht-Unmittelbar-Geist-
liches wie die Werke der Nichstenliebe und sogar Weltliches (das hier positiv, im
Sinn der von Gott geschaffenen Welt und ihrer Aufgaben zu verstehen ist) nicht
mehr so scharf voneinander trennen, wie es bisher in der Frommigkeitsuberliefe-
rung der Kirche geschah. Wie im tiefsten alle Christen, nicht nur die Priester,
»Geistliche® genannt werden konnen, weil sie es von ihrer Taufgnade her sind und
darum im Alltag des Lebens sein sollten, so kann und muf} auch alles, was dem
Christen in dieser Welt aufgegeben ist, in welchem Stand immer er lebt, geistli-
cher Dienst sein, im Geist und aus dem Geist getan werden. Die Grenzen zwischen
den verschiedenen Diensten sind fir uns ebenso wie die Grenzen zwischen den
kirchlichen Stinden durchldssiger geworden.

Aus dieser Sicht heraus war es theologisch richtig und pastoral klug, im Konzept
der Synode die Orden und Sdkularinstitute dem priesterlichen Dienst wie den
Diensten der Laien in der Kirche beizuordnen, wie es in der Sachkommission VII
»Charismen, Dienste und Amter® geschehen ist; die drei Stichworte sind in ihrer
gegenseitigen Bezogenheit, ja auf Einheit hin zu sehen. Fiir die Orden und Saku-
larinstitute bedeutet das, daf sie ihre spezifische geistliche Berufung in das Ganze
der Dienste in der Kirche einzubringen haben, sich aber auch ihrerseits von den
Diensten der anderen in der Kirche inspirieren lassen miissen. Sie sollen einerseits,
wie es im Prioritdtenvorschlag zum Themenkatalog der Sachkommission VII heifst
(»Synode®, 1/1971, S. 14), in das Pastoralkonzept der Ditzesen integriert (was
nicht bedeutet: vereinnahmt) werden ~ letzteres hatte den Verlust ihrer spezifi-
schen Berufung zur Folge —, anderseits in besonderer Weise mit dafir sorgen, daff
eben dieses Konzept im Geist und aus dem Geist, also charismatisch verwirklicht
werde,

Es scheint mir von Bedeutung, dafl dieser Zusammenhang gerade auf einer
deutschen Synode gesehen wurde. Das spirituelle und charismatische Moment der
Pastoral, das fiir deren Wirkkraft entscheidend ist, droht bei uns Deutschen vom
Organisationstalent und von der Neigung zur Perfektion erstickt zu werden. Auf
jeden Fall duRert es sich nicht so selbstverstindlich und ohne Scheu, wie das in ro-
manischen, aber auch in einigen angelsdchsischen Lindern zu beobachten ist. Er-
schwerend fir die Entfaltung und Auswirkung des Spirituellen und Charismati-
schen wirkt sich bei uns auch der Hang zum Theoretisieren und zur Grundsatz-
diskussion aus — die Diskussionen in der Synodenkommission VII lieferten dafiir
ein anschauliches Beispiel. Wir haben in Deutschland eine ganze Reihe von theo-
logisch vorziiglichen Abhandlungen tiber die Charismen. Aber der Weg von der
Einsicht zum konkreten Handeln scheint bei uns nicht so kurz zu sein wie bei ande-
ren Vilkern, bei denen oft spontaner und instinktsicherer als bei uns gehandelt
wird, auch wenn theoretisch noch nicht alles ganz klar ist. Das mag zwar seine
eigenen Gefahren mit sich bringen, hat aber zweifelsohne auch grofie Vorteile.



Aus dem Leben der Kirche 466

Hier hitten die Orden und Sdkularinstitute in der deutschen Kirche jeweils auf-
grund ihrer besonderen Berufung, ihres besonderen Charismas eine wichtige Auf-
gabe zu erfiillen. Werden sie dieser Aufgabe gerecht?

Wenn man die Frage so ausdriicklich stellt, wird man nachdenklich. Was die
Orden angeht, so sind sie bei uns dem christlichen Volk in seiner Gesamtheit, sei-
nem Leben und seinen Anliegen, nicht so eng verbunden, haben sie mit den enga-
gierten christlichen Gruppen keinen solchen Kontakt wie oft in anderen Lindern.
Sie leben etwas isoliert, sind — wenigstens bisher — mehr auf Trennung oder Di-
stanz als auf Gemeinsamkeit bedacht. Das wirkt sich in ihrer augenblicklichen Krise,
die bei manchen Gemeinschaften bis an die Wurzeln ihrer Existenz geht, doppelt
nachteilig aus. Man rechnet beim gegenwirtigen Erneuverungsprozefl der Kirche
kaum mehr mit thnen, wie die Synodenvorlage zu Recht bemerkt — wohl mit ein-
einzelnen Ordensleuten, aber nicht mehr mit den Gemeinschaften als solchen. Es
muflte darum ein besonderes Anliegen der Synode sein, Hinweise und Hilfen da-
fiir zu geben, daff die Orden ibren spezifischen Auftrag wieder klarer erkennen
und ihn bejahen, und wie ihr Dienst stirker in die iibrigen Dienste in der Kirche
integriert werden kann. Die Orden miissen bei uns mehr, als es bisher der Fall
war, mitten im Gottesvolk ihren Platz haben, was von den Glaubigen und allen
Gruppen in der Kirche verlangt, dafl sie die Orden als sich zugehorig und in ihrem
Kern (nicht unbedingt in ihrer gegenwirtigen Gestalt) als unentbehrlich fir die
Kirche betrachten. Hier wiren Mafinahmen zu tiberlegen, wie auf beiden Seiten
an einer Bewufitseinsbildung gearbeitet werden kann.

Was die Sdkularinstitute betrifft, so gibt es deren an sich genug in Deutschland.

Dennoch haben sie bei uns, von einigen Ausnahmen abgesehen, nicht jenen Boden
zum Wachstum und zur Entfaltung gefunden wie vielfach anderswo; und ihre
relativ geringe Ausstrahlungskraft liegt wohl nicht nur an der von ihnen gewoll-
ten Anonymitat. Hier war es das Anliegen der Synode, auf diese nenere Moglich-
keit eines Lebens nach den Evangelischen Raten aufmerksam zu machen und den
betreffenden Gemeinschaften wenigstens die eine oder andere Anregung zu geben,
wie sie ihre apostolische Zielsetzung in der gegenwirtigen Situation fruchtbar ma-
chen kénnen.
3. Nun sind aber in den letzten Jabrzehnten noch andere geistliche Gemeinschaf-
ten in der Kirche entstanden, die nicht zum Staud der Réte zébhlen, deren Mitglie-
der sich also nicht so strikt an die drei Evangelischen Rite binden. Man begegnet
ihnen auch bei uns; sie gewinnen im religiésen und apostolischen Leben unserer
Kirche eine immer groflere Bedeutung. Fast alle haben sie auflerhalb Deuntschlands
ibren Ursprung und werden noch immer von dort inspiriert: die Gruppen aus der
Familie von Charles de Foucauld, die Focolarini, die Ebegruppen Unserer Lie-
ben Frau (Equipes Notre Dame), die Auxiliaires u. a. Ein Experiment wie das der
Miinchener Integrierten Gemeinde ist in Deutschland fast eine Ausnahme; sie
diirfte sich darum schwertun, der Gefahr einer Isolierung zu entgehen; ahnlich
gelagerte Versuche, mit denen man Kontakt aufnehmen konnte, gibt es wenig.
(Auf dhnliche geistliche Neuaufbriiche im evangelischen Raum sei nur hingewie-
sen.)



Aus dem Leben der Kirche 467

Auch hier hat ein Integrationsprozefl staitzufinden, auf den verschiedenen
Ebenen. Man wird miteinander Kontakt aufnehmen miissen. Die Synodenvorlage
sucht diesen Prozefl einzuleiten, indem sie die genannten Gruppen mit in ihr
geistliches und apostolisches Konzept einbezieht. Doch da erhebt sich die Frage:
Ko6nnen iiberhaupt diese Gruppen, die zwar in einem evangelischen Radikalismus
ihren Ursprung haben, aber auch Verheiratete in ihre Reihen aufnehmen oder
sogar nur aus solchen bestehen, zusammen mit den Orden und Sdkularinstituten
auf einen Nenner gebracht werden? Werden damit nicht notwendige Grenzen
verwischt, die klassischen Evangelischen Rite von Ehelosigkeit, Armut und Gehor-
sam in ibrer Bedeutung fiir das Leben des einzelnen wie der Kirche und als beson-
dere Gnadengaben des Geistes verdunkelt? Gewif}, diese Gefahr besteht. Das ist
nicht zu leugnen. Aber wir deuteten oben schon einmal an, daf sich die traditio-
nelle Lehre von den Zwei Wegen, dem der Gebote und dem der Rite, nur noch
mit wichtigen Unterscheidungen aufrechterhalten lasse. Jedes christliche Leben,
das ein solches sein will, weil} sich vom Geist der Bergpredigt und ihrer Selig-
preisungen, vom Geist der ratenden, lockenden und gekreuzigten Liebe gefordert.
Gebot und Rat (so wie er theologisch einzig verstanden werden kann) sind von-
einander nicht zu trennen. Es gibt viele Rate — sie sind nicht auf die genannten
drei beschrinkt —, so viele, als es Gnadenangebote und Rufe in die Nachfolge in
den verschiedenen Situationen des Lebens gibt. Ein Gebot wiederum kann christ-
lich immer nur im Geist des Rates erfillt werden. Das Gesetz des Evangeliums
besagt mehr als eine allgemein giltige sittliche Norm und Verpflichtung, die ein
unverbogenes Gewissen als solche erkennt; es ist ein Gesetz der Freiheit von aller
Ichbezogenheit und Versklavung, ein Gesetz der zu sich selbst gekommenen Liebe.
Alle Christen unterstehen dem evangelischen ,Gesetz“ des ,Rates.

Aus einer solchen Sicht heraus galt es darum, in den Aussagen der Synode iiber
sehr unterschiedliche geistliche Gemeinschaften beides miteinander zu verbinden:
einerseits das ihnen allen Gemeinsame herauszustellen und anderseits dennoch
das Besondere des Standes der drei Evangelischen Rite zu wahren. Die Vorlage
hat es versucht. Das allen Gemeinsame sieht sie in einer frei gewahlten, stindigen,
am Evangelium, d. h. an Christi Person und Botschaft orientierten Lebensform,
in der man sich in lebenswichtigen Bereichen und Dingen vom Geist des Rates aus
Gingigem und Gewohntem herausfithren 14f}t, eine Lebensform, die ohne den
Gott der VerheiBung von vorneherein unrentabel, toricht oder sogar sinnlos wire.
Das Besondere des Standes der Rite sieht sie darin, dafl das, was alle geistlichen
Gemeinschafien sollen und wollen, nimlich Jingergemeinde in der Nachfolge des
gekreuzigten Herrn zu sein, durch die verbindliche Verpflichtung auf ein Leben in
Ehelosigkeit, Armut und Gehorsam am eindeutigsten zum Ausdruck kommt, weil
die darin angesprochenen drei Bereiche das Ganze des menschlichen Lebens, den
ganzen Menschen, seine Ganzhingabe verdeutlichen. Dabei handelt es sich aber
nicht um einen nur auflerlich greifbaren Hinweis auf etwas an sich Unsichtbares,
das diese Welt und ihre Ziele iibersteigt. Vielmehr er6ffnen Ehelosigkeit, Armut
und Gehorsam, um Jesu und des Evangeliums willen erwéhlt, indem sie gnaden-
haft teilhaben an dem vom Tod gezeichneten Schicksal, zu dem Jesus sich frei



Aus dem Leben der Kirche 468

entschieden hat, Wege in die Freiheit der zu sich selbst gekommenen Liebe, nicht
nur zu Gott, sondern — nicht zu trennen davon — zur heilsbediirftigen Welt und
zu allen Menschen.

Die Synodenvorlage sieht also die geistlichen Gemeinschaften zunichst alle auf
der gleichen Linie. Sie sind nur hinsichtlich der je grofieren Ausdriicklich- und
Eindeutigmachung des gleichen Ideals voneinander unterschieden. Aber eben die
Weise der Ausdriicklich- und Eindeutigmachung eines nur im Glauben zu erfas-
senden Ideals kann als solche fiir den Berufenen zugleich eine je gréfiere gnaden-
hafte Hilfe zur Realisierung des Glaubens selbst sein. Bei genauerem Zusehen
wird man feststellen, dafl beide Teile in nicht wenigen Punkten sich ergéinzen und
miteinander korrespondieren.

4. Wer ist nun der Adressat der Vorlage? An wen wendet sie sich? Zunichst
natiirlich an die geistlichen Gemeinschaften, iiber die die Vorlage handelt, dann
aber auch an die Gemeinden, die ganze Kirche, alle Christen. Das geschieht
getrennt, in zwei gesonderten Teilen, so dafl man immer weif}, wer unmittelbar
angesprochen wird.

a) Zuerst das Wort an die geistlichen Gemeinschaften. Es nimmt den weitaus
grofiten Teil der Vorlage ein. Das héingt mit der Krise zusammen, in der sich die
meisten dieser Gemeinschaften, nimlich die Orden, befinden. Gerade diese bediir-
fen einer Klirung, eines Zuspruchs und einer Wegweisung. Ihr Ideal, das Ideal
der Evangelischen Rite, das der Sache nach von Anfang an das Ordensleben
wesentlich geprigt hat, wird bestétigt. Das soll den Ordensleuten eine Hilfe sein,
gerade in ihrer gegenwirtigen Situation des Ringens und Suchens wieder stirker
an den Sinn und den Wert ihrer Berufung zu glauben.

Das Grundanliegen dieses Teiles (A) der Vorlage besteht darin, einmal das un-
aufgebbare Wesen, den unbedingten Kern, den Existenzgrund, den Grundauftrag
der geistlichen Gemeinschaften herauszustellen — sie liegen im Geistlichen, in
einer vom Geist gewirkten Berufung und einem vom Geist getragenen Dienst —,
zugleich aber zu betonen, dafl diese Berufung, dieser Auftrag nicht auf einen
sakralen Sonderbereich, auf Gebet und Kult und inneres Leben beschrinkt blei-
ben dirfen, sondern ihre Ganzheit und Echtheit in konkreten Diensten fiir die
Mitmenschen, mitten im Gottesvolk, ja in der Welt zu erweisen haben. ,Geist-
liches“ und ,Weltliches“ miissen zu einer immer neu anzustrebenden Einheit
werden aus dem Grundauftrag und in den konkreten Diensten. Das gilt auch fiir
die monastischen und streng beschaulichen Orden. Auch sie haben Verantwortung
fir ihre Mitmenschen und firr die Welt. Thr Leben ist daher Dienst. Zuerst und
zuletzt geschieht dieser Dienst — stellvertretend fiir alle — vor Gott. Dem Gott
Jesu Christi kann aber niemand dienen, ohne auch fiir die Menschen dazusein.
Das bedeutet, dafl auch der Dienst dieser Orden, aufs Ganze der Gemeinschaft
geschen, sich nicht nur im Verborgenen abspielen darf, so sehr die Verborgenheit
ihnen eigen und notwendig ist, sondern auch sichtbar und erfahrbar werden muf.
Das geschieht etwa in einem Gottesdienst, an dem Menschen von heute aktiv teil-
nehmen kénnen, im offentlichen Gebet, in das auch Auflenstehende sich einbezo-
gen wissen konnen, in einem Gebet namlich, das sie dort abholt, wo sie leben und



Aus dem Leben der Kirche 469

das sie in ihrer Weise verstehen, was nicht unbedingt und in allen Fallen die
Muttersprache verlangt. Wenn die Benediktusregel in der Gastfreundschaft einen
der monastischen Berufung wesentlichen Christusdienst an den Mitmenschen, den
Briiddern im Herrn, sieht, dann ergeben sich daraus — auch fiir Nonnen — vielerlei
Moglichkeiten, fir andere dazusein und ihnen an der eigenen Berufung Anteil
zu geben. Hier gilt es noch manche traditionelle Schranken zu iiberschreiten, ohne
daf} gleich alle Tiiren geoffnet werden und der spezifische, unersetzliche Auftrag
der Beschaulichen verlorengehen miifite. In der Vorlage ist einiges dazu gesagt.

Am leichtesten war es, itber die konkreten Dienste der sogenannten aposto-
lischen und titigen Ordensgemeinschaften etwas zu sagen. Es geschieht unter einer
dreifachen Riicksicht: 1. Uberprifung der bisherigen Ziele, Dienste und Werke,
2. Neue Moglichkeiten pastoraler Wirksamkeit, und 3. Dienste, die der Einheit
in der Kirche und unter den Kirchen, ja unter den Menschen iberhaupt gelten.
Die hier gegebenen Anregungen und Anstofie betreffen nicht alle Gemeinschaf-
ten in gleicher Weise. Sie wenden sich meist an ausdriicklich genannte Zielgrup-
pen. Auflerdem kann es sich dabei, wie in der ganzen Vorlage, der beschrinkten
Aussageméglichkeit der Synode einer Teilkirche entsprechend, nicht um Anord-
nungen, sondern nur um Empfehlungen handeln, die zum Nachdenken zwingen
wollen und Hinweise geben fiir das, was die Christen von heute von den geist-
lichen Gemeinschaften, insbesondere den Orden, erwarten und was die gegen-
wirtige Situation in Kirche und Gesellschaft ihnen abverlangt. — Das im einzelnen
zu sagen, erwies sich fiir die Sakularinstitute wegen der Besonderheit ihrer Le-
bensform als schwierig. Dennoch werden auch hier einige Anregungen gegeben,
die einen weiten Spielraum fiir die schépferische Phantasie, fir Kreativitit, wie
man heute gern sagt, er6ffnen.

Das Schluflwort an die geistlichen Gemeinschaften spricht dann von den Vor-
aussetzungen, die es bei ihnen: in ihren Kommunitéten, fiir ihre Lebensweise, ihren
Ausbildungsweg usw. zu schaffen gilt, wollen sie ithrem Grundauftrag und ihren
konkreten Diensten, wie sie in der Vorlage aufgefiihrt worden sind, gerecht wer-
den. Hier ist die Rede von der Hinfithrung zu humaner Bildung und Reifung,
iiber deren Mangel in vielen Gemeinschaften geklagt wird; von der Befdhigung
zu Kommunikation, Gesprach und menschlicher Hilfeleistung, deren Kunst sich
gerade heute nicht von selbst versteht; von der Pflicht zu starkerer und umfassen-
derer Information in den und fur die Gemeinschaften und endlich von der Wand-
lung des Leitungs- und Fithrungsstils, vor allem in den Orden.

Ein umfangreiches Konzept, das bei der Fiille von Anstéflen zum konkreten
Handeln hier und da in dngstlichen Kreisen schon den Vorwurf der Uberforde-
rung, ja eines Funktionalismus zum Nachteil des geistlichen Lebens laut werden
lieR. Wer aber das Ganze im Auge behalt: das gegenseitige Sich-Bedingen und
-Durchdringen von geistlichem Grundauftrag und konkreten Arbeiten, wer im
Auge behilt, dafl nicht alles fiir alle gesagt ist, kann diesen Vorwurf nicht teilen.
Die Vorlage ist nach der Absicht der Kommission als Werkpapier anzusehen, als
ein Instrument, mit dem man in den einzelnen Gemeinschaften, in gemeinsamen
Gesprichen und Uberlegungen, arbeiten kann und freilich auch mufi.



Aus dem Leben der Kirche 470

b) Im letzten Hauptteil, der wesentlich kiirzer, aber nicht weniger bedeutsam ist,
werden die Gemeinden, die Gesamtkirche, alle Glaubigen, Priester und Laien,
Einzelne und Gruppen angesprochen. Sie werden daran erinnert, daf§ es nur dann
gelingt, die geistlichen Gemeinschaften, insbesondere die Orden, wieder mehr
in die Mitte des Gottesvolkes zu holen, deren Dienst wieder stirker in den Ge-
samtdienst der Kirche zu integrieren, wenn sie diese Gemeinschaften als fiir das
Leben der Kirche und auch ihr eigenes wichtig voll bejahen und darum im ein-
zelnen ihre Verantwortlichkeiten wahrnehmen: in Kontakten verschiedenster Art
und auf verschiedenen Ebenen, in geistiger, geistlicher und materieller Hilfe-
leistung, in der Zusammenarbeit, wo gemeinsame Aufgaben gegeben sind, und
nicht zuletzt in der Weckung und Férderung von geistlichen Berufen. Auch in
dieser Krisenzeit der Orden darf die Bereitschaft nicht erlahmen, einer eindeu-
tigen, von Gott kommenden Berufung die Wege zu ebnen.
5. Fragen wir zum Schlufl noch: Was erwartet man sich von der Vorlage? Zu-
néichst gewifl keine spektakuliren Dinge. Ein Papier entfacht noch keine geist-
liche Bewegung. Dennoch kann es Impulse geben, zum Nachdenken zwingen, An-
laf zum Gesprich innerhalb und aufierhalb der geistlichen Gemeinschaften wer-
den, wegen der grofieren Konkretheit der Vorlage vielleicht sogar mehr, als es bei
den Konzilstexten in den Aussagen iiber das Ordensleben der Fall war. Ob in den
Minnerorden in gleichem Mafle wie in den Frauengemeinschaften? Daran kann
man zweifeln. Die Krise ist dort radikaler und auch komplexer. Auf jeden Fall:
Patentlésungen kann die Vorlage in der Situation, in der sich zur Zeit die Kirche
und viele geistliche Gemeinschaften befinden, nicht bieten. Wohl aber kann sie neue
Zuversicht geben, den Glauben an die Berufung zum Ritestand beleben und stir-
ken, Mut machen, im Glauben und in der Hoffnung auf Gottes Verheiflung den
Weg in die offene Zukunft zu gehen. Eine Erneuerung jener geistlichen Gemein-
schaften, die heute in einer Krise stehen, wird nicht von oben, durch Anordnungen
und Deklarationen, erfolgen, sondern von unten ausgehen miissen, von kleinen,
lebendigen Zellen, die ihre Kraft ans dem Evangelium schopfen. Den Erfolg aber
gibt letztlich Gott allein, sein Geist. Das haben alle Umbruch- und Reformzeiten
gezeigt. Und eine solche Zeit ist die heutige.

Friedrich Wulf §]





