BUCHBESPRECHUNGEN

Mystik

Maafl, Fritz-Dieter: Mystik im Ge-
sprach. Materialien zur Mystik-Diskus-
sion in der katholischen und evangeli-
schen Theologie Deutschlands nach dem
1. Weltkrieg (Studien zur Theologie
des geistlichen Lebens, Bd. IV). Wiirz-
burg, Echter Verlag 1972. 269 S., Sn.
DM 48~

Eine Studie von evangelischer Seite, die auf
historischer Basis das ,schillernde* Phano-
men Mystik aufzeigt, wie es um die Jahr-
bundertwende im katholischen und pro-
testantischen Raum gesechen wurde. Die
Arbeit ist aus einer Doktorthese entstanden,
die erweitert und ausgebaut wurde. Die
Abschnitte sind kurz und anregend und
bieten einen guten Uberblick. Sympathisch
ist die objektive Art der Darstellung, die
chrliche Selbstkritik zum Phinomen My-
stik auf evangelischer Seite sowie der ge-
lungene Versuch, die katholische Auffas-
sung zu verstehen.

Kritik am staatlichen Machtdenken und
positivistischen Wissenschaftsbetrieb fithr-
ten Ende des 19. Jahrhunderts zu einer
Krise, in der die verschiittete Quelle der
Mystik neu entdeckt wurde. Der Begriff
Mystik wurde zunidchst ganz allgemein als
‘Wende zum Subjekt, zur Seele, zum Geisti-
gen gesehen, im Gegensatz zum nur Mate-
riellen. Fiir die radikale Absage an das 19.
Jahrhundert stechen Namen wie Dilthey,
Nietzsche, Rilke, Chagall, Steiner, Buber.
Durch Kimpfe gegen den Quietismus des
16. und 17. Jahrhunderts vorbelastet und
durch eine einseitig rationale Theologie
(Neuscholastik), erkannte der Katholizismus
befremdlicherweise die Zeichen der Zeit
nicht. Erst im Zug der Erniichterung durch
den Ersten Weltkrieg setzte auch im katho-
lischen Raum eine Neubesinnung und Wie-
derentdeckung der katholischen mystischen
Tradition ein. Der Benediktiner Mager in-
teressierte sich vor allem fiir eine Heraus-

schilung des mystischen Phinomens aus
der neuplatonischen Uberfremdung seit
Dionysius dem Areopagiten. Nicht ,con-
templatio“, sondern personale, gottge-
schenkte Liebe ist Inhalt der cristlichen
Gotteserfahrung. In der existentiellen My-
stik Teresas von Avila kommt diese Er-
kenntnis sehr deutlich zum Ausdruck: Liebe
ist nicht Hilfsfunktion wie in der antiken
Jtheoria“, sondern Wesensausdruck der
Mystik iiberhaupt.

Auf protestantischer Seite sah man in der
katholischen ,Theologie der mystischen Er-
fahrung® gegenreformatorische Tendenzen.
Man sicherte sich mit unsachlichen Pauschal-
urteilen ab und identifizierte alles Katholi-
sche mit Mystik. Es fehlte die Bereitschaft,
sich zu informieren und anzuerkennen, daf}
Hohepunkte der theologischen Entwidklung
immer einhergingen mit Hohepunkten der
Mystik. Die protestantischen Kontrover-
sen fiihrten von tiefem Mifltrauen (Luther-
renaissance, Karl Barth) bis zu Anhéngern
(Kierkegaard, Schaeder, Albert Schweitzer).

Das Buch bietet gegen Ende einen wich-
tigen Einblick in die Entwicklung der pro-
testantischen Theologie unter dem Einflufl
der vélkischen Mystik. Fehlende Ausein-
andersetzung und Befruditung durch die
katholische Komponente bewirkten eine
Mystifizierung des Ur-Deutschen, die in
den Exzessen des Blut und Rasse vergot-
zenden Nationalsozialismus schreckliche
Folgen hervorrief. .

Echte Okumene konnte geleistet werden
in einer noch ausstehenden Geisttheologie
und Neu-Orientierung an der Schrift. Dazu
ware auch die mystische Lehre Thereses von
Lisieux heranzuziehen. Dies ist nicht mehr
Aufgabe dieses Buches, das aber zu griind-
lichem Nachdenken und einer Gewissenser-
forschung aus der Tiefe anregt.

W. Herbstrith
(Sr. Teresia a Matre Dei OCD)



Buchbesprechungen

Raguin, Yves: Wege der Kontempla-
tion in der Begegnung mit China (Be-
ten heute 1). Einsiedeln, Johannes Ver-
lag 1972. 156 S., kart. DM 14—,

Das Buch ist in Taiwan geschrieben; von
jemand, der nicht nur angelesene oder tou-
ristische Erfahrung mit der dstlichen Reli-
giositdt besitzt; der aber — davon zeugt jede
Scite — die christliche Kontemplation erfah-
ren hat (oder Meditation oder Betrachtung
oder Beschauung oder Mystik — Worte tun
nichts zur Sache).

Es ist also ¢in Bericht iiber christliche
Gebetserfahrung. Die Sprache ist {iberaus
schlicht; nicht dberladen; in gelungener
Synthese von Anteilnahme (bis zum ,Ich“-
Bericht) und Niichternheit; man ist gefes-
selt und zugleich ins eigene Urteil gestellt:
»Jede ... mit Gott gemachte Erfahrung
enthilt Elemente, an denen sie gepriift wer-
den kann® (107, anhand Teresas von Avila).

Das Thema ist christliche Mystik — aber
so dargestellt, dafl der Alltagschrist sich
wiederfindet, wenn er nur christlich beten
méchte. Man kann von einer Gebetsanwei-
sung in zwei Teilen (mebr hinfithrend /
mehr aufweisend) sprechen, die sich wie ein
Praktikum zu A. Brunners Mystikbuch liest
(GuL 45 [1972], 897). Einige Termini der
vorziiglichen Ubersetzung klingen veraltet
(Herz, Seele); aber das ist bald vergessen.
Das Wagnis einer ,Einfithrung ins mysti-
sche Gebet“ (das ist es nimlich) ist mehr
als nur gelungen.

Auf diesem Hintergrund gewinnt die
Begegnung mit dem Osten (Zen, Yoga,

Heilige Vorbilder und Lehrer

Rayez, André — Féuvre, Louis: Foi chré-
tienne et vie consacrée. Cloriviére
aujourd’hui. Paris, Beauchesne 1971.
222 S., kart.

Der grofigeschricbene Titel dieses Buches
lenkt die Aufmerksamkeit auf ein sehr
weites Thema. Es handelt sich aber nicht
so sehr um eine grundsitzliche Abhand-
lung iiber den ,christlichen Glauben* und
das ,Ordensleben“ in unserer Zeit, son-
dern in erster Linie um eine historische
Studie {iber den franzésischen Jesuiten

475

chinesische Weisheit} Glaubwiirdigkeit und
Uberzeugungskraft. Raguin hat kenntnis-
reiche Sympathie: ,Der Nichtchrist, der
seine Unféhigkeit erkennt, aus eigenen
Kriften zum héchsten Sein zu gelangen, ist
insofern bereits von géttlicher Gnade er-
leuchtet® (110). Doch ,eine Darlegung des
christlichen Weges schlieit ... ein Urteil
iiber die buddhistische Position ein® (18).
Christlich geht es um Gottes Du, um den
»Andern“ (107), dessen Gnade jede Me-
thode umgreift. ,Gewisse Techniken, wie
die des Yoga oder des Zen, kénnen Diene-
rinnen des Glaubensaktes sein, aber nur
Dienerinnen; wiirde man sie zu weit und
um ihrer selbst willen betreiben, so kénnte
man vielleicht zu einer Selbstbeherrschung,
einem Frieden gelangen, der aber die Eini-
gung mit Gott nur vortiuscht. Ein solcher
Friede, der nur aus den Tiefen des eigenen
Wesens aufsteigt, kann ein blofles Ergrei-
fen seiner selbst in seiner innersten Einheit
sein. Es ist gefihrlich, hierbei stehenzu-
bleiben.“ Christliche Erfahrung ist mehr
und ist anders; und wem der ,Glaube zu
Gott hin“ als ,Wesen dhristlicher Beschau-
ung“ bewufit wird, dem verlieren ,die
Methoden der inneren Sammlung an Be-
deutung® (43). -

Aufmerksam zu machen ist noch auf die
Kritik am ,Rationalismus* christlicher Her-
kunft, der ebenso den Weg zu Gott ver-
sperren kann, weil ,Gott oberhalb aller
Wahrnehmung, aller Umarmung® (67)

bleibt.
J. Sudbrad: S}

Pierre-Joseph Picot de Cloriviére (1735
bis 1820). Dieser war allerdings, wie Kar-
dinal Marty im Vorwort bemerkt, eine
sungewdhnliche Personlichkeit in einer
auergewdhnlichen Zeit, so dafl eine
intensive Betrachtung seines Lebens auf
manche Probleme der heutigen Kirche Ant-
wort zu geben vermag.

Die Autoren (A. Rayez ist derzcitiger
Herausgeber des ,Dictionnaire de Spiritua-
lité) bieten zunichst eine sorgfaltige Bio-
graphie Cloriviéres, eine Zusammenstel-
lung seiner Werke, einen Uberblick iber



Buchbesprechungen

das geistige Klima des 18. Jahrhunderts in
Frankreich. Die ,Sidkularisation“, die wir
nach Ansicht vieler heute erleben, hat in
jener Zeit offenbar zahlreiche Analogien.
Sie verlangte schon damals in mancherlei
Hinsicht eine radikale Umstellung kirch-
licher Aktivitdten. Ausschlaggebend waren
dabei fiir Clorivitre vor allem die Unter-
driickung der Gesellschaft Jesu in Frank-
reich von 1762, ihre weltweite Aufhebung
von 1773 und die allgemeine franzdsische
Revolution. Unter grofier Anstrengung ge-
lingt ihm die Griindung zweier neuer Ge-
meinschaften, der société des Herzens Jesu
(Priester) und der société des Herzens Ma-
riens (Frauen), deren weltoffene Spirituali-
tat bemerkenswert ist (man denkt unwill-
kiirlich an unsere Sdkular-Institute). Auffal-
lig ebenso sind sein Interesse an den Ur-
sprilngen der Kirche und seine Liebe zur
Bibel, die sich u.a. in Kommentaren zur
Apokalypse, zu den Petrusbriefen und zu
den Abschiedsreden Jesu Ausdruck ver-
schafft. Mehr als die Hilfte der vorliegen-
den Studie befafit sich mit AuBerungen
Cloriviéres zu den Grundlagen einer Beru-
fung zum Ordensleben (evangelische Rite,
Dienst in der Welt, Mut zur personalen
Entscheidung, Probleme der Treune usw.),
was sie ohne Zweifel auch fiir Spirituile
und Novizenmeister von heute interessant
werden 1afit.

Die Vf. vermeiden freilich die konkrete
Anwendung ihrer historischen Erkenntnisse
auf unsere Epoche. In dieser Hinsicht ist
eigentlich fast alles noch dem Leser selbst
iiberlassen. Die sparlichen Anspielungen
auf Dekrete des Zweiten Vatikanums blei-
ben sehr im allgemeinen.

F.-]. Steinmetz S]

Six, Jean-Francois: La véritable enfan-
ce de Thérése de Lisieux. Névrose et

iainteté. Paris. du Seuil 1972. 286 S.,
art.

Das Buch von Six verdient Aufmerksam-
keit. Es verlangt aber auch vom Leser die
Kunst des Hinhérens und das Zuriickstel-
len ecines vorschnellen Urteils. Der VI,
selbst, Priester und Psychoanalytiker, weif}
sehr wohl, welchen Schock er bei vielen aus-
16sen wird. Denn Theresia wird immer noch

476

von dem religiésen Milien vereinnahmt,
dem sie innerlich auf ihre Weise ganz ent-
wachsen war. Viele Ahnungslose werden
aufbegehren ~ wihrend andere nachdenk-
lich innehalten. Sie erfahren, da There-
sias Kampf um den Glauben sie selbst an-
geht.

Six erkennt es. Er sieht im Lebensschick-
sal Theresias die auf Kurzformel gebrachte
Umbruchsituation unseres Glaubens heute.
Das ,engelgleiche Kind“, die ,geborene
Heilige“, zu der Theresia von ibrer Umge-
bung gemacht wurde, stirbt mit 24 Jahren
als Karmelitin in tiefster Glaubensnacht.

Was war in diesem jungen Leben vor
sich gegangen? In wenigen Jahren durch-
lebte Theresia, deren Kindheit ganz in dem
vom Jansenismus gepragten Milieu einge-
bettet war, den Weg von einem verformten
Gottesbild zur Begegnung mit dem Gott
des Bundes, von der verkitschten Scheinwelt
religioser Melodramen zur harten Sprache
der Psalmen und des Evangeliums.

Six verfiigt iiber eine Zeitdokumentation,
in der er uns ein versinkendes Zeitalter im
Milieu einer Familie festhalt. Das ist ein
wertvoller Beitrag fiir unsere Zeit, in der
so viele fast voraussetzungslos oder ge-
schichtslos religiose und kirchliche Proble-
me schen. Dieser Aspekt des Buches sollte
nicht unterschitzt werden. In dem soziolo-
gischen Bereich scheint Six seine Akzente
sachlicher zu setzen als in der von der Psy-
choanalyse gesteuerten ,,Chirurgie®, der be-
sonders Zélie Martin, die Mutter Theresias,
unterzogen wird. Six kann grausam werden
in der heute so hochgeschitzten Durchleuch-
tung seelischer Anatomie. Merkt Six nicht
—nach seinem Buch ,Beten in der Nacht des
Glaubens® zn schliefen, miifite er es wis-~
sen —, dafl wir alle vor den Augen Gottes
einer noch tiefer greifenden Analyse stand-
halten miissen? Gottes Reich baut sich nach
anderen Gesetzen auf. Gerade das wird in
der Berufung Theresias deutlich. In dieser
Beziehung ist das kurze Leben Theresias
fiir uns alle noch nicht bis in seine frucht-
baren Konsequenzen ausgeschopft. Nach-
dem uns Six die seelische Gefdhrdung des
Kindes Theresia so eindringlich vor Augen
gefiihrt hat, eréffnet sich fiir uns eine neue
Diskussionsbasis. Die Ubersetzung des
franz. Urtextes sollte bald erfolgen.

Sr. Maria von Gott OCD



Buchbesprechungen

4717

Kirchliche Dienste und Charismen

Martin, Jochen: Die Genese des Amts-
priestertums in der frithen Kirche (Der
priesterliche Dienst, III; Quaestiones
Disputatae 48). Freiburg, Herder 1972.
119 S,, kart. DM 16,—.

Die frithe Geschichte des Amtspriestertums
war kontroverstheologisch vielfach umstrit-
ten. Theologische Geschichtsschreibung ist
aber von ihrer Natur her der Gefahr aus-
gesetzt, entweder Teilabschnitten eine blei-
bende Absolutheit zuzuschreiben oder ihre
geschichtlichen Bedingtheiten nicht genii-
gend ernst zu nehmen. Insofern wird man es
begriiflen, wenn hier im Rahmen einer kri-
tischen Reihe iiber den priesterlichen Dienst
ein Profanhistoriker das Wort ergreift und
das Thema vor allem soziologisch-histo-
risch angeht.

Trotz des flotten, teilweise aggressiven
Stils der Untersuchung scheint der Vf. Vor-
urteile zu vermeiden. Der oft behauptete,
grundsitzliche Unterschied zwischen der
Jerusalemer und der paulinischen Gemein-
deorganisation wird von ihm wesentlich
milder gesehen: ,Da Panlus die Gemeinde-
dienste durch seine Autoritit stiitzte, Nor-
men fiir die Verkiindigung setzte und
schlieflich Anweisungen fiir das Gemeinde-
leben gab, bestand keine dringende Not-
wendigkeit, die Entscheidungskompetenzen
in den paulinischen Gemeinden genau zu
regeln“ (32). Auch in Jerusalem wird apo-
stolische Autoritit ,nicht in gerader Linie
entfaltet und zu einem sakralen Verhiltnis
geistlicher Fihrung und Unterordmung
ausgebaut® (43). ,Erst die Stellung des Ja-
kobus ist ... nicht mit der Ordnung der
paulinischen Gemeinden zu vereinbaren —
sie 1aflt sich auch nicht aus der Position des
Petrus innerhalb der Zwdlf ableiten* (46).
Die Pastoralbriefe vollziehen noch nicht
den Schritt zu einer Trennung zwischen
Klerus und Laien (59). Selbst angesichts
der dezidierten Amtstheorie des Klemens-
briefes (gottgesetzter Ursprung des Ge-
meindeamtes) kdnne man nicht von einem
»Siindenfall® der Frithkirche sprechen.
»Problematisch wird es erst, wenn man die
klementinische Theorie als fiir alle Zeiten
giltig betrachtet® (76). Dafl schon vor der
Entstehung des monarchischen Episkopats

(Ignatius, . Hegesipp, Hippolyt) einzelne
Presbyter-Episkopen eine quasi-monarchi-
sche Stellung innehatten, ist nicht unwaht-
scheinlich (88). Gelegentlich grobe Bemer-
kungen (z. B. daf in der Apg auf der gan-
zen Linie konstruiert wird u. a.) halten sich
in Grenzen.

Weniger erfreulich ist, dafl hier doch
wohl zu viele Gesichtspunkte und zu viel
Material anf zu wenigen Seiten zusammen-
gedringt wurden. Es ist eine chronologisch-
historische Darlegung, bei der Fragen, die
fiir den Theologen relevant sind, erst zum
Schlufl deutlich werden. ,Wie verhalten
sich ... die bischéflichen Funktionen der
Gemeindeleitung, der Leitung des Gottes-
dienstes, der Wahrung der Einheit, der
Vermittlung des Heils und der Siindenver-
gebung zueinander?“ (110). Warum waur-
den im christlichen Priestertum die ver-
schiedensten Funktionen vereinigt, obwohl
im Judentum die Funktionen der Lehre,
des Kultdienstes und der Gemeindeleitung
getrennt waren (118)? Sosehr die These
des Vf., dafl die theologische Begriindung
der kirchlichen Amter jeweils erst der kon-
kreten Institutionalisierung folgt, eine ge-
wisse Berechtigung hat, sowenig kann man
m. E. bestreiten, daf die Amterbildung
wenigstens in der frithen Kirche analog
den Prinzipien des NT geschehen ist. Dafl
diese Prinzipien fiir ein Neuverstindnis des
kirchlichen Amtes heute jedoch einen wei-
ten Freiheitsraum lassen, hat diese Unter-
suchung sicher gezeigt.

F.-].Steinmetz S]

Goldbrunner, Josef: Seelsorge — eine
vergessene Aufgabe. Uber die Erwar-
tung der Glaubigen und die Arbeit des
Priesters heute. Freiburg-Basel-Wien,
Herder 1971. 190 S., Linson DM 20,—.

Trotz gewichtiger Verlautbarungen der
letzten Jahre iiber das Priesteramt von sei-
ten der offiziellen Kirche (Lehrschreiben der
deutschen Bischéfe, Rémische Bischofssyn-
ode 1971) scheint die Disknssion dariiber
nicht zur Ruhe zu kommen. Man fragt auch
weiterhin: nach dem theologischen Ansatz,



Buchbesprechungen

der theologischen Leitidee des besonderen
Priestertums, nach dem genaueren Verhilt-
nis von gemeinsamem und besonderem
Priestertum, nach Stellung und Aufgabe des
Priesters innerhalb der verschiedenen ,amt-
lichen® (charismatischen) Dienste in der
Kirche, oder auch nach den dem Priester
angemessenen Lebensformen (Zélibat und
Ehe). Immer ist der Priester direkt ange-
sprochen, wird von ihm und seinem Amt
her gefragt. Anders der V{. dieses Buches.
Er fragt umgekehrt: Was erwarten die
Gliubigen vom Priester? Die Antworten
darauf (,in genauer Abstufung: 1. Mensch-
lichkeit, 2. dafl er vom Geist des Evange-
liums etwas verstanden habe, 3. dafl er
einigermafien davon reden kann®, 80) sind
ihm ein AnlaB, auf einen in der Diskussion
sehr vernadhlissigten und doch entscheiden-
den Bereich priesterlichen Dienstes, auf den
Bereich des Spirituell-Seelsorglichen, auf-
merksam zu machen. Sein Anliegen und
seine Mahnung bestehen zu Recht. Wenn
man nur vom gegenwirtigen Schrifttum
iiber das Priestertum ausginge, miifite man
die Sorge haben, die heutige Priestergene-
ration kdnnte in eine immer stirkere Intro-
vertiertheit hineingetrieben werden und
verfehle dann ihre eigentliche Aufgabe.

Der Vf. ist Pastoraltheologe und in sei-
nen Arbeiten von der Tiefenpsychologie
(C. G. Jungs) gepragt. Die Frage nach einer
Theologie des Priestertums ist fiir thn als
Praktiker sekundar. Er geht einfach davon
aus, dafl der Priester des NT ,nicht mehr
grundsitzlich heilsnotwendig, sondern aus
praktischen Griinden bestellt {ist) als ,Aus-
spender der géttlichen Geheimnisse’, im
Dienst der Christen also, die als ,Gruppe’
diese Arbeitsteilung brauchen“ (51). Das
mag vielen — mit Recit — zu pragmatisch
sein, aber das beriihrt das eigentliche An-
liegen des Buches wenig. Danach hat der
Priester heute bei der immer stirkeren Ver-
unsicherung der Menschen fiir seine zentrale
Aufgabe eine einmalige Chance. Nur miifi-
te er in erster Linie Seelsorger sein: im
Gespridh, in der Verkiindigung und Unter-
weisung, und auch in der Gestaltung des
Gottesdienstes. Selbst in allen Dingen des
Menschlichen und Géttlichen zu Hause,
sollte er die Fihigkeit haben, die Men-
schen anzuleiten, zu sich und ihrer perso-
nalen Mitte zu finden, mit ithrer Schuld ins

478

reine zu kommen, in die Geheimnisse der
Botschaft Gottes einzudringen, um sie so in
ihr Heil zu fithren. Dazu wire allerdings
nach dem V{. eine andere Ausbildung (Vor-
bildung) notwendig, als sie jetzt geboten
wird.

Mag mancher den tiefenpsychologischen
Duktus des Buches vielleicht zu einseitig
finden (wihrend man friher die objektive
Seite des priesterlichen Amtes, das Opus
operatum zu einseitig in den Vordergrund
stellte), seinem Inhalt wird er unbedingt
zustimmen. Und noch eines wird man wohl
sagen konnen: Wer die Voraussetzungen
fiir den vom Vf. gekennzeichneten seelsorg-
lichen Dienst mitbringt, wird kaum unter
der heutigen Verunsicherung des Priester-
amtes leiden. Er wire erfiillt und hatte gar
keine Zeit mehr, an die vielen Ungeklart-
heiten, die es noch nm das Amt gibt, zu
denken. Damit kénnte er zugleich etwas von
der Gnadengabe ausstrahlen, die seiner Be-
rufung innewohnt, nicht zum Schaden fiir
die, die sich auf das Priestertum vorberei-
ten oder sich zu ihm hingezogen fithlen.

F.Wulf S]

du Roy, Olivier: Moines aujourd’hui
— une expérience de réforme institutio-
nelle. Paris, Epi 1972. 403 Seiten, kart.
F. 40,-.

Der 1969 im Alter von 36 Jahren zum Abt
von Maredsous gewihlte Autor ist den Le-
sern dieser Zeitschrift bekannt durch seinen
Beitrag ,Das monastische Leben heute” (43
[1970] 194~205). Dort finden sich auch seine
wesentlichen Gedankenginge zu Ménchtum
und Ordensleben iiberhaupt, die in den 400
Seiten der hier zu besprechenden Aufsatz-
sammlung ausfiihrlich begriindet und dar-
gestellt sind. Es geht dabei um die Pro-
bleme, wie sie sich heute zwangsliufig
einem Monasterium stellen, das seine 1500-
jihrige Tradition in einer verinderten
Welt leben mufl: Auswahl der Bewerber
und Noviziat, Struktur des Kommunitits-
lebens, Sinn und Gestaltung der Liturgie,
Interpretation der Regula, vor allem aber
die Grundfrage, ob das Monchtum nur als
cine Art folkloristisches Museum iiberleben
soll oder ob es durch einen Wandel seiner
Ausdrucksweise seinem prophetischen An-
spruch neu gerecht zu werden vermag.



Buchbesprechungen

Ausgangspunkt ist, dal das Méonchtum
als ein iberall in den Weltreligionen anzu-
treffendes Phidnomen durch die groflen
Griindergestalten erst bekehrt und ,ge-
tauft® werden mufite, bevor es christliches
Ménchtum werden konnte. Von diesem
Ansatz her wird der Anspruch jener abge-
wehrt, die die Kléster allzu vordergriindig
als Inseln des Sakralen und der reinen Spi-
ritualitdt, als Zonen der Stille und der
Sammlung bewahrt wissen wollen. Hinter
solchen Anspriichen stehe oft die Vorstel-
lung, dafl das Christentum nur in einer
klimatisierten Atmosphdre, nicht aber im
konkreten Leben echt und voll zu leben sei.
Dagegen stellt der Autor seine Auffassung
vom Kloster als einem Ort nicht groflerer
Leichtigkeit, sondern groflerer Schwierig-
keit fiir den geistlichen Kampf, woraus ge-
rade seine Fruchtbarkeit fir die ,in der
Welt“ lebenden Christen erwachse. Es ist
dies eine Auffassung, die ein neues Licht
auch auf das Verstdndnis des Ordenslebens
tiberhaupt und den Sinn der Geliibde von
Armut, Keuschheit und Gehorsam werfen
konnte: Sie machen die Ganzhingabe an
Gott nicht leichter, wie man sich dies oft
vorstellt. Sie bewirken eher eine hirtere
Auseinandersetzung und sind erst darum
fiir den sogenannten Weltchristen paradig-
matisch, voraunsgesetzt natirlich, dafl sie
chrlich und ohne anderweitige Kompensa-
tionen gelebt werden.

Die Argumentation stiitzt sich immer
wieder auf soziologische und sozial-psycho-
logische Analysen, deren Gebrauch der
Autor im kirchlich-religiosen Bereich fiir
unumginglich hilt. Seine Infragestellung
des ,Familienmodells“, das aus einer iiber-
holten Gesellschaftsverfassung  stammt,
aber fiir die Struktur fast aller Orden,
nicht nur der alten monastischen, bis jetzt
weitgehend bestimmend geblieben ist, mufl
ernst genommen werden. Auch beziiglich
anderer Dinge, wie Habit, Refektorordnung,
Verstindnis des Abtes als ,Vater®, Stel-
lung der ,Werke® (d. h. der apostolischen
Arbeiten und der Wirtschaftsbetriebe) im
Gesamt des Klosters wird erst durch solche
Analysen die Fragestellung deutlich, der
heute nicht mehr ausgewichen werden
kann.

Die meisten Abschnitte des Buches sind —
wie schon der Untertitel sagt — aus der kon-

479

kreten Erfahrung eines Abtes herausge-
wachsen. Vieles geht auf Gutachten, An-
sprachen, Homilien und Rundschreiben zu-
riick, die im Laufe der Amtszeit entstanden
sind. Daraus entsteht eine Situationsana-
lyse, die nicht in abstrakten Postulaten
stecken bleibt. Gerade deshalb ist es aller-
dings bedenkenswert, dafl sich der Autor im
Juli 1972, also nach nur dreijdhriger Amts-
zeit, zum Riicktritt gezwungen sah, weil sei-
ner Meinung nach die Kommunitit seines
Klosters nicht mehr hinter ihm stand. Dies
sollte jedoch nicht davon abhalten, sich wei-
terhin ernsthaft mit den Aussagen eines
Mannes zu beschiftigen, der sicherlich zu
den ausgewogeneren unter den Reformem
gehort. (Man vergleiche etwa das Kapitel,
in dem er zu dem Experiment Boquen Stel-
lung nimmt.) Die Fragen, die er anschnei-
det, werden fiir die Zukunft nicht nur des
monastischen Lebens, sondern des Ordens-
lebens diberhaupt bestimmend sein.

H. Krauss,S]

Hostie, Raymond: Vie et mort des or-
dres religieux. Approches psychosocio-
logiques. Paris, Desclée de Brouwer,
1972. 381 S, kart. F. 36,70.

Der Autor dieser Studie itber ,Leben und
Sterben der Orden® spricht als Sozialpsy-
chologe: ,Letzterer unterscheidet sich so-
wohl vom Psychologen wie vom Soziolo-
gen. Der eine ist vor allem an der Art und
Weise des Funktionierens der intra-psy-
chischen Ablidufe beim Individuum interes-
siert. Der andere kiimmert sich besonders
darum, wie offiziell anerkannte und aus-
driicklich strukturierte gesellschaftliche In-
stitutionen funktionieren. Ohne die Bedeu-
tung und die Berechtigung dieser beiden
Betrachtungsweisen zu leugnen, die der
Sozialpsychologe ebenfalls in Rechnung
stellt, konzentriert er jedoch seine Auf-
merksamkeit auf die Gruppenphinomene
als solche, indem er das Funktionieren je-
ner Bezichungsgefiige analysiert, welche
sich zwischen Personen, die in Interaktion
und Interdependenz stehen, herausbilden®
(91.).

Erstaunlich ist, was dieser spezielle Wis-
senschaftsansatz an Einsichten iiber die Or-
den als soziales Phinomen hergibt. Es zeigt

sich deutlich, wie sehr die heutige Diskus-



Buchbesprechungen

sion iiber die Reform der Orden von der-
artigen Untersuchungen bereichert werden
kénnte. So wenig heute die Entwicklung
des geistlichen Lebens beim einzelnen ohne
Znhilfenahme der Individualpsychologie
adédquat verstanden werden kann, so wenig
kann eine Analyse und eine Therapie der
augenblicklichen Krise der Ordensgemein-
schaften durchgefithrt werden, ohne die Er-
kenntnisse der verschiedenen Sozialwissen-
schaften miteinzubezieben (vgl. den Be-
richt iiber einen dhnlichen Ansatz von sei-
ten eines Politologen in dieser Zeitschrift,
37 [1964] 471 ).

Dem V{. gelingt zunachst einmal ein neu-
er Blick auf die Geschichte der Orden in-
nerhalb der (westlichen) Kirche. Was er
fiber die allmihliche Herausbildung der
verschiedenen Ordensformen sagt, gibt
nicht nur interessante Hinweise auf den
Zusammenhang, der zwischen der jeweili-
gen weltlichen und kirchlichen Situation
und der ,Antwort der Ménche® besteht.
Er erlaubt auch eine kohidrente Systema-
tisierung der Gesamtentwicklung, ohne daf§
dabei der Eindruck entsteht, die histori-
schen Fakten wiirden mit Gewalt in ein
vorgefafites Schema geprefit.

Wichtiger noch als diese Analysen, die in
den Kapiteln iber die Moénchsorden, die
Kanoniker, die Bettelorden, die Regular-
kleriker sowie die verschiedenen Kongrega-
tionen der beginnenden Neuzeit den
Hauptteil des Buches ausmachen, diirften
die abschliefenden Kapitel sein, in denen
die Folgerungen aus den voraus gewon-
nenen Einblicken gezogen werden. Hierin
muf} schon die Darstellung der Restaura-
tion des Ordenslebens nach seinem fast vol-
ligen Untergang im Gefolge der Aufkla-
rung und der Franzdsischen Revolution
gerechnet werden. Das erstaunliche Wie-
deraufleben der Orden im 19. Jahrhundert
wird in seiner Ambivalenz mit Recht von
der Entwicklung der ersten Hilfte des 20.
Jahrhunderts her analysiert, indem hinter
dem zahlenmafligen Wachstum neben einer
echten Wiedergeburt kontemplativen Gei-
stes und einem starken Engagement im
apostolischen und karitativen Einsatz auch
die Phinomene eines ungesunden Hanges
zur Zeitlosigkeit und zum Heimweh nach

480

mittelalterlichen Formen sowie vor allem
zu einer zunehmenden Verrechtlichung der
Satzungen und einer Reglementierung der
Lebensweise aufgewiesen werden, Tenden-
zen, die schliellich zu einem Immobilismus
fithrten, der dann unter dem Schock des I1.
Vatikanums zu schweren Krisen innerhalb
der Orden fihren mufite.

Das Schluflkapitel versucht aus dem
Riickblick auf die 1500jihrige Geschichte
der kirchlichen Orden gewisse Gesetzma-
Bigkeiten im ,Lebenszyklus“ der Orden zu
entdecken. Es zeigt sich eine itberraschende
Ubereinstimmung, wenn man in den jewei-
ligen Orden die Phasen betrachtet, in de-
nen der Prozefl der Gemeinschaftsbildung
ablauft. Die gruppendynamischen Erkennt-
nisse, die dabei iiber die Entstebung, die
Entfaltung und das Erlahmen des ur-
spriinglichen Elans in den Orden gewonnen
werden, zeigen wichtige Parallelen, die so
weit gehen, daf sogar fiir die zeitliche Dau-
er einzelner Ablidufe fibereinstimmende Re-
gelmifigkeiten festgestellt werden kdnnen.
Fiir den Vf. lassen sich daraus allerdings
keine festen Zwangsldufigkeiten hinsicht-
lich der zeitlichen Lebensdauer oder gar
der Lebenskraft der einzelnen Ordensinsti-
tute ableiten. Immer wieder treten Erneue-
rungs- und Regenerationsbewegungen anf,
die einem Orden einen neuen, Generatio-
nen oder Jahrbunderte vorbaltenden Elan
geben. Aber auch solche Reformbewegun-
gen sind bestimmten gruppendynamischen
Gesetzen unterworfen. Dafl die Ernst- und
Sinnhaftigkeit des individuellen Ordensle-
bens derer, die einem Orden in einer be-
stimmten Phase, und sei es eine Phase des
Niedergangs oder der Krise, angehdren,
von solchen Erwigungen, wie sie der VI
von der Sozialpsychologie her anstellt, nicht
direkt betroffen wird, wird von ihm mehr-
fach betont und sei hier ausdriicklich ange-
merkt.

Hostie fiihrt seine Analysen und Reflexio-
nen nur bis an das Jahr 1965 heran. Fiir die
besonderen sozialpsychologischen Probleme,
die das ,Aggiornamento“ den Orden in ih-
rer gegenwartigen Krise stellt, kiindigt er
cine eigene Darstellung an. Es wire zu
wiinschen, daf} sie bald erscheinen kann.

H. Krauss S]





