
BUCHBESPRECHUNGEN 

Mystik 

Maaß, Fritz-Dieter: Mystik im Ge- 
spräch. Materialien zur Mystik-Diskus- 
sion in der katholischen und evangeli- 
schen Theologie Deutschlands nach dem 
1. Weltkrieg (Studien zur Theologie 
des geistlichen Lebens, Bd. IV). Würz- 
burg, Echter Verlag 1972. 269 S., Sn. 
DM 48,-. 

Eine Studie von evangelischer Seite, die auf 
historischer Basis das •schillernde" Phäno- 
men Mystik aufzeigt, wie es um die Jahr- 
hundertwende im katholischen und pro- 
testantischen Raum gesehen wurde. Die 
Arbeit ist aus einer Doktorthese entstanden, 
die erweitert und ausgebaut wurde. Die 
Abschnitte sind kurz und anregend und 
bieten einen guten Überblick. Sympathisch 
ist die objektive Art der Darstellung, die 
ehrliche Selbstkritik zum Phänomen My- 
stik auf evangelischer Seite sowie der ge- 
lungene Versuch, die katholische Auffas- 
sung zu verstehen. 

Kritik am staatlichen Machtdenken und 
positivistischen Wissenschaftsbetrieb führ- 
ten Ende des 19. Jahrhunderts zu einer 
Krise, in der die verschüttete Quelle der 
Mystik neu entdedct wurde. Der Begriff 
Mystik wurde zunächst ganz allgemein als 
Wende zum Subjekt, zur Seele, zum Geisti- 
gen gesehen, im Gegensatz zum nur Mate- 
riellen. Für die radikale Absage an das 19. 
Jahrhundert stehen Namen wie Dilthey, 
Nietzsche, Rilke, Chagall, Steiner, Buber. 
Durch Kämpfe gegen den Quietismus des 
16. und 17. Jahrhunderts vorbelastet und 
durch eine einseitig rationale Theologie 
(Neuscholastik), erkannte der Katholizismus 
befremdlicherweise die Zeichen der Zeit 
nicht. Erst im Zug der Ernüchterung durch 
den Ersten Weltkrieg setzte auch im katho- 
lischen Raum eine Neubesinnung und Wie- 
derentdeckung der katholischen mystischen 
Tradition ein. Der Benediktiner Mager in- 
teressierte sich vor allem für eine Heraus- 

schälung des mystischen Phänomens aus 
der neuplatonischen Überfremdung seit 
Dionysius dem Areopagiten. Nicht •con- 
templatio", sondern personale, gottge- 
schenkte Liebe ist Inhalt der christlichen 
Gotteserfahrung. In der existentiellen My- 
stik Teresas von Avila kommt diese Er- 
kenntnis sehr deutlich zum Ausdruck: Liebe 
ist nicht Hilfsfunktion wie in der antiken 
•theoria", sondern Wesensausdruck der 
Mystik überhaupt. 

Auf protestantischer Seite sah man in der 
katholischen •Theologie der mystischen Er- 
fahrung" gegenreformatorische Tendenzen. 
Man sicherte sich mit unsachlichen Pauschal- 
urteilen ab und identifizierte alles Katholi- 
sche mit Mystik. Es fehlte die Bereitschaft, 
sich zu informieren und anzuerkennen, daß 
Höhepunkte der theologischen Entwicklung 
immer einhergingen mit Höhepunkten der 
Mystik. Die protestantischen Kontrover- 
sen führten von tiefem Mißtrauen (Luther- 
renaissance, Karl Barth) bis zu Anhängern 
(Kierkegaard, Schaeder, Albert Schweitzer). 

Das Buch bietet gegen Ende einen wich- 
tigen Einblick in die Entwicklung der pro- 
testantischen Theologie unter dem Einfluß 
der völkisdien Mystik. Fehlende Ausein- 
andersetzung und Befruchtung durch die 
katholische Komponente bewirkten eine 
Mystifizierung des Ur-Deutschen, die in 
den Exzessen des Blut und Rasse vergöt- 
zenden Nationalsozialismus schreckliche 
Folgen hervorrief. 

Echte Ökumene könnte geleistet werden 
in einer noch ausstehenden Geisttheologie 
und Neu-Orientierung an der Schrift. Dazu 
wäre auch die mystische Lehre Thereses von 
Lisieux heranzuziehen. Dies ist nicht mehr 
Aufgabe dieses Buches, das aber zu gründ- 
lichem Nachdenken und einer Gewissenser- 
forschung aus der Tiefe anregt. 

W. Herbstrith 
(Sr. Teresia a Matre Dei OCD) 



Buchbesprechungen 475 

Raguin, Yves: Wege der Kontempla- 
tion in der Begegnung mit China (Be- 
ten heute 1). Einsiedeln, Johannes Ver- 
lag 1972. 156 S., kart. DM 14,-. 

Das Buch ist in Taiwan geschrieben; von 
jemand, der nicht nur angelesene oder tou- 
ristische Erfahrung mit der östlichen Reli- 
giosität besitzt; der aber - davon zeugt jede 
Seite - die christliche Kontemplation erfah- 
ren hat (oder Meditation oder Betrachtung 
oder Beschauung oder Mystik - Worte tun 
nichts zur Sache). 

Es ist also ein Bericht über christliche 
Gebetserfahrung. Die Sprache ist überaus 
schlicht; nicht überladen; in gelungener 
Synthese von Anteilnahme (bis zum •Ich"- 
Bericht) und Nüchternheit; man ist gefes- 
selt und zugleich ins eigene Urteil gestellt: 
•Jede ... mit Gott gemachte Erfahrung 
enthält Elemente, an denen sie geprüft wer- 
den kann" (107, anhand Teresas von Avila). 

Das Thema ist christliche Mystik - aber 
so dargestellt, daß der Alltagschrist sich 
wiederfindet, wenn er nur christlich beten 
möchte. Man kann von einer Gebetsanwei- 
sung in zwei Teilen (mehr hinführend / 
mehr aufweisend) sprechen, die sich wie ein 
Praktikum zu A. Brunners Mystikbuch liest 
(GuL 45 [1972], 397). Einige Termini der 
vorzüglichen Übersetzung klingen veraltet 
(Herz, Seele); aber das ist bald vergessen. 
Das Wagnis einer •Einführung ins mysti- 
sche Gebet" (das ist es nämlich) ist mehr 
als nur gelungen. 

Auf diesem Hintergrund gewinnt die 
Begegnung mit  dem  Osten  (Zen,  Yoga, 

chinesische Weisheit) Glaubwürdigkeit und 
Überzeugungskraft. Raguin hat kenntnis- 
reiche Sympathie: •Der Nichtchrist, der 
seine Unfähigkeit erkennt, aus eigenen 
Kräften zum höchsten Sein zu gelangen, ist 
insofern bereits von göttlicher Gnade er- 
leuchtet" (110). Doch •eine Darlegung des 
christlichen Weges schließt ... ein Urteil 
über die buddhistische Position ein" (13). 
Christlich geht es um Gottes Du, um den 
•Andern" (107), dessen Gnade jede Me- 
thode umgreift. •Gewisse Techniken, wie 
die des Yoga oder des Zen, können Diene- 
rinnen des Glaubensaktes sein, aber nur 
Dienerinnen; würde man sie zu weit und 
um ihrer selbst willen betreiben, so könnte 
man vielleicht zu einer Selbstbeherrschung, 
einem Frieden gelangen, der aber die Eini- 
gung mit Gott nur vortäuscht. Ein solcher 
Friede, der nur aus den Tiefen des eigenen 
Wesens aufsteigt, kann ein bloßes Ergrei- 
fen seiner selbst in seiner innersten Einheit 
sein. Es ist gefährlich, hierbei stehenzu- 
bleiben." Christliche Erfahrung ist mehr 
und ist anders; und wem der •Glaube zu 
Gott hin" als •Wesen christlicher Beschau- 
ung" bewußt wird, dem verlieren •die 
Methoden der inneren Sammlung an Be- 
deutung" (43). 

Aufmerksam zu machen ist noch auf die 
Kritik am •Rationalismus" christlicher Her- 
kunft, der ebenso den Weg zu Gott ver- 
sperren kann, weil •Gott oberhalb aller 
Wahrnehmung, aller Umarmung" (67) 
bleibt. 

/. Sudbrack S] 

Heilige Vorbilder und Lehrer 

Rayez, Andri - Fevre, Louis: Foi chre- 
tienne et vie consacree. Cloriviere 
aujourd'hui. Paris, Beauchesne 1971. 
222 S., kart. 

Der großgeschriebene Titel dieses Buches 
lenkt die Aufmerksamkeit auf ein sehr 
weites Thema. Es handelt sich aber nicht 
so sehr um eine grundsätzliche Abhand- 
lung über den •christlichen Glauben" und 
das •Ordensleben" in unserer Zeit, son- 
dern in erster Linie um eine historische 
Studie   über   den   französischen   Jesuiten 

Pierre-Joseph Picot de Cloriviere (1735 
bis 1820). Dieser war allerdings, wie Kar- 
dinal Marty im Vorwort bemerkt, eine 
•ungewöhnliche Persönlichkeit in einer 
außergewöhnlichen Zeit", so daß eine 
intensive Betrachtung seines Lebens auf 
manche Probleme der heutigen Kirche Ant- 
wort zu geben vermag. 

Die Autoren (A. Rayez ist derzeitiger 
Herausgeber des •Dictionnaire de Spiritua- 
lity) bieten zunächst eine sorgfältige Bio- 
graphie Cloriviires, eine Zusammenstel- 
lung seiner Werke, einen Überblick über 



Buchbesprechungen 476 

das geistige Klima des 18. Jahrhunderts in 
Frankreich. Die •Säkularisation", die wir 
nach Ansicht vieler heute erleben, hat in 
jener Zeit offenbar zahlreiche Analogien. 
Sie verlangte schon damals in mancherlei 
Hinsicht eine radikale Umstellung kirch- 
licher Aktivitäten. Ausschlaggebend waren 
dabei für Cloriviere vor allem die Unter- 
drückung der Gesellschaft Jesu in Frank- 
reich von 1762, ihre weltweite Aufhebung 
von 1773 und die allgemeine französische 
Revolution. Unter großer Anstrengung ge- 
lingt ihm die Gründung zweier neuer Ge- 
meinschaften, der societe des Herzens Jesu 
(Priester) und der societe des Herzens Ma- 
riens (Frauen), deren weltoffene Spirituali- 
tät bemerkenswert ist (man denkt unwill- 
kürlich an unsere Säkular-Institute). Auffäl- 
lig ebenso sind sein Interesse an den Ur- 
sprüngen der Kirche und seine Liebe zur 
Bibel, die sich u. a. in Kommentaren zur 
Apokalypse, zu den Petrusbriefen und zu 
den Abschiedsreden Jesu Ausdruck ver- 
schafft. Mehr als die Hälfte der vorliegen- 
den Studie befaßt sich mit Äußerungen 
Clorivieres zu den Grundlagen einer Beru- 
fung zum Ordensleben (evangelische Räte, 
Dienst in der Welt, Mut zur personalen 
Entscheidung, Probleme der Treue usw.), 
was sie ohne Zweifel auch für Spirituäle 
und Novizenmeister von heute interessant 
werden läßt. 

Die Vf. vermeiden freilich die konkrete 
Anwendung ihrer historischen Erkenntnisse 
auf unsere Epoche. In dieser Hinsicht ist 
eigentlich fast alles noch dem Leser selbst 
überlassen. Die spärlichen Anspielungen 
auf Dekrete des Zweiten Vatikanums blei- 
ben sehr im allgemeinen. 

F.-J. Steinmetz SJ 

Six, Jean-Francois: La veritable enfan- 
ce de Therese de Lisieux. Nevrose et 
saintete. Paris, du Seuil 1972. 286 S., 
kart. 

Das Buch von Six verdient Aufmerksam- 
keit. Es verlangt aber auch vom Leser die 
Kunst des Hinhörens und das Zurückstel- 
len eines vorschnellen Urteils. Der Vf. 
selbst, Priester und Psychoanalytiker, weiß 
sehr wohl, welchen Schock er bei vielen aus- 
lösen wird. Denn Theresia wird immer noch 

von dem religiösen Milieu vereinnahmt, 
dem sie innerlich auf ihre Weise ganz ent- 
wachsen war. Viele Ahnungslose werden 
aufbegehren - während andere nachdenk- 
lich innehalten. Sie erfahren, daß There- 
sias Kampf um den Glauben sie selbst an- 
geht. 

Six erkennt es. Er sieht im Lebensschick- 
sal Theresias die auf Kurzformel gebrachte 
Umbruchsituation unseres Glaubens heute. 
Das •engelgleiche Kind", die •geborene 
Heilige", zu der Theresia von ihrer Umge- 
bung gemacht wurde, stirbt mit 24 Jahren 
als Karmelitin in tiefster Glaubensnacht. 

Was war in diesem jungen Leben vor 
sich gegangen? In wenigen Jahren durch- 
lebte Theresia, deren Kindheit ganz in dem 
vom Jansenismus geprägten Milieu einge- 
bettet war, den Weg von einem verformten 
Gottesbild zur Begegnung mit dem Gott 
des Bundes, von der verkitschten Scheinwelt 
religiöser Melodramen zur harten Sprache 
der Psalmen und des Evangeliums. 

Six verfügt über eine Zeitdokumentation, 
in der er uns ein versinkendes Zeitalter im 
Milieu einer Familie festhält. Das ist ein 
wertvoller Beitrag für unsere Zeit, in der 
so viele fast voraussetzungslos oder ge- 
schichtslos religiöse und kirchliche Proble- 
me sehen. Dieser Aspekt des Buches sollte 
nicht unterschätzt werden. In dem soziolo- 
gischen Bereich scheint Six seine Akzente 
sachlicher zu setzen als in der von der Psy- 
choanalyse gesteuerten •Chirurgie", der be- 
sonders Zelie Martin, die Mutter Theresias, 
unterzogen wird. Six kann grausam werden 
in der heute so hochgeschätzten Durchleuch- 
tung seelischer Anatomie. Merkt Six nicht 
- nach seinem Buch •Beten in der Nacht des 
Glaubens" zu schließen, müßte er es wis- 
sen -, daß wir alle vor den Augen Gottes 
einer noch tiefer greifenden Analyse stand- 
halten müssen? Gottes Reich baut sich nach 
anderen Gesetzen auf. Gerade das wird in 
der Berufung Theresias deutlich. In dieser 
Beziehung ist das kurze Leben Theresias 
für uns alle noch nicht bis in seine frucht- 
baren Konsequenzen ausgeschöpft. Nach- 
dem uns Six die seelische Gefährdung des 
Kindes Theresia so eindringlich vor Augen 
geführt hat, eröffnet sich für uns eine neue 
Diskussionsbasis. Die Übersetzung des 
franz. Urtextes sollte bald erfolgen. 

Sr. Maria von Gott GCD 



Buchbesprechungen 

Kirchliche Dienste und Charismen 

477 

Martin, Jochen: Die Genese des Amts- 
priestertums in der frühen Kirche (Der 
priesterliche Dienst, III; Quaestiones 
Disputatae 48). Freiburg, Herder 1972. 
119 S., kart. DM 16-. 

Die frühe Geschichte des Amtspriestertums 
war kontroverstheologisch vielfach umstrit- 
ten. Theologische Geschichtsschreibung ist 
aber von ihrer Natur her der Gefahr aus- 
gesetzt, entweder Teilabschnitten eine blei- 
bende Absolutheit zuzuschreiben oder ihre 
geschichtlichen Bedingtheiten nicht genü- 
gend ernst zu nehmen. Insofern wird man es 
begrüßen, wenn hier im Rahmen einer kri- 
tischen Reihe über den priesterlichen Dienst 
ein Profanhistoriker das Wort ergreift und 
das Thema vor allem soziologisch-histo- 
risch angeht. 

Trotz des flotten, teilweise aggressiven 
Stils der Untersuchung scheint der Vf. Vor- 
urteile zu vermeiden. Der oft behauptete, 
grundsätzliche Unterschied zwischen der 
Jerusalemer und der paulinischen Gemein- 
deorganisation wird von ihm wesentlich 
milder gesehen: •Da Paulus die Gemeinde- 
dienste durch seine Autorität stützte, Nor- 
men für die Verkündigung setzte und 
schließlich Anweisungen für das Gemeinde- 
leben gab, bestand keine dringende Not- 
wendigkeit, die Entscheidungskompetenzen 
in den paulinischen Gemeinden genau zu 
regeln" (32). Audi in Jerusalem wird apo- 
stolische Autorität •nicht in gerader Linie 
entfaltet und zu einem sakralen Verhältnis 
geistlicher Führung und Unterordnung 
ausgebaut" (43). •Erst die Stellung des Ja- 
kobus ist ... nicht mit der Ordnung der 
paulinischen Gemeinden zu vereinbaren - 
sie läßt sich auch nicht aus der Position des 
Petrus innerhalb der Zwölf ableiten" (46). 
Die Pastoralbriefe vollziehen noch nicht 
den Schritt zu einer Trennung zwischen 
Klerus und Laien (59). Selbst angesichts 
der dezidierten Amtstheorie des Klemens- 
briefes (gottgesetzter Ursprung des Ge- 
meindeamtes) könne man nicht von einem 
•Sündenfall" der Frühkirche sprechen.. 
•Problematisch wird es erst, wenn man die 
klementinische Theorie als für alle Zeiten 
gültig betrachtet" (76). Daß schon vor der 
Entstehung des monarchischen Episkopats 

(Ignatius, Hegesipp, Hippolyt) einzelne 
Presbyter-Episkopen eine quasi-monardii- 
sche Stellung innehatten, ist nicht unwahr- 
scheinlich (88). Gelegentlich grobe Bemer- 
kungen (z. B. daß in der Apg auf der gan- 
zen Linie konstruiert wird u. a.) halten sich 
in Grenzen. 

Weniger erfreulich ist, daß hier doch 
wohl zu viele Gesichtspunkte und zu viel 
Material auf zu wenigen Seiten zusammen- 
gedrängt wurden. Es ist eine chronologisch- 
historische Darlegung, bei der Fragen, die 
für den Theologen relevant sind, erst zum 
Schluß deutlich werden. •Wie verhalten 
sich ... die bischöflichen Funktionen der 
Gemeindeleitung, der Leitung des Gottes- 
dienstes, der Wahrung der Einheit, der 
Vermittlung des Heils und der Sündenver- 
gebung zueinander?" (110). Warum wur- 
den im christlichen Priestertum die ver- 
schiedensten Funktionen vereinigt, obwohl 
im Judentum die Funktionen der Lehre, 
des Kultdienstes und der Gemeindeleitung 
getrennt waren (118)? Sosehr die These 
des Vf., daß die theologische Begründung 
der kirchlichen Ämter jeweils erst der kon- 
kreten Institutionalisierung folgt, eine ge- 
wisse Berechtigung hat, sowenig kann man 
m. E. bestreiten, daß die Ämterbildung 
wenigstens in der frühen Kirche analog 
den Prinzipien des NT geschehen ist. Daß 
diese Prinzipien für ein Neuverständnis des 
kirchlichen Amtes heute jedoch einen wei- 
ten Freiheitsraum lassen, hat diese Unter- 
suchung sicher gezeigt. 

F.-J. Steinmetz S] 

Goldbrunner, Josef: Seelsorge - eine 
vergessene Aufgabe. Über die Erwar- 
tung der Gläubigen und die Arbeit des 
Priesters heute. Freiburg-Basel-Wien, 
Herder 1971. 190 S., Linson DM 20,-. 

Trotz gewichtiger Verlautbarungen der 
letzten Jahre über das Priesteramt von Sei- 
ten der offiziellen Kirche (Lehrschreiben der 
deutschen Bischöfe, Römische Bischofssyn- 
ode 1971) scheint die Diskussion darüber 
nicht zur Ruhe zu kommen. Man fragt auch 
weiterhin: nach dem theologischen Ansatz, 



Buchbesprechungen 

der theologischen Leitidee des besonderen 
Priestertums, nach dem genaueren Verhält- 
nis von gemeinsamem und besonderem 
Priestertum, nach Stellung und Aufgabe des 
Priesters innerhalb der verschiedenen •amt- 
lichen" (charismatischen) Dienste in der 
Kirche, oder auch nach den dem Priester 
angemessenen Lebensformen (Zölibat und 
Ehe). Immer ist der Priester direkt ange- 
sprochen, wird von ihm und seinem Amt 
her gefragt. Anders der Vf. dieses Buches. 
Er fragt umgekehrt: Was erwarten die 
Gläubigen vom Priester? Die Antworten 
darauf (•in genauer Abstufung: 1. Mensch- 
lichkeit, 2. daß er vom Geist des Evange- 
liums etwas verstanden habe, 3. daß er 
einigermaßen davon reden kann", 80) sind 
ihm ein Anlaß, auf einen in der Diskussion 
sehr vernachlässigten und doch entscheiden- 
den Bereich priesterlichen Dienstes, auf den 
Bereich des Spirituell-Seelsorglichen, auf- 
merksam zu machen. Sein Anliegen und 
seine Mahnung bestehen zu Recht. Wenn 
man nur vom gegenwärtigen Schrifttum 
über das Priestertum ausginge, müßte man 
die Sorge haben, die heutige Priestergene- 
ration könnte in eine immer stärkere Intro- 
vertiertheit hineingetrieben werden und 
verfehle dann ihre eigentliche Aufgabe. 

Der Vf. ist Pastoraltheologe und in sei- 
nen Arbeiten von der Tiefenpsychologie 
(C. G. Jungs) geprägt. Die Frage nach einer 
Theologie des Priestertums ist für ihn als 
Praktiker sekundär. Er geht einfach davon 
aus, daß der Priester des NT •nicht mehr 
grundsätzlich heilsnotwendig, sondern aus 
praktischen Gründen bestellt (ist) als ,Aus- 
spender der göttlichen Geheimnisse', im 
Dienst der Christen also, die als ,Gruppe' 
diese Arbeitsteilung brauchen" (51). Das 
mag vielen - mit Recht - zu pragmatisch 
sein, aber das berührt das eigentliche An- 
liegen des Buches wenig. Danach hat der 
Priester heute bei der immer stärkeren Ver- 
unsicherung der Menschen für seine zentrale 
Aufgabe eine einmalige Chance. Nur müß- 
te er in erster Linie Seelsorger sein: im 
Gespräch, in der Verkündigung und Unter- 
weisung, und auch in der Gestaltung des 
Gottesdienstes. Selbst in allen Dingen des 
Menschlichen und Göttlichen zu Hause, 
sollte er die Fähigkeit haben, die Men- 
schen anzuleiten, zu sich und ihrer perso- 
nalen Mitte zu finden, mit ihrer Schuld ins 

478 

reine zu kommen, in die Geheimnisse der 
Botschaft Gottes einzudringen, um sie so in 
ihr Heil zu führen. Dazu wäre allerdings 
nach dem Vf. eine andere Ausbildung (Vor- 
bildung) notwendig, als sie jetzt geboten 
wird. 

Mag mancher den tiefenpsychologischen 
Duktus des Buches vielleicht zu einseitig 
finden (während man früher die objektive 
Seite des priesterlichen Amtes, das Opus 
operatum zu einseitig in den Vordergrund 
stellte), seinem Inhalt wird er unbedingt 
zustimmen. Und noch eines wird man wohl 
sagen können: Wer die Voraussetzungen 
für den vom Vf. gekennzeichneten seelsorg- 
lichen Dienst mitbringt, wird kaum unter 
der heutigen Verunsicherung des Priester- 
amtes leiden. Er wäre erfüllt und hätte gar 
keine Zeit mehr, an die vielen Ungeklärt- 
heiten, die es noch um das Amt gibt, zu 
denken. Damit könnte er zugleich etwas von 
der Gnadengabe ausstrahlen, die seiner Be- 
rufung innewohnt, nicht zum Schaden für 
die, die sich auf das Priestertum vorberei- 
ten oder sich zu ihm hingezogen fühlen. 

F. Wulf SJ 

du Roy, Olivier: Moines aujourd'hui 
- une experience de reforme institutio- 
nelle. Paris, Epi 1972. 403 Seiten, kart. 
F. 40,-. 
Der 1969 im Alter von 36 Jahren zum Abt 
von Maredsous gewählte Autor ist den Le- 
sern dieser Zeitschrift bekannt durch seinen 
Beitrag •Das monastische Leben heute" (43 
[1970] 194-205). Dort finden sich auch seine 
wesentlichen Gedankengänge zu Mönchtum 
und Ordensleben überhaupt, die in den 400 
Seiten der hier zu besprechenden Aufsatz- 
sammlung ausführlich begründet und dar- 
gestellt sind. Es geht dabei um die Pro- 
bleme, wie sie sich heute zwangsläufig 
einem Monasterium stellen, das seine 1500- 
jährige Tradition in einer veränderten 
Welt leben muß: Auswahl der Bewerber 
und Noviziat, Struktur des Kommunitäts- 
lebens, Sinn und Gestaltung der Liturgie, 
Interpretation der Regula, vor allem aber 
die Grundfrage, ob das Mönchtum nur als 
eine Art folkloristisches Museum überleben 
soll oder ob es durch einen Wandel seiner 
Ausdrucksweise seinem prophetischen An- 
spruch neu gerecht zu werden vermag. 



Buchbesprechungen 479 

Ausgangspunkt ist, daß das Mönditum 
als ein überall in den Weltreligionen anzu- 
treffendes Phänomen durch die großen 
Gründergestalten erst bekehrt und •ge- 
tauft" werden mußte, bevor es christliches 
Mönditum werden konnte. Von diesem 
Ansatz her wird der Anspruch jener abge- 
wehrt, die die Klöster allzu vordergründig 
als Inseln des Sakralen und der reinen Spi- 
ritualität, als Zonen der Stille und der 
Sammlung bewahrt wissen wollen. Hinter 
solchen Ansprüchen stehe oft die Vorstel- 
lung, daß das Christentum nur in einer 
klimatisierten Atmosphäre, nicht aber im 
konkreten Leben echt und voll zu leben sei. 
Dagegen stellt der Autor seine Auffassung 
vom Kloster als einem Ort nicht größerer 
Leichtigkeit, sondern größerer Schwierig- 
keit für den geistlichen Kampf, woraus ge- 
rade seine Fruchtbarkeit für die •in der 
Welt" lebenden Christen erwachse. Es ist 
dies eine Auffassung, die ein neues Licht 
auch auf das Verständnis des Ordenslebens 
überhaupt und den Sinn der Gelübde von 
Armut, Keuschheit und Gehorsam werfen 
könnte: Sie machen die Ganzhingabe an 
Gott nicht leichter, wie man sich dies oft 
vorstellt. Sie bewirken eher eine härtere 
Auseinandersetzung und sind erst darum 
für den sogenannten Weltchristen paradig- 
matisch, vorausgesetzt natürlich, daß sie 
ehrlich und ohne anderweitige Kompensa- 
tionen gelebt werden. 

Die Argumentation stützt sich immer 
wieder auf soziologische und sozial-psycho- 
logische Analysen, deren Gebrauch der 
Autor im kirchlich-religiösen Bereich für 
unumgänglich hält. Seine Infragestellung 
des •Familienmodells", das aus einer über- 
holten Gesellschaftsverfassung stammt, 
aber für die Struktur fast aller Orden, 
nicht nur der alten monastischen, bis jetzt 
weitgehend bestimmend geblieben ist, muß 
ernst genommen werden. Auch bezüglich 
anderer Dinge, wie Habit, Ref ektorordnung, 
Verständnis des Abtes als •Vater", Stel- 
lung der •Werke" (d. h. der apostolischen 
Arbeiten und der Wirtschaftsbetriebe) im 
Gesamt des Klosters wird erst durch solche 
Analysen die Fragestellung deutlich, der 
heute nicht mehr ausgewichen werden 
kann. 

Die meisten Abschnitte des Buches sind - 
wie schon der Untertitel sagt - aus der kon- 

kreten Erfahrung eines Abtes herausge- 
wachsen. Vieles geht auf Gutachten, An- 
sprachen, Homilien und Rundschreiben zu- 
rück, die im Laufe der Amtszeit entstanden 
sind. Daraus entsteht eine Situationsana- 
lyse, die nicht in abstrakten Postulaten 
stecken bleibt. Gerade deshalb ist es aller- 
dings bedenkenswert, daß sich der Autor im 
Juli 1972, also nach nur dreijähriger Amts- 
zeit, zum Rücktritt gezwungen sah, weil sei- 
ner Meinung nach die Kommunität seines 
Klosters nicht mehr hinter ihm stand. Dies 
sollte jedoch nicht davon abhalten, sich wei- 
terhin ernsthaft mit den Aussagen eines 
Mannes zu beschäftigen, der sicherlich zu 
den ausgewogeneren unter den Reformern 
gehört. (Man vergleiche etwa das Kapitel, 
in dem er zu dem Experiment Boquen Stel- 
lung nimmt.) Die Fragen, die er anschnei- 
det, werden für die Zukunft nicht nur des 
monastischen Lebens, sondern des Ordens- 
lebens überhaupt bestimmend sein. 

H. Krauss, SJ 

Hostie, Raymond: Vie et mort des or- 
dres religieux. Approches psychosocio- 
logiques. Paris, Desclee de Brouwer, 
1972. 381 S., kart. F. 36,70. 

Der Autor dieser Studie über •Leben und 
Sterben der Orden" spricht als Sozialpsy- 
chologe: •Letzterer unterscheidet sich so- 
wohl vom Psychologen wie vom Soziolo- 
gen. Der eine ist vor allem an der Art und 
Weise des Funktionierens der intra-psy- 
chischen Abläufe beim Individuum interes- 
siert. Der andere kümmert sich besonders 
darum, wie offiziell anerkannte und aus- 
drücklich strukturierte gesellschaftliche In- 
stitutionen funktionieren. Ohne die Bedeu- 
tung und die Berechtigung dieser beiden 
Betrachtungsweisen zu leugnen, die der 
Sozialpsychologe ebenfalls in Rechnung 
stellt, konzentriert er jedoch seine Auf- 
merksamkeit auf die Gruppenphänomene 
als solche, indem er das Funktionieren je- 
ner Beziehungsgefüge analysiert, welche 
sich zwischen Personen, die in Interaktion 
und Interdependenz stehen, herausbilden" 
(9 f.). 

Erstaunlich ist, was dieser spezielle Wis- 
senschaftsansatz an Einsichten über die Or- 
den als soziales Phänomen hergibt. Es zeigt 
sich deutlich, wie sehr die heutige Diskus- 



Buchbesprechungen 480 

sion über die Reform der Orden von der- 
artigen Untersuchungen bereichert werden 
könnte. So wenig heute die Entwicklung 
des geistlichen Lebens beim einzelnen ohne 
Zuhilfenahme der Individualpsychologie 
adäquat verstanden werden kann, so wenig 
kann eine Analyse und eine Therapie der 
augenblicklichen Krise der Ordensgemein- 
schaften durchgeführt werden, ohne die Er- 
kenntnisse der verschiedenen Sozialwissen- 
schaften miteinzubeziehen (vgl. den Be- 
richt über einen ähnlichen Ansatz von Sei- 
ten eines Politologen in dieser Zeitschrift, 
37 [1964] 471 ff). 

Dem Vf. gelingt zunächst einmal ein neu- 
er Blick auf die Geschichte der Orden in- 
nerhalb der (westlichen) Kirche. Was er 
über die allmähliche Herausbildung der 
verschiedenen Ordensformen sagt, gibt 
nicht nur interessante Hinweise auf den 
Zusammenhang, der zwischen der jeweili- 
gen weltlichen und kirchlichen Situation 
und der •Antwort der Mönche" besteht. 
Er erlaubt auch eine kohärente Systema- 
tisierung der Gesamtentwicklung, ohne daß 
dabei der Eindruck entsteht, die histori- 
schen Fakten würden mit Gewalt in ein 
vorgefaßtes Schema gepreßt. 

Wichtiger noch als diese Analysen, die in 
den Kapiteln über die Mönchsorden, die 
Kanoniker, die Bettelorden, die Regular- 
kleriker sowie die verschiedenen Kongrega- 
tionen der beginnenden Neuzeit den 
Hauptteil des Buches ausmachen, dürften 
die abschließenden Kapitel sein, in denen 
die Folgerungen aus den voraus gewon- 
nenen Einblicken gezogen werden. Hierin 
muß schon die Darstellung der Restaura- 
tion des Ordenslebens nach seinem fast völ- 
ligen Untergang im Gefolge der Aufklä- 
rung und der Französischen Revolution 
gerechnet werden. Das erstaunliche Wie- 
deraufleben der Orden im 19. Jahrhundert 
wird in seiner Ambivalenz mit Recht von 
der Entwicklung der ersten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts her analysiert, indem hinter 
dem zahlenmäßigen Wachstum neben einer 
echten Wiedergeburt kontemplativen Gei- 
stes und einem starken Engagement im 
apostolischen und karitativen Einsatz auch 
die Phänomene eines ungesunden Hanges 
zur Zeitlosigkeit und zum Heimweh nach 

mittelalterlichen Formen sowie vor allem 
zu einer zunehmenden Verrechtlichung der 
Satzungen und einer Reglementierung der 
Lebensweise aufgewiesen werden, Tenden- 
zen, die schließlich zu einem Immobilismus 
führten, der dann unter dem Schock des II. 
Vatikanums zu schweren Krisen innerhalb 
der Orden führen mußte. 

Das Schlußkapitel versucht aus dem 
Rückblick auf die 1500jährige Geschichte 
der kirchlichen Orden gewisse Gesetzmä- 
ßigkeiten im •Lebenszyklus" der Orden zu 
entdecken. Es zeigt sich eine überraschende 
Übereinstimmung, wenn man in den jewei- 
ligen Orden die Phasen betrachtet, in de- 
nen der Prozeß der Gemeinschaftsbildung 
abläuft. Die gruppendynamischen Erkennt- 
nisse, die dabei über die Entstehung, die 
Entfaltung und das Erlahmen des ur- 
sprünglichen Elans in den Orden gewonnen 
werden, zeigen wichtige Parallelen, die so 
weit gehen, daß sogar für die zeitliche Dau- 
er einzelner Abläufe übereinstimmende Re- 
gelmäßigkeiten festgestellt werden können. 
Für den Vf. lassen sich daraus allerdings 
keine festen Zwangsläufigkeiten hinsicht- 
lich der zeitlichen Lebensdauer oder gar 
der Lebenskraft der einzelnen Ordensinsti- 
tute ableiten. Immer wieder treten Emeue- 
rungs- und Regenerationsbewegungen auf, 
die einem Orden einen neuen, Generatio- 
nen oder Jahrhunderte vorhaltenden Elan 
geben. Aber auch solche Reformbewegun- 
gen sind bestimmten gruppendynamischen 
Gesetzen unterworfen. Daß die Ernst- und 
Sinnhaftigkeit des individuellen Ordensle- 
bens derer, die einem Orden in einer be- 
stimmten Phase, und sei es eine Phase des 
Niedergangs oder der Krise, angehören, 
von solchen Erwägungen, wie sie der Vf. 
von der Sozialpsychologie her anstellt, nicht 
direkt betroffen wird, wird von ihm mehr- 
fach betont und sei hier ausdrücklich ange- 
merkt. 

Hostie führt seine Analysen und Reflexio- 
nen nur bis an das Jahr 1965 heran. Für die 
besonderen sozialpsychologischen Probleme, 
die das •Aggiornamento" den Orden in ih- 
rer gegenwärtigen Krise stellt, kündigt er 
eine eigene Darstellung an. Es wäre zu 
wünschen, daß sie bald erscheinen kann. 

H. Krauss SJ 




