
•Und das Wort ist Fleisch geworden ..." 7 

weihte", Meister des neuen Lebens im Geiste Christi, erfahren in •der 
Kunst des geistlichen Lebens", die ihre Erfahrungen so weiterzugeben ver- 
mochten, daß in ihren Schülern und Alumnen das Leben des Geistes ent- 
facht wurde? So daß diese jungen, suchenden Christen dadurch Friede, 
Freude, Liebe, Vertrauen, Hoffnung und Zuversicht, kurz echtes, befreien- 
des Leben erfuhren? 

Heute machen sich zahlreiche junge Menschen auf, zu den Quellen und 
Urgründen des wahren, sinn-vollen Lebens vorzudringen. Nicht wenige 
junge Christen suchen, neu und ursprünglich die Lebensmacht und Lebens- 
fülle der Gemeinschaft mit Christus zu entdecken. Können wir •prakti- 
zierende Christen" ihnen hier wirklich helfen? Ist die Kirche in ihrer 
gegenwärtigen Erscheinung und Zuständlichkeit wirklich der Raum, wo 
die befreiende Kraft Christi überzeugend erfahren werden kann? 

Wen bedrängen diese Fragen nicht, der mit nachdenklicher Aufmerk- 
samkeit sich mit der Not unserer Kirche, unseres kirchlichen Christentums 
auseinandersetzt? Und doch: die befreiende, rettende, wohltuende Lebens- 
macht Christi ist in der Kirche auch heute gegenwärtig! Wie aber können 
wir selbst diese Macht in uns erfahren und vor allem anderen mitteilen, 
so wie dies im Haus des Kornelius sich ereignete? Von der Lebendigkeit 
und Echtheit unseres Glaubens, unseres Christseins hängt es ab, ob es uns 
gelingt, Menschen für Jesus Christus zu gewinnen. Das Geschick so vieler 
suchender Mitmenschen hängt daran, daß wir Christen wirklich •geist- 
erfüllte", •geistliche" Menschen, daß wir Brüder und Schwestern des gro- 
ßen pneumatischen Wohltäters und Befreiers des Menschen werden. Seine 
Macht ist unerschöpflich und wirksam, wo Menschen offen sind für sein 
Walten. 

•Und das Wort ist Fleisch geworden 
Zur Menschwerdung nach dem Johannesprolog 

Johannes Beutler SJ, Frankfurt am Main 

Der Mensch Jesus ist in den letzten Jahren wieder stärker in das Bewußt- 
sein der Christen gerückt. Es gibt eine •Jesus-Bewegung" und •Jesus- 
people". Jesus wird neu als der •eine Weg" entdeckt, der zu Gott und zur 
Selbstfindung des Menschen führt. Nicht nur dort, wo sich diese Neubesin- 



Johannes Beutler 8 

nung auf Jesus einen recht fundamentalistischen Ausdruck verschafft, 
kennzeichnet sie unsere Zeit. Auch innerhalb der eigentlichen Fachtheolo- 
gie gibt es eine neue Bemühung um eine •Christologie von unten", eine 
Christologie also, die vom Gott suchenden Menschen überhaupt und vom 
Menschen Jesus Christus und seinem Gottesverhältnis ausgeht. Die Quae- 
stio Disputata von K. Rahner und W. Thüsing •Christologie - systema- 
tisch und exegetisch" (1972) ist dafür ein beredtes Beispiel. 

Eine •Christologie von unten" kann sich auf ein breites Fundament in 
der Schrift berufen. Das Neue Testament schildert uns den irdischen 
Werdegang Jesu, und zwar besonders anschaulich in den synoptischen 
Evangelien. Diese geben sich nicht damit zufrieden, das Leben Jesu an 
seinen entscheidenden Wendepunkten deutlich zu machen, sondern zeich- 
nen es - wenigstens Mattäus und Lukas - von seinem Anfang an nach. 
Die liebevolle Schilderung von Einzelheiten, schon in der Kindheitsge- 
schichte, läßt dabei gelegentlich vergessen, daß auch für die synoptischen 
Evangelisten das Entscheidende stets das Glaubensbekenntnis zu dem in 
Jesus manifest gewordenen Erbarmen Gottes ist. Die heutige Forschung 
sieht in den synoptischen Kindheitsgeschichten darum eher •Evangelien- 
prologe", die durch die Schilderung des Beginns der vita Jesu in sein 
Geheimnis einführen wollen: in das Geheimnis des Menschenkindes, das 
als •Sohn Gottes" Offenbarer des Vaters ist. 

Das Johannesevangelium unterscheidet sich von diesen Evangelien- 
prologen nur dadurch, daß es uns in einem hymnischen Prolog unmittel- 
bar an das Geheimnis Jesu heranführt. Es verzichtet auf alle Schilderung 
der äußeren Begleitumstände der Geburt Jesu. Nicht wie Gott im Men- 
schen Jesus zur Erscheinung kam, ist ihm entscheidend, sondern daß er es 
tat. Und diese Tatsache wird nicht rational festgestellt, sondern hymnisch 
besungen. 

1. Der Johannesprolog schildert uns die Menschwerdung nicht als Vorgang, 
sondern als Ereignis 

Ein Vorgang wird im einzelnen, in seinen verschiedenen Stadien, erzählt. 
Ein Ereignis wird als solches berichtet. 

Sowohl Mattäus wie Lukas schildern uns die Menschwerdung, Geburt 
und Kindheit Jesu in ihrem geschichtlichen Nacheinander. Der doppelten 
Verkündigung an Maria und Josef (in Analogie zum ägyptischen Träu- 
mer Josef) bei Mattäus entspricht die Verkündigung an Maria und die 
parallele Geschichte von der Ankündigung der Geburt des Täufers bei 
Lukas. Lukas schildert uns die Reise nach Jerusalem und Betlehem, die 
Geburt, die Windeln, die Krippe. Es folgen die übrigen Episoden der 



•Und das Wort ist Fleisch geworden ..." 9 

Kindheitsgeschichte, bei Mattäus die Flucht nach Ägypten nach dem Be- 
such der drei Weisen, bei beiden die Ansiedelung der Heiligen Familie 
in Nazaret, mit der Geschichte vom Zwölfjährigen Jesus bei Lukas, der 
uns auch in einer zusammenfassenden Bemerkung das allmähliche Wachs- 
tum Jesu (nicht nur äußerlich sichtbar vor den Menschen, sondern auch 
vor Gott) vor Augen stellt. 

Nichts von alledem bei Johannes. Die Menschwerdung wird hier in dem 
lapidaren Satz zusammengefaßt: •Und das Wort ist Fleisch geworden und 
hat unter uns gezeltet, und wir haben seine Herrlichkeit gesehen, die Herr- 
lichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, voll der Gnade und Wahrheit." 
Gewiß gibt es bei Johannes im Prolog selbst so etwas wie eine Vorge- 
schichte Jesu. Aber sie wird ganz den geschichtlichen Einzelheiten enthoben 
und auf eine höhere Ebene gerückt: die Herkunft Jesu (die •genesis" 
Jesu, von der Mattäus berichten will) wird bis in die Tiefen der Gottheit 
zurückverfolgt. Das •im Anfang" des ersten Schöpfungsberichtes klingt 
auf, ganz wie zu Beginn des Ersten Johannesbriefes. Es ist der Uranfang 
schlechthin, bevor irgend etwas geworden war. Denn der Logos ist nicht 
geworden. Er war von Anfang an bei Gott. Wir wissen heute, daß der 
Johannesprolog bei der Entwicklung der Vorstellung von der Präexistenz 
Jesu von der jüdischen Weisheitsspekulation abhängig war. Bekannt ist 
die Selbstaussage der Weisheit im 8. Kapitel des Buches der Sprüche: •Der 
Herr schuf mich, seines Waltens Erstling, als Anfang seiner Werke, vor- 
längst. Von Ewigkeit her bin ich gebildet, von Anbeginn, vor dem Ur- 
sprung der Welt ..." (22f). Wenn man von einer •Vorgeschichte" des 
Logos reden will (wie R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, I, 200, 
es tut), so kann man dies im Johannesprolog nur mit großer Vorsicht tun. 
Nicht eigentlich eine Vorgeschichte wird uns erzählt, sondern die Herkunft 
des Logos, der bereits bei der Schöpfung zugegen war, vor aller Schöpfung 
und aller Geschichte, vom Schöpfergott. Desgleichen bezeichnet seine 
Menschwerdung auch nicht den Übergang von einer Vorgeschichte zu 
einer Geschichte, sondern den Eintritt in die Geschichte schlechthin. 

Genaugenommen wird hier bei Johannes nicht von •Menschwerdung", 
sondern von •Fleischwerdung" gesprochen. Eine Abgrenzung gegen ein 
doketisches Mißverständnis dürfte den Ausschlag gegeben haben. Wir 
finden sie erneut in dem (vielleicht sekundären) eucharistischen Abschnitt 
am Schluß der Brotrede, wo vom Essen der •Sarx" Jesu und dem Trinken 
seines Blutes die Rede ist. Beide Stellen halten die irdische Realität des 
Menschen Jesus fest; sie stehen nicht im Widerspruch zu einer Theologie 
der •Menschwerdung" bei Johannes, sondern sind ihr vielmehr dienstbar. 

Daß Jesus Mensch war - das Menschsein Jesu - gehört zu den zentralen 
Aussagen des Johannesevangeliums. Wenn Johannes uns auch nicht den 



Johannes Beutler 10 

Vorgang der Menschwerdung mit seinen geschichtlichen Begleitumstän- 
den beschreibt, so kreist doch sein theologisches Denken um den Menschen 
Jesus. Das ist oft übersehen worden, und selbst Schnackenburg kommt auf 
dieses Thema in seinem großen Johanneskommentar nur am Rande zu 
sprechen (I, 420 ff), um die Theorie des Einflusses von einem Mythus des 
•Urmenschen" bei Johannes zurückzuweisen. Tatsächlich scheint auf den 
ersten Blick die Gottheit Jesu beim Vierten Evangelisten ganz das Jesus- 
bild zu beherrschen. E. Käsemann hat das in seinem Büchlein •Jesus letz- 
ter Wille nach Johannes 17" (1966) wieder neu herausgearbeitet. Das 
Johannesevangelium schildert uns Jesus nach ihm als den •über die Erde 
schreitenden Gott", der irdische Speise und irdischen Trank nicht braucht, 
dem die Kräfte der Natur ebenso gehorchen wie das Innere des Menschen 
offen vor ihm liegt, dem seine Passion offenbar nichts anzuhaben vermag, 
und der noch im Tode als Sieger aus dieser Welt scheidet, die ohnehin 
nicht seine angemessene Behausung war. Stammt er doch vom Vater, nicht 
aus dieser Welt. 

Eine Hervorhebung des Menschlichen an Jesus im Johannesevangelium 
könnte wie eine Fehlinterpretation dieses Jesusbildes aussehen, die sich 
der besonderen Eigenart des Vierten Evangeliums verschließt. So wenig- 
stens meint warnend Käsemann. Und doch wurden kritische Stimmen 
gegenüber seiner Johannesdeutung laut. Besteht nicht die spezifisch johan- 
neische Christologie gerade im Paradox? Hat hier Bultmann nicht tiefer 
gesehen? Stellt uns das Johannesevangelium nicht gerade vor das Para- 
dox eines Menschen, eines bloßen Menschen, der doch mit dem Anspruch 
auftritt, der einzige Offenbarer Gottes zu sein? 

Der französische Johannesforscher D. Mollat (Bearbeiter des Johannes- 
evangeliums für die Jerusalemer Bibel) hat kürzlich auf die Bedeutung 
der Bezeichnung •Mensch" für Jesus im Johannesevangelium hingewie- 
sen. Schon rein statistisch läßt sich sagen, daß Johannes das Wort viel 
häufiger auf Jesus anwendet als die anderen Evangelisten. In Frage kom- 
men eigentlich nur drei synoptische Stellen, an denen Jesus als •Mensch" 
bezeichnet wird, und sie alle sind ohne christologische Bedeutung. Es han- 
delt sich um Mt 11,19/Lk 7,34; Mt 26, 72. 74/Mk 14,71; Lk 23,4.6.14. 
Im ersteren Fall wird Jesus als ein •Mensch", der übermäßig ißt und trinkt, 
bezeichnet - die Aussage findet sich im Mund seiner Gegner; im zweiten 
ist der Sinn sogar abwertend - Petrus erklärt bei seiner Verleugnung 
Jesu zweimal: •Ich kenne den Menschen nicht"; im dritten Fall spricht 
Pilatus im Prozeß Jesu von •diesem Menschen", ohne daß sich damit ein 
erkennbarer christologischer Sinn verbände. 

Anders bei Johannes. Er bezeichnet Jesus wenigstens fünfmal indirekt 
als •Menschen" und vierzehnmal direkt. Nicht alle Stellen sind dabei 



• Und das Wort ist Fleisch geworden ..." 11 

gleich bedeutsam, aber an einigen tritt doch die christologische Bedeutung 
klar hervor. 

Jo 4,29 sagt die Samariterin: •Kommt, dort ist ein Mensch, der mir alles 
gesagt hat, was ich getan habe. Ist er vielleicht der Messias?" (Die neue 
liturgische Bibelübersetzung verdunkelt den Sinn, indem sie statt 
•Mensch" •Mann" einsetzt.) Die Formulierung deutet einen bestimmten 
Kontrast zwischen dem Menschsein Jesu und seinem übermenschlichen 
Wissen an. Übergehen wir Jo 5, 12, wo die liturgische Bibelübersetzung 
abermals die terminologische Feinheit übersehen hat, und kommen wir 
zu Jo 7,46. Die Ratsdiener, die Jesus aufgrund seiner Offenbarungsreden 
im Tempel verhaften sollen, kommen unverrichteterdinge zurück und müs- 
sen gestehen: •Noch nie hat ein Mensch so gesprochen, wie dieser Mensch 
spricht." Hier klingt bereits deutlich die Spannung zwischen dem •Mensch- 
sein" Jesu und seinem staunenerregenden, menschliche Vollmacht über- 
schreitenden Wort zutage. 

Das ist noch stärker der Fall in Jo 8,40, im Rahmen derselben Reden 
Jesu im Tempel. Jesus hält hier den ungläubigen •Juden" entgegen: 
•Jetzt aber wollt ihr mich töten, einen Menschen, der euch die Wahrheit 
gesagt hat, die ich von Gott gehört habe." Eben darin liegt der Anstoß des 
Wortes Jesu, daß es Menschenwort ist und doch mit dem Anspruch auf- 
tritt, Wort Gottes, von Gott herkommende Wahrheit zu sein. Darum der 
Vorwurf der Juden, den wir Jo 10,33 hören: •Du bist doch nur ein Mensch 
und machst dich zu Gott." Derselbe Anstoß wird Jo 9,16 hörbar. 

Von hierher gesehen muß das •Ecce homo", •Seht da den Menschen" 
von Jo 19,5 einen besonderen, tieferen Sinn bekommen. Johannes ver- 
wendet hier offenbar das bei ihm auch sonst beliebte Stilmittel der Dop- 
peldeutigkeit, ja der Ironie, um seine Aussage zur Geltung zu bringen. 
Wie Pilatus Jesus dem Volk als seinen König vorführt, ohne sich der tiefe- 
ren Bedeutung dieses Tuns bewußt zu sein (Jo 19,15), so führt er ihm 
auch •den Menschen" vor Augen, ohne zu wissen, welchen tieferen Sinn 
diese Bezeichnung gerade bei diesem Menschen haben muß. 

Man kann also bei Johannes sagen: Jesus ist voller Mensch, ganz 
Mensch, ja der Mensch, nicht obwohl, sondern weil er der vollgültige und 
letztgültige Offenbarer des Vaters ist. Wenn wir von hier aus auf den 
Johannesprolog zurückschauen, so finden wir dessen zentrale Aussage 
bestätigt und konkretisiert. Daß das Wort •Fleisch", •Mensch" geworden 
ist, gehört in die Mitte nicht nur des Johannesprologs, sondern des ganzen 
Johannesevangeliums. Dieses Evangelium schildert uns also nicht, wie das 
Wort Fleisch wurde, aber es macht zum Kern seiner Aussage, daß das 
Wort Fleisch wurde. 



Johannes Beutler 12 

2. Die Menschwerdung wird im Johannesprolog nicht erzählt, sondern 
besungen, gefeiert 

Nicht nur das ist bedeutsam, daß uns Johannes die Tatsache der Mensch- 
werdung vor Augen führt, ohne sie uns zu beschreiben. Auch die Art und 
Weise, wie er die Tatsache der Menschwerdung mitteilt, ist bemerkens- 
wert. Die Menschwerdung wird nämlich nicht erzählt, sondern besungen, 
gefeiert. Sie ist nicht Gegenstand eines nüchternen Berichtes, sondern wird 
in hymnischer Weise besungen. Nicht die rationale Feststellung beherrscht 
den Johannesprolog, sondern das dankbare Lied. 

Die Johannesforschung der letzten Jahrzehnte ist, geschult durch fünf 
Jahrzehnte formgeschichtlicher Arbeit an den Evangelien, zu dem Ergeb- 
nis gekommen, daß dem Johannesprolog offenbar ein Hymnus zugrunde- 
liegt, den der Evangelist überarbeitet und erweitert und dann seinem 
Evangelium vorangeschickt hat. Die Namen der Forscher, die zu dieser 
Annahme gekommen sind, tun hier wenig zur Sache, aber sie sind keines- 
wegs auf die eine oder andere Konfession beschränkt und reichen von 
R. Bultmann über E. Käsemann, E. Haenchen, J. Jeremias und H. Schlier 
bis zu R. Schnackenburg und anderen. Ihnen stehen solche gegenüber, die 
den ganzen Prolog dem Evangelisten selber zuschreiben, aber auch sie 
erkennen heute gemeinhin den hymnischen Charakter des Prologs an, und 
das ist der Punkt, auf den es uns hier ankommt. Eine vermittelnde Posi- 
tion ist die des Amerikaners R. E. Brown, nach dem der Evangelist ein 
Logoslied der johanneischen Gemeinde übernommen und überarbeitet 
hat. Auf diese Weise würde sowohl die Kontinuität wie die Diskontinuität 
zum Rest des Johannesevangeliums gewahrt. 

Die genauere Abgrenzung des urchristlichen Logosliedes (denn um ein 
solches dürfte es sich hier handeln, nicht um einen vorchristlichen gnosti- 
schen Hymnus, wie Bultmann meint) macht im einzelnen Schwierigkeiten. 
Nimmt man die verschiedenen Methoden zusammen, die dem Exegeten 
zur Scheidung zwischen Logoslied und kommentierenden und erweitern- 
den Bemerkungen des Evangelisten zur Verfügung stehen, so würden als 
Bestandteil des Logosliedes sicher die Verse 1 bis 4 (oder 5) und - nach den 
mehr •prosaischen" Zeilen über den Täufer, V. 6 bis 8 - die Verse 9 bis 1 i 
zu gelten haben. In den Versen 12 und 13 macht sich wieder stärker 
Sprache und Gedankenwelt des Evangelisten bemerkbar, der von der Be- 
deutung der Annahme des Logos durch den Glaubenden spricht: er wird 
Kind Gottes, aus Gott geboren. Der zentrale Vers •Und das Wort ist 
Fleisch geworden" dürfte nach fast übereinstimmender Ansicht der Exe- 
geten ebenfalls zum ursprünglichen Hymnus gehört haben, wenigstens in 
seinem Grundbestand. Vielleicht hat der Evangelist hinzugefügt: •und 



•Und das Wort ist Fleisch geworden ..." 13 

wir haben seine Herrlichkeit gesehen, die Herrlichkeit des einzigen Sohnes 
vom Vater." So meinen Schnackenburg und andere. Sicher dürfte die 
erneute Nennung des Täufers in Vers 15 auf den Evangelisten zurück- 
gehen. Am Schluß des Hymnus stand vielleicht Vers 16: •Aus seiner Fülle 
haben wir alle empfangen, Gnade über Gnade." Die abschließenden Verse, 
in denen Jesus Christus dem Mose gegenübergestellt wird, würden nach 
Form und Inhalt wieder besser zum Evangelisten passen. 

Der ursprüngliche Hymnus pries offenbar das vorweltliche Sein des 
Logos beim Vater und seine Rolle bei der Schöpfung, in einer zweiten 
Strophe (V. 4 und 9) •seine Bedeutung für die Menschenwelt (Licht und 
Leben)", eine dritte beklagt (V. 10 und 11) •die Ablehnung seines Wir- 
kens in der Menschheit vor der Inkarnation" und eine vierte (V. 14 und 16) 
•preist" dann •das beglückende und für die Glaubenden heilbringende 
Ereignis der Inkarnation" {Schnackenburg, I, 202). Durch die Einfügung 
der Verse über den Täufer bekommen die Aussagen über die Ablehnung 
des göttlichen Wortes vor der Inkarnation einen neuen Kontext. Mit der 
Nennung des Täufers betreten wir geschichtlichen Boden. Wenn er vom 
•Licht" Zeugnis ablegt, so ist damit offenbar bereits der inkarnierte Logos 
gemeint, und so sprechen die anschließenden Verse über das Licht, das in 
die Welt kam, nun wohl schon vom fleischgewordenen Wort und seinem 
Schicksal in der •Welt". Die abschließenden Verse 14 ff. sind dann nur 
dadurch vom Vorhergehenden unterschieden, daß sie in unverhüllter 
Form vom Kommen des Logos in die Welt sprechen und seine Heilsbedeu- 
tung für den Glaubenden deutlicher sichtbar machen. 

Wir kennen auch andere urchristliche Hymnen, und es mag reizvoll 
erscheinen, auf sie einen vergleichenden Blick zu werfen. Nehmen wir als 
Beispiel den Hymnus, den Paulus im Philipperbrief, 2, 6 ff, verwendet 
zu haben scheint, um den Philippern das Beispiel der Demut Jesu vor 
Augen zu führen. Er ist ganz nach dem Schema Erniedrigung-Erhöhung 
aufgebaut. Gerade darum kann er auch der Ermahnung des Paulus die- 
nen: Weil Jesus sich selbst erniedrigt hat, kann der Vater ihn auch erhöhen 
und ihm den über alles erhabenen Namen geben. Das vorweltliche Sein 
Jesu kommt nicht in den Blick, dafür wird seine Erhöhung beschrieben und 
in ihren Auswirkungen ausgemalt. 

In dem bekannten Hymnus aus dem ersten Kapitel des Kolosserbriefes 
(V. 15 bis 20) wird in zwei parallel aufgebauten Teilen die Rolle Jesu in 
der Schöpfung und im Erlösungswerk besungen. Der erste Teil erinnert 
an das •alles ist durch ihn geworden" des Johannesprologs, der zweite an 
die Aussagen dieses Prologs über die Menschwerdung, aber die Vorstel- 
lungswelt ist doch grundverschieden: hier die Vorstellung von Jesus als 
Haupt des •soma", des •Leibes", dort sein Hinabstieg in die •sarx", das 



Johannes Beutler 14 

•Fleisch". Entsprechend ist auch der Kolosserhymnus nicht an der Prä- 
existenz des Christus interessiert. Sie klingt in der Formel von Gal 4,4 
an, die aber nicht unbedingt hymnischen Charakter hat. 

Der Johannesprolog hat als Hymnus also durchaus seinen eigenen 
Klang. Einerseits schildert er uns Jesus als den •Logos" vor seinem Kom- 
men zu den Menschen bei Gott, beim Vater, andererseits beschreibt er auch 
das Kommen zu den Menschen in einer Form, die sich von den übrigen 
Hymnen unterscheidet. Nirgends sonst ist in solchen Liedern von der Ab- 
lehnung des Logos durch die Menschenwelt die Rede. Im Gegenteil, ein 
altes Lied im 1. Timotheusbrief besingt die freudige Aufnahme Jesu 
durch die Glaubenden (3, 16): Es besingt Jesus, 

•Der geoffenbart worden ist im Fleisch, 
als gerecht erwiesen im Geist, 
erschienen ist den Engeln, 
gepredigt unter den Heiden, 
geglaubt in der Welt, 
hinaufgenommen in Herrlichkeit." 

Zu dieser Sicht steht das •die Seinigen nahmen ihn nicht auf" des Johan- 
nesprologs in scharfem Kontrast, auch wenn es vom Evangelisten nach- 
träglich abgemildert wird. 

Schnackenburg begründet diese unterschiedliche Sicht wohl zutreffend 
mit der Verwandtschaft des Johannesprologs zu weisheitlichen Spekula- 
tionen, von denen wir gesprochen haben. Schon die weisheitliche Literatur 
kennt das Motiv der Weisheit, die unter den Menschenkindern keine Auf- 
nahme findet. Diesem Gedanken entspricht bei Johannes die mangelnde 
Aufnahme, die der Logos findet. 

Auch dieser Logos-Begriff ist innerhalb der urchristlichen Hymnen und 
Lieder nur dem Johannesprolog eigen. Er dürfte einerseits vom Hellenis- 
mus beeinflußt sein, von Spekulationen über den Logos und seine Stellung 
zwischen Gott und Welt, anderseits durch spätjüdische Spekulationen über 
das •Wort Gottes", das in zunehmendem Maße hypostasiert wird, wobei 
seine Rolle bei der Weltschöpfung den Angelpunkt der Überlegungen 
spielen dürfte. Für das hellenistische wie das jüdische Denken war Alexan- 
drien im 1. Jahrhundert n. Chr. die vorzügliche Stätte der Begegnung. 
Denker wie Philo von Alexandrien, der am Anfang eben dieses Jahr- 
hunderts lebte, zeigen, zu welcher Verschmelzung von Judentum und Hel- 
lenismus es im einzelnen kommen konnte. Sie zeigt sich auch in Philos 
Vorstellungen vom Logos, die in gleicher Weise von frührabbinischer 
Theologie wie stoischer und mittelplatonischer Philosophie geprägt sind. 

Doch kommt es uns nicht so sehr auf die Einzelheiten des Johanneischen 
Logosliedes an. Halten wir als entscheidenden Gedanken fest, daß Johan- 



•Und das Wort ist Fleisch geworden ..." 15 

nes die Menschwerdung überhaupt mit einem Lied, einem Hymnus singt 
und feiert. Ein Blick auf die synoptischen Kindheitsgeschichten macht noch 
einmal deutlich, wie sehr sich Johannes hier vom Ersten und Dritten Evan- 
gelisten unterscheidet. Sein Logoslied und Prolog geht nur von der Tat- 
sache der Inkarnation aus, sie allein ist ihm entscheidend und bildet den 
einzigen Gegenstand des Lobliedes. Keine Einzelheit der Menschwerdung 
kommt in den Blick und wird des Interesses für würdig gehalten. Der 
Leser wird nicht in seiner Wißbegierde angesprochen, sondern er wird 
aufgefordert, vom Lesen der ersten Zeilen des Evangeliums an in den 
Lobpreis derer einzustimmen, die den Glauben an den fleischgewordenen 
Logos bereits gefunden haben, und mit ihnen zu sagen: •Wir haben seine 
Herrlichkeit gesehen..." 

3. Die Sprache des Ereignisses und der Feier entspricht unserer Zeit mehr 
als die Sprache der Metaphysik 

Wir haben von der Menschwerdung als •Ereignis" gesprochen. Wir haben 
die johanneische Sicht, die uns dies Ereignis nahebrachte, von der Seh- 
weise der Synoptiker abgehoben, die in ihren Evangelien von einer brei- 
teren historischen Schilderung des Kommens Jesu ausgehen. Aber nicht 
nur von einer solchen mehr historisierenden Betrachtung unterscheidet sich 
die johanneische Darstellung der Menschwerdung als •Ereignis". B. Weite 
hat diesen Ausdruck vielmehr unlängst gebraucht, um das neutestament- 
liche Jesusbild von dem der nizänischen und nachnizänischen Christologie 
abzuheben (in: Quaestio Disputata, •Zur Frühgeschichte der Christologie" 
[1970]). Danach sieht die Theologie seit Nizäa Jesus mit den Augen der 
Metaphysik. Sie beschreibt ihn als Seiendes, versucht vorstellend seines 
Wesens habhaft zu werden. Doch die •Epoche" der Metaphysik scheint 
zu Ende zu gehen. Die Glaubensreflexion muß vor die Sprache der Meta- 
physik zurückgehen, um über sie hinauszukommen. Sie muß die Sprache 
der Schrift nach ihren Aussagen über Jesus befragen. Von der Schrift kann 
gesagt werden, daß sie von Jesus nicht feststellend spricht, daß sie durch- 
weg Wesensaussagen über Jesus scheut, die vom Sprechenden absehen, 
vielmehr von Jesus nur insoweit spricht, als er für den Glaubenden heils- 
bedeutsam ist. Um diese Tatsache zu beschreiben, bietet sich die Kategorie 
des •Ereignisses" an. Sie bringt einerseits zum Ausdruck, daß Jesus von 
der Schrift nicht zeitlos gesehen wird, sondern als der, der sich in der Zeit 
•ereignet", und sie macht deutlich, daß von Jesus immer nur so gesprochen 
werden kann, daß zugleich von dem die Rede ist, der an ihn glaubt (oder 
sich diesem Glauben verweigert). Auf dieser Ebene sind sich Johannes 
und die Synoptiker einig. 



Heinrich Kaklef eld 16 

Von hier aus wird noch einmal deutlich, warum das angemessene Be- 
kenntnis zu Jesus als dem fleischgewordenen Wort Gottes das Lied ist. Es 
kann von der Menschwerdung eben nicht in der objektiven Sprache der 
Metaphysik geredet werden, die vom Sprechenden absieht. Rede von der 
Menschwerdung besagt immer zugleich Stellungnahme zu ihr, zur Mani- 
festation Gottes im Menschen Jesus - annehmend oder ablehnend. Denn 
die Offenbarung Gottes im Menschen, in diesem Menschen Jesus von Na- 
zaret ist nur dem Glauben zugänglich. Und zu diesem Glauben gehört 
wesentlich das Danken in der Gemeinschaft der Glaubenden, das Lied. 
•Wir haben seine Herrlichkeit gesehen." 

Tiefenerfahrung und Kontemplation 
im Neuen Testament 
Heinrich Kahlefeld, München 

Vorliegender Aufsatz ist als Gesprächsbeitrag zu den Grundlagen und Zie- 
len der Meditationsübungen Graf Dürckheims gedacht. Ihm liegt ein Refe- 
rat zugrunde, das auf einer Tagung (Seminar) für Meditationsleiter in 
St. Augustin, Siegburg, unter Leitung von Graf Dürckheim und P. W. Mas- 
sa SVD gehalten wurde. Der Aufsatz Graf Dürckheims, der unter dem 
Titel •Werk der Übung - Geschenk der Gnade" in dieser Zeitschrift erschie- 
nen ist (45 [1972] 363-382), lag allen Teilnehmern vor. 

Ohne die Gesprächspunkte ausdrücklich zu machen, bewegen sich die 
Ausführungen H. Kahlefelds dialektisch: Das Gemeinsame wird hervorge- 
hoben - das Unterscheidend-Christliche herausgestellt. Die christliche Tie- 
fenerfahrung, die Geisterfahrung, wird mit zentralen paulinischen (I) und 
johanneischen (II) Texten verdeutlicht. Doch die Warnung vor elitärer 
Gruppenbildung ist unüberhörbar. Paulus stellt den Dienst der Bruderliebe 
sowie die Hinwendung zur Schmach Gottes im Kreuz als entscheidendes 
Kriterium für die Echtheit der Geisterfahrung auf (III); und die johannei- 
schen Schriften betonen gegen eine ungeschichtliche, gnostische Christusauf- 
fassung den •Jesus Christus im Fleisch" (IV). Damit wäre die Frage zu ver- 
gleichen, die Graf Dürckheim im oben erwähnten Aufsatz stellt (a. a. 0. 
367): Könnte •für den, der es erfahren hat, .Christus' (nicht) ein Wort (sein) 
zur Bezeichnung eines Prinzips, in welchem er niemals nicht erlöst war und 
dessen sich bewußt zu werden - wozu Jesu Christi Lehre, Leben und Tod ihn 
befähigt und befreit haben -, seine eigentliche Bestimmung ist?" • Die Be- 




