»Und das Wort ist Fleisch geworden . . .“ 7

weihte“, Meister des neuen Lebens im Geiste Christi, erfahren in ,der
Kunst des geistlichen Lebens®, die ihre Erfahrungen so weiterzugeben ver-
mochten, dafl in thren Schiilern und Alumnen das Leben des Geistes ent-
facht wurde? So dafl diese jungen, suchenden Christen dadurch Friede,
Freude, Liebe, Vertrauen, Hoffnung und Zuversicht, kurz echtes, befreien-
des Leben erfuhren?

Heute machen sich zahlreiche junge Menschen auf, zu den Quellen und
Urgriinden des wahren, sinn-vollen Lebens vorzudringen. Nicht wenige
junge Christen suchen, neu und urspriinglich die Lebensmacht und Lebens-
fulle der Gemeinschaft mit Christus zu entdecken. Konnen wir ,prakti-
zierende Christen“ ithnen hier wirklich helfen? Ist die Kirche in ihrer
gegenwirtigen Erscheinung und Zustindlichkeit wirklich der Raum, wo
die befreiende Kraft Christi iberzeugend erfahren werden kann?

Wen bedringen diese Fragen nicht, der mit nachdenklicher Aufmerk-
samkeit sich mit der Not unserer Kirche, unseres kirchlichen Christentums
auseinandersetzt? Und doch: die befreiende, rettende, wohltuende Lebens-
macht Christi ist in der Kirche auch heute gegenwirtig! Wie aber kénnen
wir selbst diese Macht in uns erfahren und vor allem anderen mitteilen,
so wie dies im Haus des Kornelius sich ereignete? Von der Lebendigkeit
und Echtheit unseres Glaubens, unseres Christseins hingt es ab, ob es uns
gelingt, Menschen fiir Jesus Christus zu gewinnen. Das Geschick so vieler
suchender Mitmenschen hingt daran, dafl wir Christen wirklich ,geist-
erfullte®, ,geistliche“ Menschen, dafl wir Briider und Schwestern des gro-
Ben pneumatischen Wohltiters und Befreiers des Menschen werden. Seine
Macht ist unerschopflich und wirksam, wo Menschen offen sind fiir sein

Walten.

,Und das Wort ist Fleisch geworden . . .«
Zur Menschwerdung nach dem Johannesprolog

Johannes Beutler SJ, Frankfurt am Main

Der Mensch Jesus ist in den letzten Jahren wieder stirker in das Bewufit-
sein der Christen geriickt. Es gibt eine , Jesus-Bewegung“ und ,, Jesus-
people“. Jesus wird neu als der ,eine Weg* entdeckt, der zu Gott und zur
Selbstfindung des Menschen fiihrt. Nicht nur dort, wo sich diese Neubesin-



Johannes Beutler 8

nung auf Jesus einen recht fundamentalistischen Ausdruck verschafft,
kennzeichnet sie unsere Zeit. Auch innerhalb der eigentlichen Fachtheolo-
gie gibt es eine neue Bemithung um eine ,Christologie von unten®, eine
Christologie also, die vom Gott suchenden Menschen iiberhaupt und vom
Menschen Jesus Christus und seinem Gottesverhiltnis ausgeht. Die Quae-
stio Disputata von K.Rahner und W. Thiising ,Christologie — systema-
tisch und exegetisch® (1972) ist dafiir ein beredtes Beispiel.

Eine ,Christologie von unten“ kann sich auf ein breites Fundament in
der Schrift berufen. Das Neue Testament schildert uns den irdischen
Werdegang Jesu, und zwar besonders anschaulich in den synoptischen
Evangelien. Diese geben sich nicht damit zufrieden, das Leben Jesu an
seinen entscheidenden Wendepunkten deutlich zu machen, sondern zeich-
nen es — wenigstens Mattdus und Lukas — von seinem Anfang an nach.
Die liebevolle Schilderung von Einzelheiten, schon in der Kindheitsge-
schichte, 148t dabei gelegentlich vergessen, dafl auch fiir die synoptischen
Evangelisten das Entscheidende stets das Glaubensbekenntnis zu dem in
Jesus manifest gewordenen Erbarmen Gottes ist. Die heutige Forschung
sieht in den synoptischen Kindheitsgeschichten darum eher ,Evangelien-
prologe®, die durch die Schilderung des Beginns der vita Jesu in sein
Geheimnis einfithren wollen: in das Geheimnis des Menschenkindes, das
als ,Sohn Gottes“ Offenbarer des Vaters ist.

Das Johannesevangelium unterscheidet sich von diesen Evangelien-
prologen nur dadurch, da es uns in einem hymnischen Prolog unmittel-
bar an das Geheimnis Jesu heranfithrt. Es verzichtet auf alle Schilderung
der dufleren Begleitumstinde der Geburt Jesu. Nicht wie Gott im Men-
schen Jesus zur Erscheinung kam, ist ihm entscheidend, sondern daf} er es
tat. Und diese Tatsache wird nicht rational festgestellt, sondern hymnisch
besungen.

1. Der Johannesprolog schildert uns die Menschwerdung nicht als Vorgang,
sondern als Ereignis

Ein Vorgang wird im einzelnen, in seinen verschiedenen Stadien, erzihlt.
Ein Ereignis wird als solches berichtet.

Sowoh] Mattidus wie Lukas schildern uns die Menschwerdung, Geburt
und Kindheit Jesu in ihrem geschichtlichen Nacheinander. Der doppelten
Verkiindigung an Maria und Josef (in Analogie zum dgyptischen Tréu-
mer Josef) bei Mattius entspricht die Verkiindigung an Maria und die
parallele Geschichte von der Ankiindigung der Geburt des Taufers bei
Lukas. Lukas schildert uns die Reise nach Jerusalem und Betlehem, die
Geburt, die Windeln, die Krippe. Es folgen die tibrigen Episoden der



»Und das Wort ist Fleisch geworden . . .“ 9

Kindheitsgeschichte, bei Mattius die Flucht nach Agypten nach dem Be-
such der drei Weisen, bei beiden die Ansiedelung der Heiligen Familie
in Nazaret, mit der Geschichte vom Zwdélfjdhrigen Jesus bei Lukas, der
uns auch in einer zusammenfassenden Bemerkung das allmahliche Wachs-
tum Jesu (nicht nur duflerlich sichtbar vor den Menschen, sondern auch
vor Gott) vor Augen stellt.

Nichts von alledem bei Johannes. Die Menschwerdung wird hier in dem
lapidaren Satz zusammengefafit: ,Und das Wort ist Fleisch geworden und
hat unter uns gezeltet, und wir haben seine Herrlichkeit gesehen, die Herr-
lichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, voll der Gnade und Wahrheit.“
Gewif} gibt es bei Johannes im Prolog selbst so etwas wie eine Vorge-
schichte Jesu. Aber sie wird ganz den geschichtlichen Einzelheiten enthoben
und auf eine héhere Ebene geriickt: die Herkunft Jesu (die ,genesis®
Jesu, von der Mattdus berichten will) wird bis in die Tiefen der Gottheit
zuriickverfolgt. Das ,im Anfang“ des ersten Schopfungsberichtes klingt
auf, ganz wie zu Beginn des Ersten Johannesbriefes. Es ist der Uranfang
schlechthin, bevor irgend etwas geworden war. Denn der Logos ist nicht
geworden. Er war von Anfang an bei Gott. Wir wissen heute, daf} der
Johannesprolog bei der Entwicklung der Vorstellung von der Priexistenz
Jesu von der jidischen Weisheitsspekulation abhingig war. Bekannt ist
die Selbstaussage der Weisheit im 8. Kapitel des Buches der Spriiche: ,Der
Herr schuf mich, seines Waltens Erstling, als Anfang seiner Werke, vor-
langst. Von Ewigkeit her bin ich gebildet, von Anbeginn, vor dem Ur-
sprung der Welt ...“ (22f). Wenn man von einer ,Vorgeschichte“ des
Logos reden will (wie R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, I, 200,
es tut), so kann man dies im Johannesprolog nur mit grofler Vorsicht tun.
Nicht eigentlich eine Vorgeschichte wird uns erzahit, sondern die Herkunft
des Logos, der bereits bei der Schépfung zugegen war, vor aller Schopfung
und aller Geschichte, vom Schopfergott. Desgleichen bezeichnet seine
Menschwerdung auch nicht den Ubergang von einer Vorgeschichte zu
einer Geschichte, sondern den Eintritt in die Geschichte schlechthin.

Genaugenommen wird hier bei Johannes nicht von ,Menschwerdung*,
sondern von ,Fleischwerdung“ gesprochen. Eine Abgrenzung gegen ein
doketisches Mifiverstindnis dirfte den Ausschlag gegeben haben. Wir
finden sie erneut in dem (vielleicht sekundéren) eucharistischen Abschnitt
am Schluf} der Brotrede, wo vom Essen der ,Sarx“ Jesu und dem Trinken
seines Blutes die Rede ist. Beide Stellen halten die irdische Realitit des
Menschen Jesus fest; sie stehen nicht im Widerspruch zu einer Theologie
der ,Menschwerdung® bei Johannes, sondern sind ihr vielmehr dienstbar.

Daf} Jesus Mensch war — das Menschsein Jesu — gehort zu den zentralen
Aussagen des Johannesevangeliums. Wenn Johannes uns auch nicht den



Johannes Beutler 10

Vorgang der Menschwerdung mit seinen geschichtlichen Begleitumstin-
den beschreibt, so kreist doch sein theologisches Denken um den Menschen
Jesus. Das ist oft iibersehen worden, und selbst Schnackenburg kommt auf
dieses Thema in seinem groflen Johanneskommentar nur am Rande zu
sprechen (I, 420 ff), um die Theorie des Einflusses von einem Mythus des
»Urmenschen® bei Johannes zuriickzuweisen. Tatsichlich scheint auf den
ersten Blick die Gottheit Jesu beim Vierten Evangelisten ganz das Jesus-
bild zu beherrschen. E. Kisemann hat das in seinem Biichlein ,, Jesus letz-
ter Wille nach Johannes 17 (1966) wieder neu herausgearbeitet. Das
Johannesevangelium schildert uns Jesus nach ihm als den ,iiber die Erde
schreitenden Gott“, der irdische Speise und irdischen Trank nicht braucht,
dem die Krifte der Natur ebenso gehorchen wie das Innere des Menschen
offen vor ihm liegt, dem seine Passion offenbar nichts anzuhaben vermag,
und der noch im Tode als Sieger aus dieser Welt scheidet, die ohnehin
nicht seine angemessene Behausung war. Stammt er doch vom Vater, nicht
aus dieser Welt.

Eine Hervorhebung des Menschlichen an Jesus im Johannesevangelium
kénnte wie eine Fehlinterpretation dieses Jesusbildes aussehen, die sich
der besonderen Eigenart des Vierten Evangeliums verschliefit. So wenig-
stens meint warnend Kdsemann. Und doch wurden kritische Stimmen
gegeniiber seiner Johannesdeutung laut. Besteht nicht die spezifisch johan-
neische Christologie gerade im Paradox? Hat hier Bultmann nicht tiefer
gesehen? Stellt uns das Johannesevangelium nicht gerade vor das Para-
dox eines Menschen, eines blolen Menschen, der doch mit dem Anspruch
auftritt, der einzige Offenbarer Gottes zu sein?

Der franzosische Johannesforscher D. Mollat (Bearbeiter des Johannes-
evangeliums fir die Jerusalemer Bibel) hat kiirzlich auf die Bedeutung
der Bezeichnung ,Mensch“ fiir Jesus im Johannesevangelium hingewie-
sen. Schon rein statistisch 148t sich sagen, dal Johannes das Wort viel
hiufiger auf Jesus anwendet als die anderen Evangelisten. In Frage kom-
men eigentlich nur drei synoptische Stellen, an denen Jesus als ,Mensch“
bezeichnet wird, und sie alle sind ohne christologische Bedeutung. Es han-
delt sich um Mt 11,19/Lk 7, 34; Mt 26, 72. 74/Mk 14, 71; Lk 23,4.6. 14.
Im ersteren Fall wird Jesus als ein ,Mensch®, der tibermaflig i8t und trinkt,
bezeichnet — die Aussage findet sich im Mund seiner Gegner; im zweiten
ist der Sinn sogar abwertend — Petrus erklirt bei seiner Verleugnung
Jesu zweimal: ,Ich kenne den Menschen nicht“; im dritten Fall spricht
Pilatus im Prozef Jesu von ,diesem Menschen®, ohne daf} sich damit ein
erkennbarer christologischer Sinn verbande.

Anders bei Johannes. Er bezeichnet Jesus wenigstens fiinfmal indirekt
als ,Menschen“ und vierzehnmal direkt. Nicht alle Stellen sind dabei



»Und das Wort ist Fleisch geworden . . .“ 11

gleich bedeutsam, aber an einigen tritt doch die christologische Bedeutung
klar hervor.

Jo 4,29 sagt die Samariterin: ,Kommt, dort ist ein Mensch, der mir alles
gesagt hat, was ich getan habe. Ist er vielleicht der Messias?“ (Die neue
liturgische Bibeliibersetzung verdunkelt den Sinn, indem sie statt
»Mensch“ ,Mann“ einsetzt.) Die Formulierung deutet einen bestimmten
Kontrast zwischen dem Menschsein Jesu und seinem iibermenschlichen
Wissen an. Ubergehen wir Jo 5, 12, wo die liturgische Bibeliibersetzung
abermals die terminologische Feinheit iibersehen hat, und kommen wir
zu Jo 7, 46. Die Ratsdiener, die Jesus aufgrund seiner Offenbarungsreden
im Tempel verhaften sollen, kommen unverrichteterdinge zuriick und miis-
sen gestehen: ,Noch nie hat ein Mensch so gesprochen, wie dieser Mensch
spricht.“ Hier klingt bereits deutlich die Spannung zwischen dem , Mensch-
sein® Jesu und seinem staunenerregenden, menschliche Vollmacht dber-
schreitenden Wort zutage.

Das ist noch stirker der Fall in Jo 8,40, im Rahmen derselben Reden
Jesu im Tempel. Jesus hélt hier den ungldubigen ,Juden“ entgegen:
»Jetzt aber wollt ihr mich toten, einen Menschen, der euch die Wahrheit
gesagt hat, die ich von Gott gehort habe.“ Eben darin liegt der Anstof} des
Wortes Jesu, dafl es Menschenwort ist und doch mit dem Anspruch auf-
tritt, Wort Gottes, von Gott herkommende Wahrheit zu sein. Darum der
Vorwurf der Juden, den wir Jo 10, 88 héren: ,Du bist doch nur ein Mensch
und machst dich zu Gott.“ Derselbe Anstofl wird Jo 9, 16 hérbar.

Von hierher gesehen mufl das ,Ecce homo*, ,Seht da den Menschen®
von Jo 19,5 einen besonderen, tieferen Sinn bekommen. Johannes ver-
wendet hier offenbar das bei ihm auch sonst beliebte Stilmittel der Dop-
peldeutigkeit, ja der Ironie, um seine Aussage zur Geltung zu bringen.
Wie Pilatus Jesus dem Volk als seinen Kénig vorfiihrt, ohne sich der tiefe-
ren Bedeutung dieses Tuns bewufit zu sein (Jo 19, 15), so fiihrt er ihm
auch ,den Menschen“ vor Augen, ohne zu wissen, welchen tieferen Sinn
diese Bezeichnung gerade bei diesem Menschen haben muf.

Man kann also bei Johannes sagen: Jesus ist voller Mensch, ganz
Mensch, ja der Mensch, nicht obwohl, sondern weil er der vollgiiltige und
letztgiltige Offenbarer des Vaters ist. Wenn wir von hier aus auf den
Johannesprolog zuriickschauen, so finden wir dessen zentrale Aussage
bestétigt und konkretisiert. Dafl das Wort , Fleisch“, ,Mensch“ geworden
ist, gehort in die Mitte nicht nur des Johannesprologs, sondern des ganzen
Johannesevangeliums. Dieses Evangelium schildert uns also nicht, wie das
Wort Fleisch wurde, aber es macht zum Kern seiner Aussage, dafl das
Wort Fleisch wurde.



Johannes Beutler 12

2. Die Menschwerdung wird im Johannesprolog nicht erzahlt, sondern
besungen, gefeiert

Nicht nur das ist bedeutsam, dafl uns Johannes die Tatsache der Mensch-
werdung vor Augen fiihrt, ohne sie uns zu beschreiben. Auch die Art und
Weise, wie er die Tatsache der Menschwerdung mitteilt, ist bemerkens-
wert. Die Menschwerdung wird ndmlich nicht erzédhlt, sondern besungen,
gefeiert. Sie ist nicht Gegenstand eines niichternen Berichtes, sondern wird
in hymnischer Weise besungen. Nicht die rationale Feststellung beherrscht
den Johannesprolog, sondern das dankbare Lied.

Die Johannesforschung der letzten Jahrzehnte ist, geschult durch finf
Jahrzehnte formgeschichtlicher Arbeit an den Evangelien, zu dem Ergeb-
nis gekommen, dafl dem Johannesprolog offenbar ein Hymnus zugrunde-
liegt, den der Evangelist tiberarbeitet und erweitert und dann seinem
Evangelium vorangeschickt hat. Die Namen der Forscher, die zu dieser
Annahme gekommen sind, tun hier wenig zur Sache, aber sie sind keines-
wegs auf die eine oder andere Konfession beschrankt und reichen von
R. Bultmann iber E. Kisemann, E. Haenchen, J. Jeremias und H. Schlier
bis zu R. Schnackenburg und anderen. Ihnen stehen solche gegeniber, die
den ganzen Prolog dem Evangelisten selber zuschreiben, aber auch sie
erkennen heute gemeinhin den hymnischen Charakter des Prologs an, und
das ist der Punkt, auf den es uns hier ankommt. Eine vermittelnde Posi-
tion ist die des Amerikaners R. E. Brown, nach dem der Evangelist ein
Logoslied der johanneischen Gemeinde ibernommen und iiberarbeitet
hat. Auf diese Weise wiirde sowohl die Kontinuitit wie die Diskontinuitat
zum Rest des Johannesevangeliums gewahrt.

Die genauere Abgrenzung des urchristlichen Logosliedes (denn um ein
solches diirfte es sich hier handeln, nicht um einen vorchristlichen gnosti-
schen Hymnus, wie Bultmann meint) macht im einzelnen Schwierigkeiten.
Nimmt man die verschiedenen Methoden zusammen, die dem Exegeten
zur Scheidung zwischen Logoslied und kommentierenden und erweitern-
den Bemerkungen des Evangelisten zur Verfiigung stehen, so wiirden als
Bestandteil des Logosliedes sicher die Verse 1 bis 4 (oder 5) und — nach den
mehr ,prosaischen“ Zeilen iiber den Tédufer, V. 6 bis 8 — die Verse 9 bis 11
zu gelten haben. In den Versen 12 und 13 macht sich wieder stérker
Sprache und Gedankenwelt des Evangelisten bemerkbar, der von der Be-
deutung der Annahme des Logos durch den Glaubenden spricht: er wird
Kind Gottes, aus Gott geboren. Der zentrale Vers ,Und das Wort ist
Fleisch geworden“ diirfte nach fast ibereinstimmender Ansicht der Exe-
geten ebenfalls zum urspriinglichen Hymnus gehort haben, wenigstens in
seinem Grundbestand. Vielleicht hat der Evangelist hinzugefiigt: ,und



»Und das Wort ist Fleisch geworden . . .“ 13

wir haben seine Herrlichkeit gesehen, die Herrlichkeit des einzigen Sohnes
vom Vater.“ So meinen Schnackenburg und andere. Sicher diirfte die
erneute Nennung des Téaufers in Vers 15 auf den Evangelisten zuriick-
gehen. Am Schlufl des Hymnus stand vielleicht Vers 16: ,, Aus seiner Fille
haben wir alle empfangen, Gnade iiber Gnade.“ Die abschlieBenden Verse,
in denen Jesus Christus dem Mose gegeniibergestellt wird, wiirden nach
Form und Inhalt wieder besser zum Evangelisten passen.

Der urspriingliche Hymnus pries offenbar das vorweltliche Sein des
Logos beim Vater und seine Rolle bei der Schépfung, in einer zweiten
Strophe (V. 4 und 9) ,seine Bedeutung fiir die Menschenwelt (Licht und
Leben)“, eine dritte beklagt (V. 10 und 11) ,die Ablehnung seines Wir-
kens in der Menschheit vor der Inkarnation® und eine vierte (V. 14 und 16)
»preist® dann ,das begliickende und fiir die Glaubenden heilbringende
Ereignis der Inkarnation® (Schnackenburg, 1, 202). Durch die Einfiigung
der Verse iiber den Taufer bekommen die Aussagen iiber die Ablehnung
des gaottlichen Wortes vor der Inkarnation einen neuen Kontext. Mit der
Nennung des Téufers betreten wir geschichtlichen Boden. Wenn er vom
»Licht* Zeugnis ablegt, so ist damit offenbar bereits der inkarnierte Logos
gemeint, und so sprechen die anschlieBenden Verse iiber das Licht, das in
die Welt kam, nun woh! schon vom fleischgewordenen Wort und seinem
Schicksal in der ,Welt“. Die abschlieBenden Verse 14 ff. sind dann nur
dadurch vom Vorhergehenden unterschieden, daf sie in unverhiillter
Form vom Kommen des Logos in die Welt sprechen und seine Heilsbedeu-
tung fiir den Glaubenden deutlicher sichtbar machen.

Wir kennen auch andere urchristliche Hymnen, und es mag reizvoll
erscheinen, auf sie einen vergleichenden Blick zu werfen. Nehmen wir als
Beispiel den Hymnus, den Paulus im Philipperbrief, 2, 6 ff, verwendet
zu haben scheint, um den Philippern das Beispiel der Demut Jesu vor
Augen zu fithren. Er ist ganz nach dem Schema Erniedrigung—-Erhhung
aufgebaut. Gerade darum kann er auch der Ermahnung des Paulus die-
nen: Weil Jesus sich selbst erniedrigt hat, kann der Vater ihn auch erhéhen
und ihm den iiber alles erhabenen Namen geben. Das vorweltliche Sein
Jesu kommt nicht in den Blick, dafiir wird seine Erhéhung beschrieben und
in ihren Auswirkungen ausgemalt.

In dem bekannten Hymnus aus dem ersten Kapitel des Kolosserbriefes
(V. 15 bis 20) wird in zwei parallel aufgebauten Teilen die Rolle Jesu in
der Schopfung und im Erlésungswerk besungen. Der erste Teil erinnert
an das ,alles ist durch ithn geworden® des Johannesprologs, der zweite an
die Aussagen dieses Prologs iiber die Menschwerdung, aber die Vorstel-
lungswelt ist doch grundverschieden: hier die Vorstellung von Jesus als
Haupt des ,soma“, des ,Leibes“, dort sein Hinabstieg in die ,sarx“, das



Johannes Beutler 14

»Fleisch®. Entsprechend ist auch der Kolosserhymnus nicht an der Pra-
existenz des Christus interessiert. Sie klingt in der Formel von Gal 4,4
an, die aber nicht unbedingt hymnischen Charakter hat.

Der Johannesprolog hat als Hymnus also durchaus seinen eigenen
Klang. Einerseits schildert er uns Jesus als den ,,Logos“ vor seinem Kom-
men zu den Menschen bei Gott, beim Vater, andererseits beschreibt er auch
das Kommen zu den Menschen in einer Form, die sich von den iibrigen
Hymnen unterscheidet. Nirgends sonst ist in solchen Liedern von der Ab-
lehnung des Logos durch die Menschenwelt die Rede. Im Gegenteil, ein
altes Lied im 1.Timotheusbrief besingt die freudige Aufnahme Jesu
durch die Glaubenden (3, 16): Es besingt Jesus,

»Der geoffenbart worden ist im Fleisch,

als gerecht erwiesen im Geist,

erschienen ist den Engeln,

gepredigt unter den Heiden,

geglaubt in der Welt,

hinaufgenommen in Herrlichkeit.
Zu dieser Sicht steht das ,die Seinigen nahmen ihn nicht auf“ des Johan-
nesprologs in scharfem Kontrast, auch wenn es vom Evangelisten nach-
traglich abgemildert wird.

Schnackenburg begriindet diese unterschiedliche Sicht wohl zutreffend
mit der Verwandtschaft des Johannesprologs zu weisheitlichen Spekula-
tionen, von denen wir gesprochen haben. Schon die weisheitliche Literatur
kennt das Motiv der Weisheit, die unter den Menschenkindern keine Auf-
nahme findet. Diesem Gedanken entspricht bei Johannes die mangelnde
Aufnahme, die der Logos findet.

Auch dieser Logos-Begriff ist innerhalb der urchristlichen Hymnen und
Lieder nur dem Johannesprolog eigen. Er diirfte einerseits vom Hellenis-
mus beeinflufit sein, von Spekulationen iiber den Logos und seine Stellung
zwischen Gott und Welt, anderseits durch spatjiidische Spekulationen tiber
das , Wort Gottes“, das in zunehmendem Mafle hypostasiert wird, wobei
seine Rolle bei der Weltschépfung den Angelpunkt der Uberlegungen
spielen dirfte. Fiir das hellenistische wie das jiidische Denken war Alexan-
drien im 1. Jahrhundert n.Chr. die vorziigliche Stitte der Begegnung.
Denker wie Philo von Alexandrien, der am Anfang eben dieses Jahr-
hunderts lebte, zeigen, zu welcher Verschmelzung von Judentum und Hel-
lenismus es im einzelnen kommen konnte. Sie zeigt sich auch in Philos
Vorstellungen vom Logos, die in gleicher Weise von frithrabbinischer
Theologie wie stoischer und mittelplatonischer Philosophie gepragt sind.

Doch kommt es uns nicht so sehr auf die Einzelheiten des johanneischen
Logosliedes an. Halten wir als entscheidenden Gedanken fest, daf} Johan-



»Und das Wort ist Fleisch geworden . . .“ 15

nes die Menschwerdung tberhaupt mit einem Lied, einem Hymnus singt
und feiert. Ein Blick auf die synoptischen Kindheitsgeschichten macht noch
einmal deutlich, wie sehr sich Johannes hier vom Ersten und Dritten Evan-
gelisten unterscheidet. Sein Logoslied und Prolog geht nur von der Tat-
sache der Inkarnation aus, sie allein ist ihm entscheidend und bildet den
einzigen Gegenstand des Lobliedes. Keine Einzelheit der Menschwerdung
kommt in den Blick und wird des Interesses fiir wiirdig gehalten. Der
Leser wird nicht in seiner Wilbegierde angesprochen, sondern er wird
aufgefordert, vom Lesen der ersten Zeilen des Evangeliums an in den
Lobpreis derer einzustimmen, die den Glauben an den fleischgewordenen
Logos bereits gefunden haben, und mit ihnen zu sagen: ,, Wir haben seine
Herrlichkeit gesehen . . .“

3. Die Sprache des Ereignisses und der Feier entspricht unserer Zeit mehr
als die Sprache der Metaphysik

Wir haben von der Menschwerdung als , Ereignis“ gesprochen. Wir haben
die johanneische Sicht, die uns dies Ereignis nahebrachte, von der Seh-
weise der Synoptiker abgehoben, die in ihren Evangelien von einer brei-
teren historischen Schilderung des Kommens Jesu ausgehen. Aber nicht
nur von einer solchen mehr historisierenden Betrachtung unterscheidet sich
die johanneische Darstellung der Menschwerdung als , Ereignis“. B. Welte
hat diesen Ausdruck vielmehr unldngst gebraucht, um das neutestament-
liche Jesusbild von dem der nizénischen und nachnizinischen Christologie
abzuheben (in: Quaestio Disputata, ,Zur Friihgeschichte der Christologie®
[1970]). Danach sieht die Theologie seit Nizia Jesus mit den Augen der
Metaphysik. Sie beschreibt ihn als Seiendes, versucht vorstellend seines
Wesens habhaft zu werden. Doch die ,Epoche“ der Metaphysik scheint
zu Ende zu gehen. Die Glaubensreflexion muf} vor die Sprache der Meta-
physik zuriickgehen, um iiber sie hinauszukommen. Sie muf§ die Sprache
der Schrift nach ihren Aussagen tiber Jesus befragen. Von der Schrift kann
gesagt werden, daf} sie von Jesus nicht feststellend spricht, daf sie durch-
weg Wesensaussagen iiber Jesus scheut, die vom Sprechenden absehen,
vielmehr von Jesus nur insoweit spricht, als er fiir den Glaubenden heils-
bedeutsam ist. Um diese Tatsache zu beschreiben, bietet sich die Kategorie
des ,Ereignisses“ an. Sie bringt einerseits zum Ausdruck, dafl Jesus von
der Schrift nicht zeitlos gesehen wird, sondern als der, der sich in der Zeit
»ereignet®, und sie macht deutlich, dafl von Jesus immer nur so gesprochen
werden kann, dafl zugleich von dem die Rede ist, der an ihn glaubt (oder
sich diesem Glauben verweigert). Auf dieser Ebene sind sich Johannes
und die Synoptiker einig.



Heinrich Rahlefeld 16

Von hier aus wird noch einmal deutlich, warum das angemessene Be-
kenntnis zu Jesus als dem fleischgewordenen Wort Gottes das Lied ist. Es
kann von der Menschwerdung eben nicht in der objektiven Sprache der
Metaphysik geredet werden, die vom Sprechenden absieht. Rede von der
Menschwerdung besagt immer zugleich Stellungnahme zu ihr, zur Mani-
festation Gottes im Menschen Jesus — annehmend oder ablehnend. Denn
die Offenbarung Gottes im Menschen, in diesem Menschen Jesus von Na-
zaret ist nur dem Glauben zuginglich. Und zu diesem Glauben gehort
wesentlich das Danken in der Gemeinschaft der Glaubenden, das Lied.
» Wir haben seine Herrlichkeit gesehen.“

Tiefenerfahrung und Kontemplation
im Neuen Testament
Heinrich Kahlefeld, Miinchen

Vorliegender Aufsatz ist als Gesprichsbeitrag zu den Grundlagen und Zie-
len der Meditationsiibungen Graf Diirckheims gedacht. Ihm liegt ein Refe-
rat zugrunde, das auf einer Tagung (Seminar) fir Meditationsleiter in
St. Augustin, Siegburg, unter Leitung von Graf Diirckheim und P. W. Mas-
sa SVD gehalten wurde. Der Aufsatz Graf Diirckheims, der unter dem
Titel ,Werk der Ubung — Geschenk der Gnade” in dieser Zeitschrift erschie-
nen ist (45 [1972] 863-382), lag allen Teilnehmern vor.

Ohne die Gesprichspunkte ausdriicklich zu machen, bewegen sich die
Ausfiihrungen H. Kahlefelds dialektisch: Das Gemeinsame wird hervorge-
hoben — das Unterscheidend-Christliche herausgestellt. Die christliche Tie-
fenerfahrung, die Geisterfahrung, wird mit zentralen paulinischen (1) und
johanneischen (11) Texten verdeutlicht. Doch die Warnung vor elitirer
Gruppenbildung ist uniiberhirbar. Paulus stellt den Dienst der Bruderliebe
sowie die Hinwendung zur Schmach Gottes im Kreuz als entscheidendes
Kriterium fiir die Echtheit der Geisterfahrung auf (111); und die johannei-
schen Schriflen betonen gegen eine ungeschichtliche, gnostische C hristusauf-
fassung den ,, Jesus Christus im Fleisch” (IV). Damit wire die Frage zu ver-
gleichen, die Graf Diirckheim im oben erwihnten Aufsatz stellt (a. a. O.
367): Kénnte ,fiir den, der es erfahren hat, ,Christus® (nicht) ein Wort (sein)
zur Bezeichnung eines Prinzips, in welchem er niemals nicht erlost war und
dessen sich bewufit zu werden — wozu Jesu Christi Lehre, Leben und Tod ihn
befihigt und befreit haben —, seine eigentliche Bestimmung ist2“ — Die Be-





