Heinrich Rahlefeld 16

Von hier aus wird noch einmal deutlich, warum das angemessene Be-
kenntnis zu Jesus als dem fleischgewordenen Wort Gottes das Lied ist. Es
kann von der Menschwerdung eben nicht in der objektiven Sprache der
Metaphysik geredet werden, die vom Sprechenden absieht. Rede von der
Menschwerdung besagt immer zugleich Stellungnahme zu ihr, zur Mani-
festation Gottes im Menschen Jesus — annehmend oder ablehnend. Denn
die Offenbarung Gottes im Menschen, in diesem Menschen Jesus von Na-
zaret ist nur dem Glauben zuginglich. Und zu diesem Glauben gehort
wesentlich das Danken in der Gemeinschaft der Glaubenden, das Lied.
» Wir haben seine Herrlichkeit gesehen.“

Tiefenerfahrung und Kontemplation
im Neuen Testament
Heinrich Kahlefeld, Miinchen

Vorliegender Aufsatz ist als Gesprichsbeitrag zu den Grundlagen und Zie-
len der Meditationsiibungen Graf Diirckheims gedacht. Ihm liegt ein Refe-
rat zugrunde, das auf einer Tagung (Seminar) fir Meditationsleiter in
St. Augustin, Siegburg, unter Leitung von Graf Diirckheim und P. W. Mas-
sa SVD gehalten wurde. Der Aufsatz Graf Diirckheims, der unter dem
Titel ,Werk der Ubung — Geschenk der Gnade” in dieser Zeitschrift erschie-
nen ist (45 [1972] 863-382), lag allen Teilnehmern vor.

Ohne die Gesprichspunkte ausdriicklich zu machen, bewegen sich die
Ausfiihrungen H. Kahlefelds dialektisch: Das Gemeinsame wird hervorge-
hoben — das Unterscheidend-Christliche herausgestellt. Die christliche Tie-
fenerfahrung, die Geisterfahrung, wird mit zentralen paulinischen (1) und
johanneischen (11) Texten verdeutlicht. Doch die Warnung vor elitirer
Gruppenbildung ist uniiberhirbar. Paulus stellt den Dienst der Bruderliebe
sowie die Hinwendung zur Schmach Gottes im Kreuz als entscheidendes
Kriterium fiir die Echtheit der Geisterfahrung auf (111); und die johannei-
schen Schriflen betonen gegen eine ungeschichtliche, gnostische C hristusauf-
fassung den ,, Jesus Christus im Fleisch” (IV). Damit wire die Frage zu ver-
gleichen, die Graf Diirckheim im oben erwihnten Aufsatz stellt (a. a. O.
367): Kénnte ,fiir den, der es erfahren hat, ,Christus® (nicht) ein Wort (sein)
zur Bezeichnung eines Prinzips, in welchem er niemals nicht erlost war und
dessen sich bewufit zu werden — wozu Jesu Christi Lehre, Leben und Tod ihn
befihigt und befreit haben —, seine eigentliche Bestimmung ist2“ — Die Be-



Tiefenerfahrung und Kontemplation im Neuen Testament 17

gegnung mit dem geschichtlichen Jesus als Begreifen und Erfahren, dafl er
der ,vom Himmel Gekommene“ sei (V), schliefit wie eine Meditation diese
kontemplative Exegese ab. Die Schriftleitung

Es gibt im Neuen Testament Belege fiir eine Wendung des Blicks nach in-
nen, eine Erspiirung der glaubigen Existenz an ihrer Wurzel, ein Abstei-
gen des Bewuftseins gegen den Tiefengrund des Wesens hin. Dazu sollen
einige Texte des Paulus und des Johannes angefithrt werden.

Es gibt auch ein Ruhen in der Anschauung. Ein Vorgang, in dessen Mitte
die Gestalt Christi steht, wird den Horenden vor Augen gefiihrt, damit sie
ihren Herrn und sich selbst in der Begegnung mit ihm erblicken. Wie ein
solcher Text sich aus der Kontemplation entwickeln kann, soll an einem
Beispiel aus dem Johannes-Evangelium gezeigt werden.

1

Bei Paulus findet man eine personliche Erfahrung, die tiber das Christus-
kerygma hinausgeht, das er aus den Jingergemeinden von Damaskus, An-
tiochia und Jerusalem iibernimmt. Als solche stellt er seinen christlichen
Anfang dar: es habe Gott, sagt er, in seiner Souverdnitdt gefallen, dem
Verfolger Jesu den Lebendigen entgegentreten zu lassen, Gal 1, 15 f; 1 Kor
15,8f;9,1. Daraus ist ein Treueverhiltnis geworden. Paulus nennt sich
nicht nur einen Sendboten (apostolos), sondern mit Freude und Stolz einen
Sklaven (doulos) Christi. Die Rede in 2 Kor 12, 7b—10, die den Versuch, ge-
gen seine Konkurrenten aufzutrumpfen (12, 1), pltzlich unterbricht und auf
tieferer Ebene, der des direkten Christusverhaltnisses, fortfahrt, 1a}t er-
kennen, wie personlich das Leben des Paulus von daher bestimmt ist. Er
fiirchtet fiir sein Evangelium. Sein Leiden — manche denken an eine asiati-
sche Form der Malaria, die den Betroffenen mit hohem Fieber niederwirft
— bedeutet fiir Damonengeédngstigte, dafl der Mann von dunklen Machten
angefallen wird; wie soll er da fiir den Erl6ser Zeugnis geben? So hat er
dreimal den Kyrios um die Befreiung angefleht; aber, sagt er: ,Er hat zu
mir gesprochen: Meine Gnade ist genug fir dich“. So ist Paulus ver-
stummt. Er hat eingesehen: ,Die Kraft kommt ja erst voll heraus an der
Schwachheit“. Und aus der Bescheidung ist Zuversicht geworden: ,,So will
ich mich gern meiner Schwachheit rihmen, damit sich auf mich niederlasse
die Kraft Christi®.

,Die Kraft Christi“, das ist fir Paulus eine Sache der Erfahrung. Er steht
damit neben dem Lukas der Apostelgeschichte und neben Johannes, die
beide unabhingig von ihm die gleiche Wirklichkeit bezeugen: den Geist.

Pneuma theou, Geist Gottes, das ist ein vom Alten Testament iibernom-
menes Bildwort, das aus der Wahrnehmung der prophetischen Ergriffen-



Heinrich Kahlefeld 18

heit gewonnen war. Demnach gibt es das: Gott ist dem Menschen nicht nur
als der Anredende und Anredbare gegeniiber, er hat die Macht, in der We-
sensmitte des Menschen gegenwirtig zu sein und von dort her ihn zu bewe-
gen.

So spricht auch Paulus vom ,Geist“. Wir zitieren zunichst einige Sitze
aus dem 8. Kapitel des Romerbriefs:

v 2: Das Gesetz des Geistes des Lebens hat uns in Christus Jesus (d. h.
als solche, die in seine Sphire aufgenommen sind) vom Gesetz
der Sindenmacht und des Todes befreit.

v 6: Das Trachten des Fleisches (d. h. der autonomen Existenz) geht
auf den Tod, aber das Trachten des Geistes auf Leben und Heil.

v 9: Ihr lebt nicht mehr unter dem Fleisch (d. h.in der gegen Gott ver-
schlossenen Existenz), sondern aus dem Geist. Gottes Geist
wohnt ja in euch.

v11: Wenn aber der Geist Dessen, der Jesus von den Toten erweckt
hat, in euch wohnt . . ., dann wird er auch eure sterblichen Leiber
lebendig machen durch seinen Geist, der in euch wohnt.

v 14: Denn alle, die sich vom Geiste Gottes lenken lassen, die sind
Gottes Sohne. Thr habt ja nicht einen versklavenden (didmoni-
schen) Geist empfangen, so dafl ihr abermals in Angst leben
miifitet; ihr habt den Geist empfangen, der zum Sohne macht.
Kraft seiner rufen wir ,Vater‘.

v 26: Der Geist nimmt sich unser an in unserer Schwachheit. Wir wis-
sen ja nicht, wie wir bitten sollen, so wie es (vor dem Heiligen)
sein muf}; aber da tritt der Geist selber fiir uns ein mit sprach-
losem Seufzen, und der Erforscher der Herzen weif}, was der
Geist will, wenn er in gottgemifler Weise fiir die Heiligen ein-
tritt.

In all diesen Sitzen ist Christus nur einmal genannt: als die personale

Sphire, in welche der Getaufte aufgenommen ist und das neue Gottesver-

hiltnis besitzt. Sonst ist iiberall vom Geiste Gottes gesprochen. Das sollte

man festhalten, damit die weiteren Gedankenschritte deutlich werden.
Parallel zu den angefithrten Sitzen stehen im zweiten Teil des gleichen

Kapitels solche, die von der Interzession des erhohten Christus sprechen:

v 33-35: Wer sollte Klage erheben gegen die Erwihlten Gottes. . ., wer
sie verurteilen? Etwa Christus Jesus, der gestorben ist, vielmehr
auferweckt ward, der zur Rechten Gottes ist, der fiir uns eintritt?
— Wer sollte uns trennen kénnen von der Liebe Christi . . .!

Die Parallele ist deutlich. Ebenso wie der Geist auf der Seite des Menschen

steht und ihn der Anrede Gottes fdhig macht, indem er stellvertretend



Tiefenerfahrung und Kontemplation im Neuen Testament 19

fiir thn wirkt, v 26, so tritt auf der hochsten Ebene der zu Gott Erhohte fiir
ihn ein. Er hat also in jeder Weise den ,Zugang® (Rém 5, 2) erlangt.

Nun tut Paulus einen kithnen Schritt. Wenn ,Geist“ als Bildwort die
Weise besagt, wie Gott im Menschen gegenwirtig und wirksam wird, also
nicht ein Was und nicht ein Wer, sondern ein Wie ausdriickt, kann nun
auch von Dem, der in der Erhohung die Geistmichtigkeit erlangt hat, ge-
sagt werden, daf} er auf Geistesweise, d. h. innerlich, in der Tiefe des We-
sens ansetzend und wirkend, dem Getauften gegenwirtig wird und seine
Existenz tragt. Das soll ein Pauluswort belegen.

Nachdem er von der Auseinandersetzung mit Simon Petrus berichtet
hat, Gal 2, 11-14, fiihrt er fiktiv den Dialog mit ihm noch ein paar Sitze
weiter, v 15-18; dann aber verliert er den Altapostel aus den Augen und
spricht von seiner eigenen Erfahrung, 2, 19-20:

Ich bin durch das Gesetz dem Gesetz gestorben,

um fir Gott zu leben.
Dem Christus bin ich mitgekreuzigt.
So lebe nicht mehr ICH,
es lebt vielmehr Christus in mir . . .
Der erste dieser Sitze scheint schwer verstandlich. Er wird klar, wenn man
vom zweiten ausgeht: Der Mensch, der seine Existenz zum Christusgesche-
hen hin geéffnet und in der Taufe den Kreuzestod iiber sich hat machtig
werden lassen, ist durch jenen Tod, den das Gesetz iiber Christus verhidngt
hatte, vom Bann des Gesetzes gel6st und endgiiltig in die Freiheit Christi
gesetzt worden, Gal 5, 1. So wird der dritte Satz verstindlich: Was nun
lebt, ist nicht mehr das alte, {iber sich selbst verfiigende Ich, sondern ein neu
gewordenes, das getragen ist von der Lebendigkeit des Erhohten.

Die Erfahrung, die aus diesen Sétzen spricht, kann nun auch durch das
Funktionswort Pneuma ausgedriickt werden. So horen wir einen der kiihn-
sten Sitze, die Paulus gesagt hat. Er steht in dem Komplex von 2 Kor 3, 4
bis 4, 6 und spricht von dem Zugang zu Christus, den der Geist ermdglicht.

3, 18: Wir alle schauen mit unverhiilltem Gesicht die Herrlichkeit des

Kyrios und werden (indem wir sein Bild in uns spiegeln) eben
diesem Bilde anverwandelt von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, so
wie es vom Geist des Kyrios bewirkt wird.
Hier ist also das Gegeniiber des Erhohten dargestellt; der Geist wird ge-
pannt, um zu zeigen, auf welche Weise der Schauende dem Geschauten
verdhnlicht wird. Im gleichen Sinne war schon in 17b gesagt: ,Wo der
Geist des Kyrios, da ist Freiheit®.

Geht man aber auf den ersten Teil des Doppelsatzes, also 17a, dann

stoflt man auf die kithne Gleichsetzung, die Paulus an dieser Stelle wagt:
Der Kyrios ist der Geist.



Heinrich Kahlefeld 20

Wenn man das nicht als simple Identifikation versteht, sondern als die dem
hebréischen Sprachstil geméifle Uberdeckung von zwei Begriffsfeldern (wie
wir sie z. B. aus dem bei Paulus und Lukas iiberlieferten Kelchwort kennen:
»Dieser Becher ist der Neue Bund kraft meines Blutes*), dann besagt die
Wendung von v 17a: Wo ich den Geist am Werk verspiire, erkenne ich
Christus selbst, der auf Geistesweise in mir ist und wirkt.

Das hatten wir gemeint, als wir von der ,Erspiirung der gldubigen Exi-
stenz an ihrer Wurzel“ sprachen. Paulus redet aus seiner Erfahrung; eben
darum sagt er: ,Der Herr ist der Geist®.

2

Auch im Vierten Evangelium wird Christus als Mittler des Gottesgeistes
dargestellt. Wir betrachten zuerst einen dsterlichen Text, Jo 20, 19-23:
»Am Abend des ersten Wochentags“ —die Jiinger sind im Obergemach eines
Jerusalemer Hauses beisammen — tritt der Auferstandene unter sie. Er
gibt ihnen die Sendung weiter, die er selbst empfangen hat: , Wie mich
der Vater gesandt hat, so sende ich euch“, v 21, und fiir ihren Auftrag
riistet er sie aus durch den Geist. Das geschieht in einem Zeichen: Er haucht
sie an, v 22; er gibt ihnen teil an dem ,Hauch“ des Pneuma, das er selbst
in Fille besitzt.

Deutlicher wird das durch den kleinen Komplex 7, 37-89. Da ruft Jesus
am letzten und hochsten Tag des Laubhiittenfestes: , Wenn einer diirstet.
komme er zu mir und trinke!“ Der Evangelist erinnert an eine Verheifiung,
die er in Christus erfillt sieht: ,Strome lebendigen Wassers werden aus
seinem Innern fliefen®. Er fiigt hinzu und erklirt, hier sei von dem Geist
gesprochen, ,den die empfangen sollten, die an ihn glauben wiirden,
und noch deutlicher: ,Es gab (damals) noch nicht den Geist, weil Jesus
noch nicht verherrlicht war“. Nun also, aufgrund der osterlichen Voll-
endung, ist den Glaubenden der Geist zuteil gegeben, und das ist die
hochste Gabe, die der Sohn zu bringen hatte: Der Durst nach Leben wird
nun gestillt.

Von da aus erschliefit sich die Perikope von Samaria. Johannes ver-
arbeitet hier, wie so oft, ein Traditionsstiick vom synoptischen Typus, das
in 4, 3-7 und 9 noch zu erkennen ist. Am Jakobsbrunnen erweist er aufs
neue seine Offenheit gegen alle Verachteten und so auch gegen die des
Heidentums verdachtigten Samariter. Er bittet die Frau um einen Trunk
aus dem Brunnen und erregt dadurch ihre Verwunderung, v 9.

Die Perikope bricht hier ab, weil Johannes neu gestaltet. Das Bild des
Wassers und damit das Verstindnis des Menschen als eines Diirstenden
beschiftigt ihn. So 148t er Jesus der erstaunten Frau antworten: ,Wenn



Tiefenerfahrung und Kontemplation im Neuen Testament 21

du von der Gabe Gottes wiifitest und wer es ist, der zu dir sagt: gib mir
zu trinken, du héttest ihn gebeten, und er hitte dir lebendiges Wasser
gegeben®, v 10.

Die Frau bleibt aber auf der Ebene des ,fleischlichen® Verstehens. Du
hast kein Schépfgefaf ... Woher willst du also das ,lebendige Wasser*
nehmen? Bist du etwa grofier als unser Vater Jakob, der uns den Brunnen
gegeben ...? v 11{. — Fiir sie geht es also um das Wasser; ihr scheint es
ja auch gut, wenn sie nicht mehr herzukommen und zu schépfen braucht,
v 15. Die Antwort Jesu aber steigt nun, die Fragende zuriicklassend, zur
héchsten Bedeutungsebene auf:

Jeder, der von diesem Wasser trinkt,
wird wieder diirsten.

Wer aber von dem Wasser trinkt, das ich ihm geben werde,
wird ewig nicht mehr diirsten . . ., v 18. 14a.

Bis dahin herrscht noch das Bild des Trankes; dann aber, in 14b, st68t die
Rede zu einem neuen Bild vor:

Vielmehr wird das Wasser, das ich ihm geben werde,
in ihm zur Quelle springenden Wassers — zu ewigem Leben.

Die Quelle im Innern, das ist offenbar eine Findung des Evangelisten.
Man darf sich nicht ablenken lassen durch die Beobachtung, dafl alttesta-
mentliche und jiidische Bildworte Gott (Jer 2, 13 u. a.) oder die gottliche
Weisheit (Sir 15, 3 u. a.) als ,Quell des Lebens® preisen. Die Vorstellung
des Johannes greift ja weiter: Die Quelle ist ins Innere des Glaubenden
versetzt, und eben das ist der Grund, warum er nie mehr zu diirsten
braucht. Im Hinblick auf Jo 7, 39 liegt es doch nahe, die Erfahrung des
Geistes, der stetig im Glaubenden gegenwirtig ist und alles wirkt, was
ihn Gott dem Vater zufiihrt, im Bildwort von der ins Innere versetzten
Quelle bekundet zu finden. So tritt Johannes in vélliger Unabhingigkeit
neben Paulus und bezeugt mit ihm die gleiche Erfahrung.

3

Es konnte niitzlich sein zu beachten, dafl Paulus die Tiefenerfahrung,
welche die Rede vom Geist meint, auch dem Mifiverstindnis ausgesetzt
sah. Sobald die Bescheidung dessen, der die Huld Gottes erkennt, verflacht
zu einem Besitzgefiihl, und ein ,Rollenspiel* beginnt, bedroht Spaltung
die Gemeinde Jesu. Es formiert sich ein Kreis von ,Pneumatikern®, die
sich in héherem Besitzstand diinken. Sie setzen sich ab von den Leuten
minderer Erkenntnis. Sie fordern sogar den Apostel heraus und finden,
dafl er zuwenig an charismatischen Phinomenen aufweise.



Heinrich Kahlefeld 22

Dem mufl Paulus entgegentreten. Und er tut es auf zweifache Weise.
Zunichst: Er bejaht die Charismen, verneint aber die Gruppenbildung.
Die Charismen werden zum Dienst verliehen; sie wirken den , Aufbau®
der Gemeinde. Sie sind zugeordnet der Bruderliebe. Darum kann Paulus
formulieren: ,Gnosis macht aufgeblasen, aber die Liebe baut auf®, 1 Kor
8,1, und er kann die Liebe als das beschreiben, was wichtiger ist als alle
Charismen, 1 Kor 12, 31b-13, 3. Er zeigt aber auch, daf} keiner sich selbst
zum Charismatiker machen kann: ,Der Geist teilt einem jeden zu, wie er
will®, 1 Kor 12, 11. Zudem ist der Geist als die tragende Kraft der gldubi-
gen Existenz jedem Getauften verliehen, und es gibt keine héheren und
niederen Christen. Jeder, der aus der Verlorenheit an die Gdtzen errettet
worden ist, bekennt den , Kyrios Jesous®, und das kénnte er nicht, wenn er
den Heiligen Geist nicht besifie, 1 Kor 12, 3. So gilt von den Gldubigen
ohne Unterschied: ,Durch den einen Geist wurden wir alle in den einen
Leib hineingetauft, Juden und Griechen, Sklaven und Freie, und alle sind
wir getrinkt mit dem einen Geist“, 1 Kor 12,13. So gilt auch, was von
dem in der Tiefe des Menschen betenden Geist, Rom 8, 26-30, gesagt war,
von allen Getauften ohne Unterschied. Denn ,der Herzenserforscher
weifl, was der Geist will, wenn er fiir die Heiligen eintritt.

Sodann: Die ,Pneumatiker sowohl wie die den Aufstieg in der ,, Weis-
heit“ Liebenden sind in Gefahr, das Fundament des Glaubens aus dem
Blick zu verlieren. Sie beide wollen das Irdische hinter sich lassen, und am
meisten ,irdisch“ ist ja jener Anfang des Werkes Gottes, der als elende
Schwachheit und peinliche Ungereimtheit im christlichen Bewuftsein mit-
geschleppt wird. Hier sieht Paulus eine Stelle der Entscheidung, die nicht
iibergangen werden darf. Was fiir die Leute Israels ein schier uniiber-
windliches Problem war, nimlich denken zu sollen, dafl der Erwihlte
Gottes in Tod und Schande untergehen konnte, das ist fiir die der Weisheit
Ergebenen eine dumme Sache, die man am besten vergifit. Man hat ja den
Christus in Herrlichkeit; man hat seinen Geist und steht bereits in der
Spére der Vollendung. — So hort man nun, wie Paulus den Inbegriff
seiner Verkiindigung in eben jener Katastrophe findet. ,Die Rede vom
Kreuz“ darf nicht ,ausgehohlt® werden, 1 Kor 1, 17b, ist sie doch fiir die
Getauften die Bezeugung von ,,Gottes Kraft und Weisheit®, 1, 18. 22-25.

4

Erstaunlicherweise hat es auch im johanneischen Lebenskreis dhnliche
Besorgnisse gegeben. Fiir die Phinomene des Geistes hat man dort ein
waches Interesse, aber die Verantwortlichen wissen auch, wo die durch
Gott eroffnete Wahrheit in Gefahr kommt. Im sog. Ersten Johannesbrief



Tiefenerfahrung und Kontemplation im Neuen Testament 23

liest man: ,Viele Antichristen sind gekommen, und daran erkennen wir,
daf es letzte Stunde ist. Sie sind aus unserer Mitte gekommen, aber sie
haben nicht zu uns gehért . . . Wer ist der Liigner, wenn nicht der, welcher
leugnet, daf Jesus der Christus ist? Wer den Sohn leugnet, hat auch mit
dem Vater keine Gemeinschaft . . .“, 2,22-25. Es geht offenbar nicht dar-
um, den irdischen Jesus als Gottessohn zu bekennen wie im Evangelium,
sondern inzwischen gilt es umgekehrt festzuhalten, dafl der Erloser mit
dem Menschen Jesus identisch ist: ,, Jeder Geist, der zum Bekenntnis fiihrt,
dafl Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, der ist von Gott“, 4,2f.
Der etwa gleichzeitig und in benachbartem Gebiet wirkende Bischof Igna-
tios steht offenkundig im gleichen Kampf gegen eine gnostische, zur Ent-
geschichtlichung neigende Christologie. Wir beschrinken uns auf einen
einzigen Text, der aber deutlich spricht: ,Macht euch taub, wenn einer zu
euch redet fern von Jesus Christus, dem aus Davids Geschlecht, dem aus
Maria, der wahrhaftig geboren wurde, a8 und trank, wahrhaftig verfolgt
wurde unter Pontius Pilatus, wahrhaftig gekreuzigt wurde und starb .. .,
der auch wahrhaftig erweckt ward von den Toten“ (Trall 9; vgl. Smyrn 1;
Magn 11).

Man sieht, wenn man nochmals zum Johannesbrief zuriickkehrt, von
welchem Gewicht dessen erste Sitze sind: ,Was von Anbeginn war, was
wir gehort, was wir mit unsern Augen gesehen, was wir geschaut und mit
unsern Handen angeriihrt haben — itber das Wort des Lebens . . . bringen
wir euch Kunde, damit ihr Gemeinschaft habt mit uns...“ 1 Jo 1, 1-4.

Die Christen lassen also nicht ab von der Geschichtlichkeit des Heils.
Christus ist ihnen nicht ein anderer Name fiir den ,erlosten Erldser®, der
im Grunde nichts ist als eine figtirliche Projektion der Selbsterlésung.
Man sieht, wie frith sich die Jinger Jesu vor eine Entscheidung gestellt
sahen, die sie von der Religion der Heiden trennte.

5

In der Einleitung war noch von einer anderen Art geistlicher Erfahrung
die Rede, von der Kontemplation als dem ,Ruhen in der Anschauung®.
Was das ist, kann am besten am Johannesevangelium gezeigt werden. Aus
den dort gebotenen Stoffen wihlen wir die Perikope von v 9 aus und kon-
zentrieren uns auf deren eigentliches Thema.

Auch hier liegt ein Grundtext vom synoptischen Typus vor, der etwa
besagt (9,1): ,Im Voriibergehen sah Jesus einen Mann, der blind war . ..
(6 f) Und er spie auf den Boden und machte mit dem Speichel einen Teig
und strich ihm den auf die Augen und sagte zu ihm: Geh und wasch dich
im Siloa-Becken! Er ging und wusch sich und kam sehend zuriick.“



Heinrich Kahlefeld 24

Das fiihrt in der Verarbeitung zu einem Staunen der Nachbarn und zu
deren Frage: Wie sind dir die Augen aufgetan worden? Der Geheilte
spricht von ,einem Mann, der Jesus genannt wird“; aber auf die Frage:
wo ist er? mufl er, da er ja noch blind war, als Jesus ihn ansprach, sagen:
»1ch weild es nicht®, v 10-12.

Dann folgen endlose Verhandlungen vor den jiidischen Behérden, und
schlieflich tritt mit v 35 die Hauptlinie wieder hervor. Jesus trifft auf den
Geheilten und eroffnet den Dialog, der ja fiir den vierten Evangelisten
ein Mittel der Sinnerschliefung ist.

(85) ,,Glaubst du an den Menschensohn? (36) Jener antwortete: Aber wer

ist es, Herr, daff ich an ihn glauben kann? (37) Da sagte Jesus zu ihm:

Du hast ihn erblickt, und der mit dir spricht, der ist es. (38) Da sagte er:

Ich glaube, Herr! und warf sich vor ihm nieder.”

Der Vorgang ist sehr verkiirzt dargestellt. Was ,Menschensohn“ bedeutet
und wie der Wiirdename auf den ,vom Himmel Gekommenen®, den
»Abgesandten Gottes“ auf Erden zu beziehen ist, das alles verstehen nur
die Horer des Evangeliums. Aber eben das sollen sie begreifen: dafl die
cigentliche Heilung des Menschen, der immer ein ,Blindgeborener® ist,
darin geschieht, daf} ihm der von Gott in die Welt Gesandte ,aufgeht”
und ,einleuchtet. Das wird vollends klar durch das abschliefende Ge-
richtswort Jesu:

(89) Zum Gericht bin ich in die Welt gekommen,

auf daf, die nicht sehen, sehen konnen

und die Sehenden zu Blinden werden.

Solche Darstellung ist die Frucht einer theologischen Reflexion iiber die
Erfahrung des Glaubens. Sie erscheint aber nicht als Reflexion, vielmehr
beschreibt der Evangelist einen Vorgang, in welchem auch ein einfacher
Geist den Befreier schauen und sich selbst als den ,blindgeborenen“ Men-
schen begreifen kann, dem das Augenlicht des Glaubens geschenkt wor-
den ist.

So ist unsere Beobachtung immer hin- und hergegangen: Der Gegen-
iberstehende wurde erkannt als der auf Geistesweise Gegenwirtige, und
der innerlich Bewegende war in solchen Szenen wie der Heilung des Blin-
den als der Begegnende dargestellt. Was aber noch heute im Glauben sich
ereignet, war erkannt als verankert in dem, was inmitten von Welt und
Geschichte unter Schweifl und Tranen sich real ereignet und unablésbar in
das Schicksal der Menschheit eingeschrieben hat. Johannes weifl wie Pau-
lus, daf ,noch nicht offenbar ist, was sein wird“ (vgl. 1 Jo 8,2; Rom 8,
22-25). Aber beide wissen auch, daf} die kiinftige Weltenzeit bereits die
alte durchdringt und daff der Glaubende, wo immer er stehe, das zu erfah-
ren vermag.





