
Heinrich Kaklef eld 16 

Von hier aus wird noch einmal deutlich, warum das angemessene Be- 
kenntnis zu Jesus als dem fleischgewordenen Wort Gottes das Lied ist. Es 
kann von der Menschwerdung eben nicht in der objektiven Sprache der 
Metaphysik geredet werden, die vom Sprechenden absieht. Rede von der 
Menschwerdung besagt immer zugleich Stellungnahme zu ihr, zur Mani- 
festation Gottes im Menschen Jesus - annehmend oder ablehnend. Denn 
die Offenbarung Gottes im Menschen, in diesem Menschen Jesus von Na- 
zaret ist nur dem Glauben zugänglich. Und zu diesem Glauben gehört 
wesentlich das Danken in der Gemeinschaft der Glaubenden, das Lied. 
•Wir haben seine Herrlichkeit gesehen." 

Tiefenerfahrung und Kontemplation 
im Neuen Testament 
Heinrich Kahlefeld, München 

Vorliegender Aufsatz ist als Gesprächsbeitrag zu den Grundlagen und Zie- 
len der Meditationsübungen Graf Dürckheims gedacht. Ihm liegt ein Refe- 
rat zugrunde, das auf einer Tagung (Seminar) für Meditationsleiter in 
St. Augustin, Siegburg, unter Leitung von Graf Dürckheim und P. W. Mas- 
sa SVD gehalten wurde. Der Aufsatz Graf Dürckheims, der unter dem 
Titel •Werk der Übung - Geschenk der Gnade" in dieser Zeitschrift erschie- 
nen ist (45 [1972] 363-382), lag allen Teilnehmern vor. 

Ohne die Gesprächspunkte ausdrücklich zu machen, bewegen sich die 
Ausführungen H. Kahlefelds dialektisch: Das Gemeinsame wird hervorge- 
hoben - das Unterscheidend-Christliche herausgestellt. Die christliche Tie- 
fenerfahrung, die Geisterfahrung, wird mit zentralen paulinischen (I) und 
johanneischen (II) Texten verdeutlicht. Doch die Warnung vor elitärer 
Gruppenbildung ist unüberhörbar. Paulus stellt den Dienst der Bruderliebe 
sowie die Hinwendung zur Schmach Gottes im Kreuz als entscheidendes 
Kriterium für die Echtheit der Geisterfahrung auf (III); und die johannei- 
schen Schriften betonen gegen eine ungeschichtliche, gnostische Christusauf- 
fassung den •Jesus Christus im Fleisch" (IV). Damit wäre die Frage zu ver- 
gleichen, die Graf Dürckheim im oben erwähnten Aufsatz stellt (a. a. 0. 
367): Könnte •für den, der es erfahren hat, .Christus' (nicht) ein Wort (sein) 
zur Bezeichnung eines Prinzips, in welchem er niemals nicht erlöst war und 
dessen sich bewußt zu werden - wozu Jesu Christi Lehre, Leben und Tod ihn 
befähigt und befreit haben -, seine eigentliche Bestimmung ist?" • Die Be- 



Tiefenerfahrung und Kontemplation im Neuen Testament 17 

gegnung mit dem geschichtlichen Jesus als Begreifen und Erfahren, daß er 
der •vom Himmel Gekommene" sei (V), schließt wie eine Meditation diese 
kontemplative Exegese ab. Die Schriftleitung 

Es gibt im Neuen Testament Belege für eine Wendung des Blicks nach in- 
nen, eine Erspürung der gläubigen Existenz an ihrer Wurzel, ein Abstei- 
gen des Bewußtseins gegen den Tiefengrund des Wesens hin. Dazu sollen 
einige Texte des Paulus und des Johannes angeführt werden. 

Es gibt auch ein Ruhen in der Anschauung. Ein Vorgang, in dessen Mitte 
die Gestalt Christi steht, wird den Hörenden vor Augen geführt, damit sie 
ihren Herrn und sich selbst in der Begegnung mit ihm erblicken. Wie ein 
solcher Text sich aus der Kontemplation entwickeln kann, soll an einem 
Beispiel aus dem Johannes-Evangelium gezeigt werden. 

1 

Bei Paulus findet man eine persönliche Erfahrung, die über das Christus- 
kerygma hinausgeht, das er aus den Jüngergemeinden von Damaskus, An- 
tiochia und Jerusalem übernimmt. Als solche stellt er seinen christlichen 
Anfang dar: es habe Gott, sagt er, in seiner Souveränität gefallen, dem 
Verfolger Jesu den Lebendigen entgegentreten zu lassen, Gal 1, 15 f; 1 Kor 
15,8f;9,1. Daraus ist ein Treueverhältnis geworden. Paulus nennt sich 
nicht nur einen Sendboten (apostolos), sondern mit Freude und Stolz einen 
Sklaven (doulos) Christi. Die Rede in 2 Kor 12, 7b-10, die den Versuch, ge- 
gen seine Konkurrenten aufzutrumpfen (12,1), plötzlich unterbricht und auf 
tieferer Ebene, der des direkten Christusverhältnisses, fortfährt, läßt er- 
kennen, wie persönlich das Leben des Paulus von daher bestimmt ist. Er 
fürchtet für sein Evangelium. Sein Leiden - manche denken an eine asiati- 
sche Form der Malaria, die den Betroffenen mit hohem Fieber niederwirft 
- bedeutet für Dämonengeängstigte, daß der Mann von dunklen Mächten 
angefallen wird; wie soll er da für den Erlöser Zeugnis geben? So hat er 
dreimal den Kyrios um die Befreiung angefleht; aber, sagt er: •Er hat zu 
mir gesprochen: Meine Gnade ist genug für dich". So ist Paulus ver- 
stummt. Er hat eingesehen: •Die Kraft kommt ja erst voll heraus an der 
Schwachheit". Und aus der Bescheidung ist Zuversicht geworden: •So will 
ich mich gern meiner Schwachheit rühmen, damit sich auf mich niederlasse 
die Kraft Christi". 

•Die Kraft Christi", das ist für Paulus eine Sache der Erfahrung. Er steht 
damit neben dem Lukas der Apostelgeschichte und neben Johannes, die 
beide unabhängig von ihm die gleiche Wirklichkeit bezeugen: den Geist. 

Pneuma theou, Geist Gottes, das ist ein vom Alten Testament übernom- 
menes Bildwort, das aus der Wahrnehmung der prophetischen Ergriffen- 



Heinrich Kahlef eld 18 

heit gewonnen war. Demnach gibt es das: Gott ist dem Menschen nicht nur 
als der Anredende und Anredbare gegenüber, er hat die Macht, in der We- 
sensmitte des Menschen gegenwärtig zu sein und von dort her ihn zu bewe- 
gen. 

So spricht auch Paulus vom •Geist". Wir zitieren zunächst einige Sätze 
aus dem 8. Kapitel des Römerbriefs: 

v 2: Das Gesetz des Geistes des Lebens hat uns in Christus Jesus (d. h. 
als solche, die in seine Sphäre aufgenommen sind) vom Gesetz 
der Sündenmacht und des Todes befreit. 

v6: Das Trachten des Fleisches (d. h. der autonomen Existenz) geht 
auf den Tod, aber das Trachten des Geistes auf Leben und Heil, 

v 9: Ihr lebt nicht mehr unter dem Fleisch (d. h. in der gegen Gott ver- 
schlossenen Existenz),  sondern aus  dem Geist.  Gottes Geist 
wohnt ja in euch, 

v 11: Wenn aber der Geist Dessen, der Jesus von den Toten erweckt 
hat, in euch wohnt.. ., dann wird er auch eure sterblichen Leiber 
lebendig machen durch seinen Geist, der in euch wohnt. 

vl4: Denn alle, die sich vom Geiste Gottes lenken lassen, die sind 
Gottes Söhne. Ihr habt ja nicht einen versklavenden (dämoni- 
schen) Geist empfangen, so daß ihr abermals in Angst leben 
müßtet; ihr habt den Geist empfangen, der zum Sohne macht. 
Kraft seiner rufen wir ,Vater', 

v 26: Der Geist nimmt sich unser an in unserer Schwachheit. Wir wis- 
sen ja nicht, wie wir bitten sollen, so wie es (vor dem Heiligen) 
sein muß; aber da tritt der Geist selber für uns ein mit sprach- 
losem Seufzen, und der Erforscher der Herzen weiß, was der 
Geist will, wenn er in gottgemäßer Weise für die Heiligen ein- 
tritt. 

In all diesen Sätzen ist Christus nur einmal genannt: als die personale 
Sphäre, in welche der Getaufte aufgenommen ist und das neue Gottesver- 
hältnis besitzt. Sonst ist überall vom Geiste Gottes gesprochen. Das sollte 
man festhalten, damit die weiteren Gedankenschritte deutlich werden. 

Parallel zu den angeführten Sätzen stehen im zweiten Teil des gleichen 
Kapitels solche, die von der Interzession des erhöhten Christus sprechen: 

v 33-35: Wer sollte Klage erheben gegen die Erwählten Gottes . . ., wer 
sie verurteilen? Etwa Christus Jesus, der gestorben ist, vielmehr 
auf erweckt ward, der zur Rechten Gottes ist, der für uns eintritt? 
- Wer sollte uns trennen können von der Liebe Christi...! 

Die Parallele ist deutlich. Ebenso wie der Geist auf der Seite des Menschen 
steht und ihn der Anrede Gottes fähig macht, indem er stellvertretend 



Tiefenerfahrung und Kontemplation im Neuen Testament 19 

für ihn wirkt, v 26, so tritt auf der höchsten Ebene der zu Gott Erhöhte für 
ihn ein. Er hat also in jeder Weise den •Zugang" (Rom 5, 2) erlangt. 

Nun tut Paulus einen kühnen Schritt. Wenn •Geist" als Bildwort die 
Weise besagt, wie Gott im Menschen gegenwärtig und wirksam wird, also 
nicht ein Was und nicht ein Wer, sondern ein Wie ausdrückt, kann nun 
auch von Dem, der in der Erhöhung die Geistmächtigkeit erlangt hat, ge- 
sagt werden, daß er auf Geistesweise, d. h. innerlich, in der Tiefe des We- 
sens ansetzend und wirkend, dem Getauften gegenwärtig wird und seine 
Existenz trägt. Das soll ein Pauluswort belegen. 

Nachdem er von der Auseinandersetzung mit Simon Petrus berichtet 
hat, Gal 2, 11-14, führt er fiktiv den Dialog mit ihm noch ein paar Sätze 
weiter, v 15-18; dann aber verliert er den Altapostel aus den Augen und 
spricht von seiner eigenen Erfahrung, 2, 19-20: 

Ich bin durch das Gesetz dem Gesetz gestorben, 
um für Gott zu leben. 

Dem Christus bin ich mitgekreuzigt. 
So lebe nicht mehr ICH, 

es lebt vielmehr Christus in mir ... 
Der erste dieser Sätze scheint schwer verständlich. Er wird klar, wenn man 
vom zweiten ausgeht: Der Mensch, der seine Existenz zum Christusgesche- 
hen hin geöffnet und in der Taufe den Kreuzestod über sich hat mächtig 
werden lassen, ist durch jenen Tod, den das Gesetz über Christus verhängt 
hatte, vom Bann des Gesetzes gelöst und endgültig in die Freiheit Christi 
gesetzt worden, Gal 5, 1. So wird der dritte Satz verständlich: Was nun 
lebt, ist nicht mehr das alte, über sich selbst verfügende Ich, sondern ein neu 
gewordenes, das getragen ist von der Lebendigkeit des Erhöhten. 

Die Erfahrung, die aus diesen Sätzen spricht, kann nun auch durch das 
Funktionswort Pneuma ausgedrückt werden. So hören wir einen der kühn- 
sten Sätze, die Paulus gesagt hat. Er steht in dem Komplex von 2 Kor 3, 4 
bis 4, 6 und spricht von dem Zugang zu Christus, den der Geist ermöglicht. 

3, 18:   Wir alle schauen mit unverhülltem Gesicht die Herrlichkeit des 
Kyrios und werden (indem wir sein Bild in uns spiegeln) eben 
diesem Bilde anverwandelt von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, so 
wie es vom Geist des Kyrios bewirkt wird. 

Hier ist also das Gegenüber des Erhöhten dargestellt; der Geist wird ge- 
nannt, um zu zeigen, auf welche Weise der Schauende dem Geschauten 
verähnlicht wird. Im gleichen Sinne war schon in 17b gesagt: •Wo der 
Geist des Kyrios, da ist Freiheit". 

Geht man aber auf den ersten Teil des Doppelsatzes, also 17a, dann 
stößt man auf die kühne Gleichsetzung, die Paulus an dieser Stelle wagt: 

Der Kyrios ist der Geist. 



Heinrich Kahlefeld 20 

Wenn man das nicht als simple Identifikation versteht, sondern als die dem 
hebräischen Sprachstil gemäße Überdeckung von zwei Begriffsfeldern (wie 
wir sie z. B. aus dem bei Paulus und Lukas überlieferten Kelchwort kennen: 
•Dieser Becher ist der Neue Bund kraft meines Blutes"), dann besagt die 
Wendung von v 17a: Wo ich den Geist am Werk verspüre, erkenne ich 
Christus selbst, der auf Geistesweise in mir ist und wirkt. 

Das hatten wir gemeint, als wir von der •Erspürung der gläubigen Exi- 
stenz an ihrer Wurzel" sprachen. Paulus redet aus seiner Erfahrung; eben 
darum sagt er: •Der Herr ist der Geist". 

Auch im Vierten Evangelium wird Christus als Mittler des Gottesgeistes 
dargestellt. Wir betrachten zuerst einen österlichen Text, Jo 20, 19-23: 
•Am Abend des ersten Wochentags" - die Jünger sind im Obergemach eines 
Jerusalemer Hauses beisammen - tritt der Auferstandene unter sie. Er 
gibt ihnen die Sendung weiter, die er selbst empfangen hat: •Wie mich 
der Vater gesandt hat, so sende ich euch", v 21, und für ihren Auftrag 
rüstet er sie aus durch den Geist. Das geschieht in einem Zeichen: Er haucht 
sie an, v 22; er gibt ihnen teil an dem •Hauch" des Pneuma, das er selbst 
in Fülle besitzt. 

Deutlicher wird das durch den kleinen Komplex 7,37-39. Da ruft Jesus 
am letzten und höchsten Tag des Laubhüttenfestes: •Wenn einer dürstet, 
komme er zu mir und trinke!" Der Evangelist erinnert an eine Verheißung, 
die er in Christus erfüllt sieht: •Ströme lebendigen Wassers werden aus 
seinem Innern fließen". Er fügt hinzu und erklärt, hier sei von dem Geist 
gesprochen, •den die empfangen sollten, die an ihn glauben würden", 
und noch deutlicher: •Es gab (damals) noch nicht den Geist, weil Jesus 
noch nicht verherrlicht war". Nun also, aufgrund der österlichen Voll- 
endung, ist den Glaubenden der Geist zuteil gegeben, und das ist die 
höchste Gabe, die der Sohn zu bringen hatte: Der Durst nach Leben wird 
nun gestillt. 

Von da aus erschließt sich die Perikope von Samaria. Johannes ver- 
arbeitet hier, wie so oft, ein Traditionsstück vom synoptischen Typus, das 
in 4,3-7 und 9 noch zu erkennen ist. Am Jakobsbrunnen erweist er aufs 
neue seine Offenheit gegen alle Verachteten und so auch gegen die des 
Heidentums verdächtigten Samariter. Er bittet die Frau um einen Trunk 
aus dem Brunnen und erregt dadurch ihre Verwunderung, v 9. 

Die Perikope bricht hier ab, weil Johannes neu gestaltet. Das Bild des 
Wassers und damit das Verständnis des Menschen als eines Dürstenden 
beschäftigt ihn. So läßt er Jesus der erstaunten Frau antworten: •Wenn 



Tiefenerfahrung und Kontemplation im Neuen Testament 21 

du von der Gabe Gottes wüßtest und wer es ist, der zu dir sagt: gib mir 
zu trinken, du hättest ihn gebeten, und er hätte dir lebendiges Wasser 
gegeben", v 10. 

Die Frau bleibt aber auf der Ebene des •fleischlichen" Verstehens. Du 
hast kein Schöpfgefäß ... Woher willst du also das •lebendige Wasser" 
nehmen? Bist du etwa größer als unser Vater Jakob, der uns den Brunnen 
gegeben ...? v 11 f. • Für sie geht es also um das Wasser; ihr scheint es 
ja auch gut, wenn sie nicht mehr herzukommen und zu schöpfen braucht, 
v 15. Die Antwort Jesu aber steigt nun, die Fragende zurücklassend, zur 
höchsten Bedeutungsebene auf: 

Jeder, der von diesem Wasser trinkt, 
wird wieder dürsten. 

Wer aber von dem Wasser trinkt, das ich ihm geben werde, 
wird ewig nicht mehr dürsten .. ., v 13. 14a. 

Bis dahin herrscht noch das Bild des Trankes; dann aber, in 14b, stößt die 
Rede zu einem neuen Bild vor: 

Vielmehr wird das Wasser, das ich ihm geben werde, 
in ihm zur Quelle springenden Wassers - zu ewigem Leben. 

Die Quelle im Innern, das ist offenbar eine Findung des Evangelisten. 
Man darf sich nicht ablenken lassen durch die Beobachtung, daß alttesta- 
mentliche und jüdische Bildworte Gott (Jer 2,13 u. a.) oder die göttliche 
Weisheit (Sir 15,3 u. a.) als •Quell des Lebens" preisen. Die Vorstellung 
des Johannes greift ja weiter: Die Quelle ist ins Innere des Glaubenden 
versetzt, und eben das ist der Grund, warum er nie mehr zu dürsten 
braucht. Im Hinblick auf Jo 7,39 liegt es doch nahe, die Erfahrung des 
Geistes, der stetig im Glaubenden gegenwärtig ist und alles wirkt, was 
ihn Gott dem Vater zuführt, im Bildwort von der ins Innere versetzten 
Quelle bekundet zu finden. So tritt Johannes in völliger Unabhängigkeit 
neben Paulus und bezeugt mit ihm die gleiche Erfahrung. 

Es könnte nützlich sein zu beachten, daß Paulus die Tiefenerfahrung, 
welche die Rede vom Geist meint, auch dem Mißverständnis ausgesetzt 
sah. Sobald die Bescheidung dessen, der die Huld Gottes erkennt, verflacht 
zu einem Besitzgefühl, und ein •Rollenspiel" beginnt, bedroht Spaltung 
die Gemeinde Jesu. Es formiert sich ein Kreis von •Pneumatikern", die 
sich in höherem Besitzstand dünken. Sie setzen sich ab von den Leuten 
minderer Erkenntnis. Sie fordern sogar den Apostel heraus und finden, 
daß er zuwenig an charismatischen Phänomenen aufweise. 



Heinrich Kahlefeld 22 

Dem muß Paulus entgegentreten. Und er tut es auf zweifache Weise. 
Zunächst: Er bejaht die Charismen, verneint aber die Gruppenbildung. 
Die Charismen werden zum Dienst verliehen; sie wirken den •Aufbau" 
der Gemeinde. Sie sind zugeordnet der Bruderliebe. Darum kann Paulus 
formulieren: •Gnosis macht aufgeblasen, aber die Liebe baut auf", 1 Kor 
8,1, und er kann die Liebe als das beschreiben, was wichtiger ist als alle 
Charismen, 1 Kor 12,31b•13,3. Er zeigt aber auch, daß keiner sich selbst 
zum Charismatiker machen kann: •Der Geist teilt einem jeden zu, wie er 
will", 1 Kor 12,11. Zudem ist der Geist als die tragende Kraft der gläubi- 
gen Existenz jedem Getauften verliehen, und es gibt keine höheren und 
niederen Christen. Jeder, der aus der Verlorenheit an die Götzen errettet 
worden ist, bekennt den •Kyrios Jesous", und das könnte er nicht, wenn er 
den Heiligen Geist nicht besäße, 1 Kor 12,3. So gilt von den Gläubigen 
ohne Unterschied: •Durch den einen Geist wurden wir alle in den einen 
Leib hineingetauft, Juden und Griechen, Sklaven und Freie, und alle sind 
wir getränkt mit dem einen Geist", 1 Kor 12,13. So gilt auch, was von 
dem in der Tiefe des Menschen betenden Geist, Rom 8,26-30, gesagt war, 
von allen Getauften ohne Unterschied. Denn •der Herzenserforscher 
weiß, was der Geist will, wenn er für die Heiligen eintritt". 

Sodann: Die •Pneumatiker" sowohl wie die den Aufstieg in der •Weis- 
heit" Liebenden sind in Gefahr, das Fundament des Glaubens aus dem 
Blick zu verlieren. Sie beide wollen das Irdische hinter sich lassen, und am 
meisten •irdisch" ist ja jener Anfang des Werkes Gottes, der als elende 
Schwachheit und peinliche Ungereimtheit im christlichen Bewußtsein mit- 
geschleppt wird. Hier sieht Paulus eine Stelle der Entscheidung, die nicht 
übergangen werden darf. Was für die Leute Israels ein schier unüber- 
windliches Problem war, nämlich denken zu sollen, daß der Erwählte 
Gottes in Tod und Schande untergehen konnte, das ist für die der Weisheit 
Ergebenen eine dumme Sache, die man am besten vergißt. Man hat ja den 
Christus in Herrlichkeit; man hat seinen Geist und steht bereits in der 
Spare der Vollendung. - So hört man nun, wie Paulus den Inbegriff 
seiner Verkündigung in eben jener Katastrophe findet. •Die Rede vom 
Kreuz" darf nicht •ausgehöhlt" werden, 1 Kor 1,17b, ist sie doch für die 
Getauften die Bezeugung von •Gottes Kraft und Weisheit", 1,18. 22-25. 

Erstaunlicherweise hat es auch im johanneischen Lebenskreis ähnliche 
Besorgnisse gegeben. Für die Phänomene des Geistes hat man dort ein 
waches Interesse, aber die Verantwortlichen wissen auch, wo die durch 
Gott eröffnete Wahrheit in Gefahr kommt. Im sog. Ersten Johannesbrief 



Tiefenerfahrung und Kontemplation im Neuen Testament 23 

liest man: •Viele Antichristen sind gekommen, und daran erkennen wir, 
daß es letzte Stunde ist. Sie sind aus unserer Mitte gekommen, aber sie 
haben nicht zu uns gehört... Wer ist der Lügner, wenn nicht der, welcher 
leugnet, daß Jesus der Christus ist? Wer den Sohn leugnet, hat auch mit 
dem Vater keine Gemeinschaft .. .", 2, 22-25. Es geht offenbar nicht dar- 
um, den irdischen Jesus als Gottessohn zu bekennen wie im Evangelium, 
sondern inzwischen gilt es umgekehrt festzuhalten, daß der Erlöser mit 
dem Menschen Jesus identisch ist: •Jeder Geist, der zum Bekenntnis führt, 
daß Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, der ist von Gott", 4, 2 f. 
Der etwa gleichzeitig und in benachbartem Gebiet wirkende Bischof Igna- 
tios steht offenkundig im gleichen Kampf gegen eine gnostische, zur Ent- 
geschichtlichung neigende Christologie. Wir beschränken uns auf einen 
einzigen Text, der aber deutlich spricht: •Macht euch taub, wenn einer zu 
euch redet fern von Jesus Christus, dem aus Davids Geschlecht, dem aus 
Maria, der wahrhaftig geboren wurde, aß und trank, wahrhaftig verfolgt 
wurde unter Pontius Pilatus, wahrhaftig gekreuzigt wurde und starb ..., 
der auch wahrhaftig erweckt ward von den Toten" (Trail 9; vgl. Smyrn 1; 
Magn 11). 

Man sieht, wenn man nochmals zum Johannesbrief zurückkehrt, von 
welchem Gewicht dessen erste Sätze sind: •Was von Anbeginn war, was 
wir gehört, was wir mit unsern Augen gesehen, was wir geschaut und mit 
unsern Händen angerührt haben - über das Wort des Lebens ... bringen 
wir euch Kunde, damit ihr Gemeinschaft habt mit uns ...", 1 Jo 1,1-4. 

Die Christen lassen also nicht ab von der Geschichtlichkeit des Heils. 
Christus ist ihnen nicht ein anderer Name für den •erlösten Erlöser", der 
im Grunde nichts ist als eine figürliche Projektion der Selbsterlösung. 
Man sieht, wie früh sich die Jünger Jesu vor eine Entscheidung gestellt 
sahen, die sie von der Religion der Heiden trennte. 

In der Einleitung war noch von einer anderen Art geistlicher Erfahrung 
die Rede, von der Kontemplation als dem •Ruhen in der Anschauung". 
Was das ist, kann am besten am Johannesevangelium gezeigt werden. Aus 
den dort gebotenen Stoffen wählen wir die Perikope von v 9 aus und kon- 
zentrieren uns auf deren eigentliches Thema. 

Auch hier liegt ein Grundtext vom synoptischen Typus vor, der etwa 
besagt (9,1): •Im Vorübergehen sah Jesus einen Mann, der blind war ... 
(6 f) Und er spie auf den Boden und machte mit dem Speichel einen Teig 
und strich ihm den auf die Augen und sagte zu ihm: Geh und wasch dich 
im Siloa-Becken! Er ging und wusch sich und kam sehend zurück." 



Heinrich Kahlefeld 24 

Das führt in der Verarbeitung zu einem Staunen der Nachbarn und zu 
deren Frage: Wie sind dir die Augen auf getan worden? Der Geheilte 
spricht von •einem Mann, der Jesus genannt wird"; aber auf die Frage: 
wo ist er? muß er, da er ja noch blind war, als Jesus ihn ansprach, sagen: 
•Ich weiß es nicht", v 10-12. 

Dann folgen endlose Verhandlungen vor den jüdischen Behörden, und 
schließlich tritt mit v 35 die Hauptlinie wieder hervor. Jesus trifft auf den 
Geheilten und eröffnet den Dialog, der ja für den vierten Evangelisten 
ein Mittel der Sinnerschließung ist. 

(35) •Glaubst du an den Menschensohn? (36) Jener antwortete: Aber wer 
ist es, Herr, daß ich an ihn glauben kann? (37) Da sagte Jesus zu ihm: 
Du hast ihn erblickt, und der mit dir spricht, der ist es. (38) Da sagte er: 
Ich glaube, Herr! und warf sich vor ihm nieder." 

Der Vorgang ist sehr verkürzt dargestellt. Was •Menschensohn" bedeutet 
und wie der Würdename auf den •vom Himmel Gekommenen", den 
•Abgesandten Gottes" auf Erden zu beziehen ist, das alles verstehen nur 
die Hörer des Evangeliums. Aber eben das sollen sie begreifen: daß die 
eigentliche Heilung des Menschen, der immer ein •Blindgeborener" ist, 
darin geschieht, daß ihm der von Gott in die Welt Gesandte •aufgeht" 
und •einleuchtet". Das wird vollends klar durch das abschließende Ge- 
richtswort Jesu: 

(39) Zum Gericht bin ich in die Welt gekommen, 
auf daß, die nicht sehen, sehen können 
und die Sehenden zu Blinden werden. 

Solche Darstellung ist die Frucht einer theologischen Reflexion über die 
Erfahrung des Glaubens. Sie erscheint aber nicht als Reflexion, vielmehr 
beschreibt der Evangelist einen Vorgang, in welchem auch ein einfacher 
Geist den Befreier schauen und sich selbst als den •blindgeborenen" Men- 
schen begreifen kann, dem das Augenlicht des Glaubens geschenkt wor- 
den ist. 

So ist unsere Beobachtung immer hin- und hergegangen: Der Gegen- 
überstehende wurde erkannt als der auf Geistesweise Gegenwärtige, und 
der innerlich Bewegende war in solchen Szenen wie der Heilung des Blin- 
den als der Begegnende dargestellt. Was aber noch heute im Glauben sich 
ereignet, war erkannt als verankert in dem, was inmitten von Welt und 
Geschichte unter Schweiß und Tränen sich real ereignet und unablösbar in 
das Schicksal der Menschheit eingeschrieben hat. Johannes weiß wie Pau- 
lus, daß •noch nicht offenbar ist, was sein wird" (vgl. 1 Jo 3, 2; Rom 8, 
22-25). Aber beide wissen auch, daß die künftige Weltenzeit bereits die 
alte durchdringt und daß der Glaubende, wo immer er stehe, das zu erfah- 
ren vermag. 




