
•Urteile nicht" • 
Eine aszetische Weisheit und mehr als dies 
Josef Sudbrack SJ, München 

In den Sprüchen der Wüstenväter wird erzählt: •Ein Bruder hatte gesün- 
digt und wurde vom Priester aus der Kirche gewiesen. Da erhob sich 
auch Altvater Besarion und ging mit ihm hinaus, indem er sprach: ,Auch 
ich bin ein Sünder!'" 

Offenheit zur Barmherzigkeit Gottes (Spruchweisheit der Wüstenväter) 

Seite für Seite finden sich in den Sammlungen ähnliche Anekdoten und 
Weisheitssätze, wie sie von Besarion, einem wegen seiner harten Aszese 
berühmten sketischen Mönch des vierten Jahrhunderts, erzählt werden. 
Oftmals wird dies ,Urteile nicht' zur Maxime, zur .Kurzformel' für das 
geistliche Leben. Der weitbekannte Abt Paphnutios bekam von seinem 
geistlichen Vater mit auf den Weg: •Tu keinem etwas Böses und urteile 
über niemand! Das beachte, und du wirst das Heil finden." 

Ammonas, der Nachfolger des Urvaters aller Mönche, des großen An- 
tonios, lebte so sehr aus der geistlichen Haltung des ,Urteile nicht', daß er 
es sogar fertig brachte, mit einem bauernschlauen Trick seine Umgebung 
hinters Licht zu führen. Den zum Bischof Erhobenen führten die Bewoh- 
ner eines Dorfes in ein Kellion, in die Zelle eines Mönches; dort sollte sich 
ein Weib befinden. Der Mönch, auch sonst übel-beleumundet, versteckte die 
Frau schnell in einem Faß. Altvater Ammonas aber überblickte sofort die 
Lage - eine andere Überlieferung deutet an: •um Gottes willen", also in 
gnadenhafter Eingebung. •Er trat ein, setzte sich auf das Faß und ordnete 
eine Untersuchung des Kellion an." Man klopft alles ab, konnte die Frau 
natürlich nicht finden. •Da sagte Altvater Ammonas: ,Was ist das? Gott 
soll euch vergeben (daß ihr den Bruder verleumdet habt).' Er ließ ein 
Gebet verrichten und hieß alle hinausgehen. Dann nahm er den Bruder 
bei der Hand und ermahnte ihn: ,Gib auf dich acht, Bruder!' Nach diesen 

Worten ging er weg." 
Solche Geschichten sind mit einem ähnlichen Lächeln zu lesen, mit dem 

sich die Israeliten über den Betrug des Jakob an seinem Bruder Esau und 
seinem Vater Isaak amüsierten. Die kleinbürgerliche Notiz K. Heussis 
- •in manchen Einzelheiten gewiß nicht unbedenklich" - geht ebenso an 
der Sache vorbei wie die schulmeisterliche Warnung des gelehrten Jesui- 
tenherausgebers H. Rosweyde:   •Mirandum .. . non imitandum!   Stau- 



Josef Sudbrack 26 

nenswert, doch nicht nachzuahmen!" Dasjenige, was mit diesen Anekdo- 
ten gesagt wird, steht zu sehr in der Mitte der mönchischen Lebensfüh- 
rung; man darf es nicht mit einem bedauernden Seitenblick übergehen. 
Zu Recht macht sich U. Ranke-Heinemann ein anderes Urteil des eben 
genannten evangelischen Kirchengeschichtlers K. Heussi zu eigen: •Kaum 
ein zweites Wort des Evangeliums hatte für die Mönche eine solche Bedeu- 
tung wie die Mahnung: Richtet nicht." Wir gingen an einer christlichen 
und humanen Grunderfahrung vorüber, wenn wir die Anekdoten ins 
Kuriositätenkabinett verweisen würden. Die frühen Sammler und Redak- 
teure der Vätererzählungen haben auf jeden Fall ein ganzes Buch mit 
solchen Sprüchen gefüllt: •De eo quod non oporteat judicare quemquam. 
Daß man über niemanden urteilen dürfe!" 

Doch was wollen diese Mahnungen? Widersprechen sie nicht der von 
Mattäus überlieferten Weisung, den sündigen Bruder nach verschiedenen 
Zurechtweisungen aus der Gemeinde auszustoßen, zu exkommunizieren? 
Mit Buchstabenexegese ist dieser Weisheit nicht beizukommen. Man muß 
auf den Menschen, auf seine Situation zugehen. •Ein Soldat fragte einen 
Altvater: ,Nimmt Gott die Buße und Reue an?' Die Antwort lautete: 
,Mein Lieber, wirfst du dein Gewand weg, wenn es einen Riß bekommen 
hat?' ,Nein', gab der Soldat zurück, ,ich flicke es und trage es weiter.' 
,So kümmerst du dich also um dein Gewand! Und Gott sollte für sein 
eigenes Ebenbild keine Güte bereithaben?'" Auf dem Hintergrund der 
Güte Gottes beginnen die Anekdoten zu sprechen. Im Angesicht seiner 
Barmherzigkeit wird alles andere beiläufig, wird es zum Nebenton, den 
man überhören sollte. Vor der verzeihenden Güte Gottes wurde auch das 
menschliche Versagen so winzig, daß die Mönche es übersahen. Die Prä- 
zision der Sündenkataloge mit den sorgfältig herausgearbeiteten Unter- 
schieden zwischen ,schwer' und ,leicht', zwischen menschlichem Versagen 
und menschlichem Gelingen, zerschmolz unter der Wärme der göttlichen 
Liebe. Von ihr her - und von nirgendwo anders aus - erwuchs die mensch- 
liche Größe, von der die Anekdoten um das ,Urteile nicht!' berichten. 

•Man erzählte vom Altvater Makarios dem Großen, daß er, wie es in 
der Schrift heißt, ein Gott auf Erden war (Ps 82, 6: Götter seid ihr; ihr alle 
seid Söhne des Höchsten); denn wie Gott die Welt schützend deckt, so 
bedeckte Altvater Makarios die Schwächen, die er sah, als sähe er sie nicht, 
und was er hörte, als hörte er es nicht." 

Um die Weisheit des ,Urteile nicht!' zu verstehen, muß man selbst 
zuerst einmal das eigene vorschnelle Beurteilen hintanstellen. Eine - ge- 
wiß paradoxe - Sprache des Humors versucht etwas zu sagen, was jede 
sprachliche Fixierung übersteigt: Gottes Güte! Wer aus ihr lebt, hat alle 
Kategorien von Bescheidwissen und sicherem, selbstsicherem Urteil ge- 



•Urteile nidit" 27 

sprengt. Vor jedem Urteil, vor allem Verstehen- und Einordnen-wollen 
schaut ein christliches Auge auf Gott, der sich als gütig, als unbegreiflich 
gütig erwiesen hat. Gewiß haben Theologie und Predigt viel zu sagen 
vom Verzeihen und Vergeben Gottes; aber sie kommen Gottes Handeln 
nur auf die Spur, wenn sie sich zur Tatsache der Versöhnung in Jesus 
Christus hinwenden, nicht wenn sie zu denken, zu verstehen, zu ordnen 
und anzuweisen versuchen. Was es heißen soll: Gott ist gut!, wird weder 
durch neuplatonische Spekulation (alles fließt aus dem einen Quell der 
ewigen Güte) noch durch ethische Überlegungen (Gott muß gut sein, 
denn...) sichtbar. Nur in der Orientierung am ewig unbegreiflichen 
Faktum des Kreuzestodes Jesu Christi wird erblickt, was es heißt: Gott 
ist gut, Gott verzeiht und hat schon verziehen! Die Mönchsanekdoten 
wollen diese Orientierung geben, indem sie einfachhin erzählen, statt 
zu denken und zu kombinieren. 

Der evangelische Kirchenhistoriker H. Dörries hat diese durch und durch 
theozentrische, sich an Gott ausrichtende Spiritualität der Mönche in den 
Zusammenhang mit der Demut gebracht. •Dem Mönch, der seiner selbst 
bewußt wurde, wird es innerlich unmöglich, über einen anderen den Stab 
zu brechen, und er weiß zugleich, daß die strafende Gewalt (des urteilen- 
den Menschen) nicht das Herz erreicht, wo allein das Geschick des Men- 
schen sich entscheidet." Der alles übersteigenden Güte Gottes, die in ihrer 
Tragweite gläubig-freudig anzunehmen, aber nicht mehr zu begreifen 
ist, entspricht beim Menschen das Wissen, vor diesem Gott unwürdig zu 
sein. Die Unterscheidungen, ob man mehr oder weniger unwürdig vor 
Gott stehe, werden zweitrangig. 

Auf dem Boden des eigenen Unwürdigseins vor Gott wird die Brücke 
zum anderen sündigen Menschen geschlagen. Das gemeinsame Wissen 
um die Schuld vor Gott schafft jene Solidarität, in der die Menschen ein- 
ander helfen. So erzählt man von einem Mönch, der vor der Anklage 
seiner Mitbrüder zum Abt Antonios flüchtete. Es kam zum gegenseitigen 
Anschuldigen. •Nun war dort zufällig auch der Altvater Paphnutios, der 
Kephalas. Und er legte ihnen folgendes Gleichnis vor: ,Ich sah am Ufer 
des Stromes einen Menschen, der bis zu den Knien im Schlamm steckte. 
Als aber Leute herzukamen, um ihm die Hand zu reichen, stießen sie ihn 
bis zum Hals ins Wasser.' Der Altvater Antonios sagte über den Altvater 
Paphnutios: ,Sehet, das ist ein rechter Mensch, der Seelen heilen und retten 
kann.'" Wer auf festem Boden der eigenen Heiligkeit stehend den ande- 
ren retten will, stößt ihn noch tiefer in den Schlamm; wer aus dem um- 
zäunten Gehege der Moral einem anderen die Hand entgegenstreckt, weist 
ihn zurück. Wer aber zugibt, mit dem anderen, dem Sünder, im Morast 
zu stecken, wird Gottes Hilfe an sich und an dem anderen erfahren. Alt- 



Josef Sudbrack 28 

vater Paphnutios stellte sich bedingungslos neben den angeklagten Mönch. 
•Er weiß sich mit ihm in derselben Tiefe und hat doch zugleich an der 
Liebe Gottes teil, die auch dem anderen gilt." 

Die Mahnung .Urteile nicht!' durchzieht die gesamte Mönchsspirituali- 
tät. Diese war bis in die Neuzeit hinein das Vorbild für christliches Leben 
überhaupt. Eine Anmerkung sei gestattet: Vielleicht begreift man anhand 
solcher Anekdoten, daß die Mönchisierung der vergangenen Frömmig- 
keit nicht nur zu bedauern ist. Wo solche Anekdoten zur Norm erhoben, 
aus dem Milieu der •Wüste" herausgelöst und zum allgemeinen Regle- 
ment gemacht werden, verlieren sie nicht nur an Farbe, sondern werden 
falsch und unsinnig. Ihr Geist läßt sich nicht konservieren; er läßt sich nur 
leben. Die Mönche aber wollten nichts anderes als christlich leben. Diese 
selbstverständliche, kaum weiter überdachte Lebenshaltung war der An- 
stoß, den die •Wüste" dem christlichen Leben gab. 

Es ist typisch, daß die Mahnung des ,Urteile nicht!' dort ihre Sinnspitze 
verliert, wo sie in breitere Gesetzeswerke und allgemeine Lebensordnun- 
gen aufgenommen wird. Von Pachomios, dem Begründer der ersten 
Mönchsgemeinschaft, wird berichtet, daß ihn ein Mitbruder zu Unrecht 
grob beschimpfte. Er sagte darauf einfach: •Verzeih mir, ich habe gesün- 
digt. Hast du selbst nie gesündigt?" Sofort legte sich der Zorn des Bru- 
ders. Die darauf folgende Erläuterung zeigt, wie die spirituelle Sinnspitze 
zur moralisch-pädagogischen Lehre abgeflacht wurde: •. . . denn wenn du 
einem bösen Menschen Gutes tust, pflegt er zu einem Gespür für das Gute 
zu kommen. Das ist nämlich die Liebe Gottes, daß wir uns miteinander 
abmühen." Die Betroffenheit, selbst ein Sünder zu sein, selbst mit dem 
Bruder im gleichen Schlamm der Schuld zu stecken, gerät in Gefahr •ein 
pädagogischer Kniff" zu werden. Man bekennt sich zur Schuld - nicht weil 
man sich so vor Gott erfährt, sondern Pädagogisches beabsichtigt. 

Recht ähnliches liegt in der Antwort, die Pachomios vom Abt Makarios 
(dem Städter) erhält. Eines Tages fragte er ihn: •Wenn die Brüder nichts 
auf Ordnung geben, ist es dann gut, sie zu belehren?" Makarios antwor- 
tete ihm: •Weise zurecht und richte über deine Untergebenen; von den 
Außenstehenden hingegen richte niemand; denn es steht geschrieben: 
<Richtet ihr nicht über die, die drinnen sind? Die draußen sind, richtet Gott> 
(1 Kor 5,12b-13a)." Die Unterscheidung: Nach innen urteilen - Nach 
außen nicht urteilen, verkennt die Spiritualität der mönchischen Weisheit 
vom ,Urteile nicht!'. Sie läßt sich nicht durch Vorschriften zähmen. Sie lebt 
bedingungslos von der Güte - so wie man es nur in der Wüste zu können 
glaubte. 

Von Basileios, dem anderen Begründer christlichen Gemeinschafts- 
lebens, meint H.Dörries zu Recht: •Keiner der Wüstenväter aber hätte 



•Urteile nicht" 29 

ihm zugestimmt" in der Forderung, den Bruder, der vom rechten Weg 
abweicht, zu überführen, zurechtzuweisen und zu strafen. Die Augustinus- 
regel, die noch am meisten vom Geist der brüderlichen Solidarität erhal- 
ten hat, ist in den Anweisungen zur .Verantwortung füreinander' und zur 
.Brüderlich-schwesterlichen Zurechtweisung' (Kap 6 und 7) ebenso scharf. 
Der großangelegte moderne Kommentar zur Benediktusregel von A. de 
Vogüe hat zu den entsprechenden Stellen der Hl. Schrift (Mt 7,1-5; Rom 
14,13) nichts zu sagen. H.Menard, der die Concordia Regularum, die 
Zusammenschau der Ordensregeln des Benedikt von Aniane, herausgab, 
hat dem ,Urteile nicht!' wenigstens noch eine lange Anmerkung gewidmet. 
Verständlich! ,Urteile nicht!' kann für einen Gesetzesgeber doch kaum ein 
Grundprinzip der Gemeindeordnung werden. 

Der Abstand zwischen der geistlichen Erfahrung des einzelnen und den 
(berechtigten!) Forderungen eines geordneten Gemeinschaftslebens läßt 
sich aber durch keine Vorschriften und prinzipiellen Festlegungen abschaf- 
fen. Jedes moralische System und jede aszetische Weisung - im Sinne der 
einen wie der anderen Seite - müssen bruchstückhaft bleiben und sich von 
der anderen Einsicht ergänzen lassen. Beides ist richtig: Alles von der 
verzeihenden Güte Gottes her zu beurteilen und deshalb niemand zu ver- 
urteilen; wie auch aus der Sorge um die menschliche Gemeinschaft durch 
Ordnungen und Verordnungen Recht zu sprechen und deshalb auch zu 
verurteilen. Beides ist richtig: Aus der Sündensolidarität heraus auf die 
verzeihende Güte Gottes zu vertrauen; und in Anstrengung an der eigenen 
und fremden Besserung zu arbeiten. Das eine läßt sich gegen das andere 
ausspielen; beide Haltungen sind nicht aus eigener Einsicht restlos auf- 
einander zuzuordnen; sie sind nur auf die gemeinsame Mitte auszurich- 
ten, eben auf Gott, der außerhalb von allem steht, was Menschen an End- 
gültigkeit zu begreifen glauben, und der zugleich den Menschen den Auf- 
trag gegeben hat, festzulegen und zu begreifen. Erst in Gott lösen sich die 
Antinomien. 

Die Mahnung der Wüstenväter: Nicht zu urteilen, geht zwar kaum in 
die Kodifizierung des mönchischen und kirchlichen Gemeindelebens ein. 
Aber als geistliche Unterweisung bestimmt sie weiterhin die Spiritualität 
des christlichen Lebens. Evagrios Pontikos warnt in seinem Traktat über 
das Gebet: •Hüte dich, daß du nicht unter dem Vorwand, einen anderen 
zu heilen, selbst unheilbar wirst und deinem Beten den Todesstoß ver- 
setzest!" In seinen Centurionen über die Liebe kommt Maximos der Be- 
kenner des öftern auf die gleiche Mahnung zu sprechen. Gregor der Große 
gibt in seinen Moralia in Job' dem Mittelalter eine - sicher nicht ganz 
gelungene - Synthese des christlichen Lebens mit auf den Weg, wo auch 
dieses .Urteile nicht!' seinen Platz hat. 



Josef Sudbrack 30 

Besonders die franziskanische Überlieferung war es, in der die alte 
Mahnung weitergegeben wurde. Bonaventura, David von Augsburg, 
Jakob von Mailand und natürlich zuerst das Beispiel des Poverello in sei- 
nem Umgang mit Sündern sind einige Namen aus dieser Überlieferung. 
Ähnliche Stimmen finden sich bei den spätmittelalterlichen Bußpredigern 
wie Vinzenz Ferrer oder im Umkreis der Devotio moderna. •Richte deine 
Augen auf dich und hüte dich, die Taten anderer zu beurteilen", schreibt 
die Imitatio Christi. 

Zu einem Höhepunkt kommt die Lebenshaltung des .Urteile nicht!' in 
den mystischen Bewegungen des 14. Jahrhunderts. In deren Anfängen, 
schon vor der Jahrhundertwende, heißt es bei Angela de Foligno, daß 
•Umformung in Jesus Christus" in ihrer intensivsten Form bedeute: 
•Über kein Geschöpf urteilen!" Denn das sei Nachfolge Jesu: •Sich nicht 
erheben, wenn man Böses beim Nächsten sieht, sondern eher sich zu demü- 
tigen; denn in der Schuld des Nächsten findet er sich selbst und sieht über- 
deutlich das Böse und die Sünden, in die er gefallen ist, oder - wenn er 
von Gott nicht versucht wurde - in die er gefallen wäre." 

Niemand hat den humanen Hintergrund der Mönchsweisheit besser 
verstanden als Johannes Tauler, der ,Seelsorger' unter den drei großen 
•Deutschen Mystikern". H. S. Denifle stellte in seinem Buch, Das geist- 
liche Leben, Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts, dessen Lehre zusam- 
men: •Und darum, du armer, blinder Mensch, warum urteilst und belehrst 
du dich selber nicht? Was kannst du wissen, was in deines Nächsten Her- 
zensgrund verborgen ist oder auf welchem Weg Gott ihn gerufen oder 
geladen habe? ... Wollen wir zu großem, sonderlich fruchtbaren Frieden 
kommen in Gott, in der Natur und gegen die Welt, so müssen wir mit 
ganzem Fleiß und Ernst zuerst lernen, alle Dinge zum besten zu kehren 
und uns lieblich und sanftmütig zu fügen in allerlei Menschen Gebärde, 
Sitten und Weisen . .. Kinder, diese Tugend ist jetzt in vieler Menschen 
Herzen gar fremd. Jeglicher Mensch sollte barmherzig sein gegen seinen 
Nächsten, in aller Weise, wie dieser es bedarf. Nicht allein in den Gaben, 
sondern auch im barmherzigen Ertragen der Fehler seines Nächsten." 
Diese Art von •Toleranz" gegenüber den Verfehlungen der anderen ist 
fernab von jeder Gleichgültigkeit: •jeder soll nach seiner Facon selig 
werden"; sie ist fernab von jeder Überheblichkeit: •bleib in deiner dum- 
men Meinung, sie ist gut genug für dich"; sie ist fernab von jeglichem 
Pharisäertum: •ich danke dir, daß ich nicht so bin wie jener Zöllner"; sie 
ist auch fernab von der Art des Indifferentismus, der da meint, es sei doch 
alles gleich und gleichgültig. Diese •Toleranz" kennt Werte und setzt sich 
ein für das Gute bei den Menschen. Aber sie weiß um den Ratschluß Got- 
tes, den kein Mensch ergründen wird; sie weiß um die eigene Hinfällig- 



•Urteile nicht" 31 

keit. Daraus wächst - psychologisch sehr genau aufgezeigt - das Wissen, 
daß ein Mensch nur über die in Gott gegründete Haltung des ,Urteile 
nicht!' zum Frieden mit sich und der Welt kommt. 

Die Kette der Zeugen läßt sich ohne Mühe bis zur Gegenwart verlän- 
gern; bis zur kleinen Therese, die sie bei der greisen Gründerin des Kar- 
mels von Lisieux kennenlernte. Oder bis zu einem modernen russischen 
Einsiedler, der schrieb: •Das Gewissen wurde uns gegeben, damit wir uns 
selbst beurteilen; wenn es einen anderen beurteilt, so zeigt dies an, daß 
es seine Pflicht vernachlässigt." 

Glaubenswahrheit und Tun des Menschen (Exerzitien des Ignatius) 

Nicht ohne weiteres vermutet man die Haltung des .Urteile nicht!' bei 
Ignatius von Loyola. Dessen bedingungsloses Eintreten für die römisch- 
katholische Kirchlichkeit legt das Gegenteil nahe. Doch an hervorragender 
Stelle seines geistlichen Grundentwurfs steht - allerdings in neuer Ge- 
stalt - die alte Mahnung. Als Einleitung zu den Exerzitien - nachdem ihr 
Sinn definiert wurde und bevor noch die Kurzformel ihrer Theologie, das 
.Prinzip und Fundament', dargelegt wird - findet sich folgende Vorerinne- 
rung: 

Damit sowohl der, der die geistlichen Übungen gibt, wie der, der sie 
empfängt, einander mehr helfen und nützen, haben sie vorauszu- 
setzen, daß ein jeder guter Christ mehr bereit sein muß, die Aus- 
sage des Nächsten zu retten, als sie zu verdammen. Vermag er sie 
nicht zu retten, so forsche er nach, wie jener sie versteht. Versteht 
jener sie im üblen Sinn, so verbessere er ihn mit Liebe. Und wenn 
dies nicht genügt, so suche er alle passenden Mittel, daß jener - sie 
richtig verstehend - sich rette. 

Die Mahnung ist nicht vom Himmel gefallen; aus ihrer Vorgeschichte 
wurden einige Zeugnisse vorgestellt. Im Hintergrund steht allerdings 
auch die Anweisung des Herrn bei Mattäus (18, 15 ff) einen sündigen 
Bruder auf jede mögliche Weise mit der Gemeinde zu versöhnen. Das 
Evangelium aber lehrt in letzter Konsequenz: •Wenn er aber auch auf 
die Gemeinde nicht hört, so sei er dir wie der Heide und der Zöllner." 
Anders als bei Ignatius bildet dort die Exkommunikation den Endpunkt. 
Darüber wird noch zu sprechen sein. 

Als Altvater Poimen in einer ähnlichen Frage um Rat angegangen 
wurde, zog er eine andere Schlußfolgerung: •Wenn er auch so nicht zu 
gewinnen ist, dann bete weiterhin ohne Beunruhigung zu Gott, daß er 
ihn ins rechte Geleise bringe und du ohne Sorgen sein kannst." Sicherlich 
stammt auch diese gütige Weisheit aus dem Geist des Evangeliums; in der 



Josef Sudbrack 32 

folgenden Anekdote paraphrasiert Poimen auch ausdrücklich Jak 3, 1: 
•Den Nächsten belehren, ist das gleiche wie ihn anklagen." 

Zum Mattäus-Spruch besteht aber ein deutlicher Unterschied. Ignatius 
nun scheint zwischen beiden Möglichkeiten des ,Urteile nicht!' einen neuen 
Weg zu suchen. Bei Mattäus wird das Urteil des einzelnen in die Urteils- 
fähigkeit der Gemeinde verwiesen: Richte nicht, die vom Geist geleitete 
Gemeinde allein hat das Recht zu verurteilen! Abt Poimen hingegen ver- 
legt die Kompetenz in die Möglichkeiten Gottes hinein. Bei Ignatius wird 
die Unmöglichkeit zu urteilen zum ständigen Ansporn, sich um das Reich 
Gottes zu bemühen; oder wie er es in seiner aszetischen Sprache sagt: die 
Aussage zu retten, damit jener sich selbst rette: •salver la proposition ... 
para que se salve." In der Sprache der modernen Hoffnungstheologie 
könnte man sagen, für Ignatius öffne sich das ,Urteile nicht!' in eine vom 
Menschen zu gestaltende und von Gott garantierte Zukunft hinein. Wer 
sich für Frömmigkeitsgeschichte interessiert, findet in den drei Möglich- 
keiten eine dreifache Theologie des •Geistes": Geist inkarniert in der 
Kirche - Geist verborgen in der Absolutheit Gottes - Geist tätig im eigenen 
Tun. 

Doch vor theologischen Spekulationen muß diese berühmte Vorbemer- 
kung, mit der G. Hasenhüttl seine Bultmann-Interpretation einleitet, in 
sich verstanden werden. 

H. Rahner schreibt: •Aus einem von Ignacio Iparraguirre zum ersten- 
mal veröffentlichten Text vernehmen wir . .. Ignatius habe die sogenannte 
Vorbemerkung ursprünglich gegen diejenigen verfaßt, die ihn des Irr- 
tums der Alumbrados ziehen." Dieser Verdacht, einer häretischen Sekte 
zuzugehören, verfolgte Ignatius seit seiner Studienzeit zu Alcalä (April 
1526), und spielt noch in •La crise spirituelle de la Compagnie de Jesus", 
in der spirituellen Krise des Jesuitenordens gegen Ende des Jahrhunderts 
eine wichtige Rolle (L. Cognet). 

Ignatius spricht also als gebranntes Kind, wenn er eine Anweisung gibt, 
wie man die vielleicht recht ungewohnte Ansicht eines Gegenübers zu 
•beurteilen" habe. In einer Vorgestalt der Geistlichen Übungen, den soge- 
nannten •Exercitia Magistri Joannis", wird dies noch eindringlicher ein- 
geschärft und begründet: •Einem jeden hat Gott den Auftrag gegeben, 
für seinen Nächsten Sorge zu tragen; nach Christi Vorschrift müssen wir 
ihn so lieben wie uns selbst." Die von den Mönchsvätern berufene Solida- 
rität gilt auch für Ignatius. 

Aus der bitteren Erfahrung vor den Inquisitionsgerichten hat er gelernt, 
wie schnell einer mißverstanden wird; wie leicht ein richtiges Anliegen 
falsch ausgelegt wird; wie schwierig es ist, die persönliche Meinung in die 
richtigen Worte zu kleiden. Ignatius selbst hat doch Jahrzehnte gebraucht, 



•Urteile nicht" 33 

um seine Grunderfahrung von Manresa in die richtigen Worte zu bringen; 
und niemand wird behaupten, daß das Ergebnis, die Exerzitien, ein sprach- 
liches oder theologisches Meisterwerk seien. Gerade dann, wenn es - wie 
in den Exerzitien - darum geht, die Wendestelle von Erfahrung zur 
Wortung, von innerem Geschehen zur methodischen Objektivation greif- 
bar zu machen, zeigt sich die Unzulänglichkeit (und zugleich Notwendig- 
keit!) des menschlichen Sprechens. Die weitere Geschichte der ignatiani- 
schen Exerzitien beweist, wie schwierig der Text zu deuten ist, welchen 
Mißverständnissen Tür und Tor offenstehen und wie falsch er ausgedeutet 
wurde. 

Um so wichtiger aber ist die Mahnung, sich alle Mühe zu geben - in den 
Exercitia Magistri Joannis heißt dies: •jeden Stein in Bewegung zu set- 
zen" -, die Aussagen des Ignatius und durch die Aussagen sein Anliegen 
richtig zu verstehen. Das .Urteile nicht!' der Mönchsväter bekommt einen 
neuen aktiveren Akzent: Bemühe dich unablässig um die rechte Einsicht, 
das rechte Urteil. 

Hier wird als Grundhaltung vorausgesetzt ein Vertrauen in das auf- 
richtige Wollen des anderen; mißtrauische Zurückhaltung trübt von vorne- 
herein den Blick. Dieses Vertrauen ist ein anderes Wort für die •Indiffe- 
renz", die dem Exerzitanden den Zugang zur Erfahrung der ignatianischen 
Exerzitien öffnet. Ignatius vertraute, daß Gott jeden Menschen, der die 
offene Bereitschaft dazu mitbringt, auf den richtigen Weg führen werde. 
Die Indifferenz, auf die er sofort nach unserer Vorbemerkung zu sprechen 
kommt, faßt dies in Worte: Gott, der Sinn des Lebens, und die bedin- 
gungslose Offenheit des Menschen zu Gott sind Leitmotiv; darauf baut 
die Notwendigkeit auf, •uns allen geschaffenen Dingen gegenüber gleich- 
mütig (indifferentes) zu machen". Das Vertrauen auf Gott schlägt die 
Klammer um diese Großherzigkeit. Beides gehört psychologisch eng zu- 
sammen: Die vertrauende Offenheit zu Gott und die vertrauende Zuver- 
sicht, •die Aussage des Nächsten zu retten". Diese Haltung ist eine Glau- 
benshaltung und keine menschliche Klugheit: Nur wer in Zuversicht auf 
Gottes Güte ruht, wird die Kraft haben, dem anderen den Vertrauens- 
vorschuß zu gewähren. Wie im mönchischen ,Urteile nicht!' liegt der Ver- 
stäridnisschlüssel in Gottes Güte. 

Bei Ignatius handelt es sich nicht um irgendwelche moralischen Schwä- 
chen, über die auch der moderne Christ ein Auge zudrücken könnte. Es 
geht um den Casus fidei, um eine Glaubenswahrheit. Doch auch die mön- 
chischen Sprüche des ,Urteile nicht!' haben einen dogmatischen Hinter- 
grund, den besonders I. Hausherr herausgearbeitet hat. Damals ging es 
- ähnlich wie in dem Spanien des Ignatius und in seinen Schwierigkeiten 
vor der Inquisition - um eine Mönchssekte, die eine unantastbare, nicht 



Josef Sudbrack 34 

mehr sündenfähige Heiligkeit erstrebte, einen •Stand der Vollkommen- 
heit", in dem die Unvollkommenheit unmöglich war. Diese Gruppe der 
Messalianer, oder wie sie auch hießen, scheint arrogant und elitär gewe- 
sen zu sein; wer das große Geist-Erlebnis, das •Charisma maximum" 
erfahren hatte, stand eine Stufe höher als der Rest und konnte deshalb 
•urteilen". Und man urteilte auch! Die mönchische Warnung ,Urteile 
nicht!' wurde natürlich oft genug aszetisch-spirituell verstanden. Doch in 
ihrem Ursprung, oder in einem ihrer Ursprünge brachte sie eine Haltung 
ins Wort, wo Rechtgläubigkeit und rechtes Handeln, wo der christliche 
Glaube an die Sündigkeit aller Menschen und die Erfahrung der eigenen 
Schuld eins waren. G. Fessard weist darauf hin, daß auch in der Anwei- 
sung des Ignatius das Theoretische (die Glaubenswahrheit) und das Prak- 
tische (die ehrliche Haltung und das Wohlwollen dem anderen gegen- 
über) sich durchdringen. Es geht um die Aussage des Nächsten; sie soll 
•gerettet", also in einem orthodoxen, richtigen Sinn verstanden werden. 
Und es geht um das ewige Heil des andern; er soll •gerettet" werden, vor 
Gott und vor seinem Gewissen gerettet, •gerechtfertigt" dastehen. Jedes- 
mal benutzt Ignatius das gleiche spanische Wort: •salvar". Das Problem 
Orthodoxie und Orthopraxie, die Frage nach dem Verhältnis von •rech- 
tem Glauben" und •rechtem Handeln" ist gestellt. 

... und wird in einer überraschenden Weise gelöst. Bei Ignatius besteht 
kein Zweifel daran, daß die Orthodoxie, der rechte Glaube an das Dogma 
und an die theologische Wahrheit, Fundament des rechten Lebens und 
Handelns ist. Dennoch springt der Sinn im letzten Satz seiner Vorbemer- 
kung - Fessard spricht von •le brusque passage" - von der Orthodoxie zur 
Orthopraxie. Darum nur darf es in diesem Gespräch gehen: •daß jener .. . 
sich rette". Orthodoxie als Mittel zur Orthopraxie könnte man diesen 
•brüsken Übergang" benennen. Das Heil des Menschen ist der Zielpunkt 
jeder Auseinandersetzung um die Glaubenswahrheit und deren rechtes 
Verständnis. 

Man versteht, warum das ,Urteile nicht!' bei Ignatius den seelsorglichen 
Akzent des •alle passenden Mittel suchen" erhält. Ignatius selbst steht 
im unbedingten Glauben an die Botschaft Jesu, wie sie von der Kirche 
weitergegeben wird. Doch dieser Glaube öffnet sich zur alles umgreifen- 
den Güte Gottes; kein Mensch steht außerhalb des göttlichen Heilswillens; 
•er will, daß alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahr- 
heit kommen" (1 Tim 2,4.6; 4,10). Und daraufhin geht das Handeln des 
Menschen aus seinem Glauben. 

In diesem Vertrauen auf Gott wird die Alternative überstiegen, ob nun 
Orthodoxie notwendig sei, damit man recht handle, Orthopraxie übe, 
oder ob die Orthopraxie das notwendige Kriterium für den rechten Glau- 



•Urteile nidit" 35 

ben, für die Orthodoxie sei. Ignatius läßt die dritte synthetische Ansicht 
sichtbar werden, die schon im mönchischen Spruch von .Urteile nicht!' lag: 
Gott will, daß alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der 
Wahrheit kommen. 

Theologisch heißt dies: die absolute Theozentrik (über alles dogmatische 
Wissen hinaus) eröffnet die Möglichkeit zur absoluten Anthropozentrik 
(über alles moralische und theologische Urteilen hinaus). In die Alltags- 
sprache übersetzt ist damit gemeint: Weil für Ignatius (wie für die Mönchs- 
tradition) Gottes Macht und Güte größer als jedes menschliche Begreifen 
sind, kann er sich völlig frei und gelöst in das Abenteuer der Menschlich- 
keit stürzen, kann er •alle passenden Mittel suchen, daß jener sich rette". 
Wer denkt bei diesem Satz nicht an die berüchtigte Maxime: Der Zweck 
heiligt die Mittel? Richtig verstanden kann auch damit gesagt sein: Der 
rechte Zweck, nämlich •Das Lob und die Verehrung Gottes unseres Herrn" 
(vgl. .Prinzip und Fundament'), gibt die Freiheit, unbekümmert und mutig 
sich ganz und gar dem Mitmenschen zu widmen. 

Man sollte einen solchen Satz aus den Exerzitien nicht überinterpretie- 
ren. Aber gerade die Erfahrungen des Ignatius mit den Inquisitionsgerich- 
ten und der Häresieverdacht, der ihm über sein Lebensende hinaus anhaf- 
tete, geben das Recht, sein Anliegen in die heutige Zeit zu transponieren. 
Sie erlauben, die ignatianische Grundhaltung unter dem Vorzeichen unse- 
rer heutigen, recht ähnlichen Situation zu verstehen. Die lange Überliefe- 
rung, die diesen Satz trägt, ist eine Anfrage an uns. 

Damals z. B. war es, wie der Dominikanermagister Johannes Nider in 
der 18. seiner •Vierundzwanzig güldenen Harfen" beschreibt, ein Merk- 
mal der Alumbrados, der häretischen Begharden, •hoff artig über andere zu 
urteilen". Genau in diesem •elitären" Bescheidwissen liegt der Tren- 
nungsstrich zwischen Ignatius, der unter dem Verdacht des Illuminaten- 
tums stand, und den Alumbrados, den Illuminaten. Ignatius hat von 
Anfang an seine Erfahrungen mit Gott unter die Feuerprobe des Ge- 
sprächs, des Gesprächs mit dem Beichtvater, mit der kirchlichen Überliefe- 
rung und besonders mit dem Wort der Schrift gestellt. Sein •Charisma 
maximum" stellte ihn nicht außerhalb der menschlichen Glaubensgemein- 
schaft, als jemanden, der nun endgültig Bescheid wisse, sondern mitten in 
sie hinein. 

Wer im Gespräch mit Andersdenkenden - innerhalb wie außerhalb des 
eigenen Glaubens - noch nicht das Ungenügen der eigenen Ansicht erfah- 
ren hat, steht noch unterhalb dessen, was Ignatius als rechten Ausgangs- 
punkt für das Geschehen der geistlichen Übungen verlangt, und was er 
- bei allen zeit- und persönlichkeits-bedingten Abstrichen - auch im eige- 
nen Leben zu verwirklichen suchte. Wer sich sträubt, die eigene Einsicht 



Josef Sudbrack 36 

und die eigene Erfahrung mit in einen Dialog hineinzunehmen, sie einem 
Gespräch auszusetzen und auch aufgrund einer Begegnung zu korrigie- 
ren, der hat - in ignatianischer Sicht - noch nicht das unbedingte Ver- 
trauen in die Güte und Größe Gottes, das größer bleiben muß als alles, 
was einer von Gott erfahren kann; der ist noch nicht völlig •indifferent". 
Er verwechselt noch die eigene, durch Studium und Erfahrung erhärtete 
Einsicht mit der einzigen absoluten Wahrheit, mit Gott. 

Gewiß ist diese Ausdeutung der Vorbemerkung von der heutigen Zeit 
beeinflußt; aber es wird einsichtig, wieso Ignatius denjenigen, •der die 
geistlichen Übungen gibt", und den anderen, •der sie empfängt", auf einer 
Ebene des •einander helfen und fördern" zusammenbringt - ganz im 
Gegensatz zur Behauptung von J. B. Lotz über •Begegnung . .. Gespräch 
... Zusammensein, was bekanntlich in den Exerzitien nicht vorkommt". 
Man sollte den Exerzitientext nicht zu einer Anleitung zum Sensitivity- 
Training hochspielen; aber man sollte doch staunen, wie bewußt sich Igna- 
tius war, daß auch (und gerade) innerhalb seiner geistlichen Übungen ein 
•gegenseitiges Helfen und Fördern", ein Gespräch im eigentlichen Sinn, 
geschehen könne. Er war sogar der Meinung, daß ohne die Bereitschaft, 
voneinander zu lernen, sich gegenseitig zu bereichern, auch die Bereit- 
schaft, von Gott zu lernen und von ihm gelenkt zu werden, nicht vorhan- 
den ist. Die Einsicht in die Unzulänglichkeit der eigenen Glaubenserkennt- 
nis und das Vertrauen in den alleinigen Fixpunkt des Glaubens, in Gott, 
gehen Hand in Hand. 

Hand in Hand damit geht auch - das sei als letztes angemerkt - der 
ignatianische Drang zur Aktivität, den anderen, den Gesprächspartner, 
weiterzubringen in seinem Verhältnis zu Gott, •seine Seele zu retten". 
Wer jemals die Erfahrung machen durfte, daß ein überraschender Ge- 
sprächsbeitrag die eigene Ansicht, die so tief begründet und erfahren 
schien, von Grund auf änderte; wer jemals an der religiösen Überzeu- 
gung eines anderen Menschen eine neue, persönliche Überzeugungstiefe 
gewonnen hat, wird die Verantwortung spüren, die aus den Worten des 
Ignatius spricht. Es darf ganz und gar nicht gleichgültig sein, ob man mit 
einem anderen in ein Glaubensgespräch kommt oder nicht. Vielleicht ist 
die Begegnung mit einem anderen Menschen der Weg, auf dem jemand 
zur erneuten Begegnung mit Gott kommt? Der missionarische Impuls wird 
geboren aus der Erfahrung um das eigene ständige Ungenügen und aus 
dem Glauben an den je-größeren Gott (E. Przywara). 

Es gibt viele Wege zur vertieften eigenen Überzeugung. Die ignatiani- 
schen Exerzitien, der Dialog mit dem Wort Gottes sind einer; die Begeg- 
nung mit der Glaubensüberzeugung eines anderen Menschen ist ein ande- 
rer. Alle Wege aber treffen sich in der Grundeinsicht, daß Gott immer 



• Urteile nicht" 37 

größer bleibt als jedes menschliche Wissen und alle Erfahrungen von ihm. 
Deshalb bleibt der Impuls, sich stets von neuem auf den Weg zu Gott zu 
machen und stets von neuem anderen auf diesen Weg zu helfen. Aus die- 
ser Gotteserfahrung gelangt Ignatius zur Freiheit im Glaubensgespräch 
und auch zu dem Mut, sich vorbehaltlos für den Dienst am Reich Gottes 
zu engagieren. 

Aus dem gleichen Grund schließt Ignatius seine Vorbemerkung auch 
nicht ab mit der kategorischen Feststellung des Evangeliums: •... wenn 
nicht, so sei er dir wie Heide und Zöllner." Der Dialog bleibt offen in die 
eigene Anstrengung: •so suche er alle passenden Mittel, daß jener - sie 
richtig verstehend - sich rette." Hier hat auch die mönchische Haltung des 
jUrteile nicht!' ihren Grund. 

Dreifache Offenheit des ,Urteile nicht!' (Situation von heute) 

Die Mahnung des Evangeliums, den Gesprächspartner - nach dem Ge- 
spräch unter vier und dann unter sechs Augen - vor das Forum der Kirche 
zu bringen, wenn er unbelehrbar bleibt, auch zu exkommunizieren, aus der 
Gemeinschaft auszuschließen, stammt aus einer nachösterlichen Gemeinde- 
ordnung; ein Vergleich mit der Lukasparallele macht dies fast zur Gewiß- 
heit. Aber es ist Wort der Hl. Schrift. Unsere Aufgabe muß es sein, diesen 
eindeutigen Auftrag •zu urteilen" mit der entwickelten doppelten Offen- 
heit des ,Urteile nicht!' zu konfrontieren. 

Dabei ist nicht zu übersehen, daß auch im Exkommunikationsspruch 
bei Mattäus eine Offenheit des .Urteile nicht!' ausgesagt wird. In der 
ursprünglicheren Parallele bei Lukas fehlt die Anweisung: •.. . er sei dir 
wie ein Heide und Zöllner." Es wird nur von der gegenseitigen Hilfe und 
vom Verzeihen gesprochen. Aber auch bei Mattäus wird das Urteilen aus 
der Kompetenz des einzelnen genommen und der Kirche übergeben. Der 
einzelne Christ muß sein Urteil über einen anderen Menschen offenlassen. 

Die Vorstellung von der Gestalt dieser Kirche, der Jesus die Macht zu 
binden und zu lösen gegeben hat, hat sich allerdings über die Jahrhunderte 
hinweg gewandelt. Zur Zeit des Ignatius war sie juristisch; deshalb wur- 
den streng juristische Formen erarbeitet, um die Zugehörigkeit eines Men- 
schen zur Kirche festzulegen oder um andere aus ihr auszuschließen. Igna- 
tius hatte es in seinen Exerzitien nicht leicht, die persönliche Freiheit des: 
•Urteile nicht, sondern versuche den anderen in die Erfahrung Gottes ein- 
zuführen" und die klaren Normen der Kirche miteinander in Einklang zu 
bringen. Heute lebt wohl kein Christ mehr mit diesem juristischen Kir- 
chenbild. Heute werden andere Fragen debattiert. Hinter den Streitig- 
keiten um die Unfehlbarkeit, um die Stellung des Papstes und die der 



Josef Sudbrack 88 

Bischöfe, um die Möglichkeiten, Glaubenswahrheiten durch Sätze ein für 
allemal eindeutig zu umschreiben, steht aber auch heute eine Auffassung 
von der Kirche, der Gott die Wahrheit gegeben hat und in der Gottes Geist 
die Wahrheit bewahrt. 

Man weiß allerdings auch, daß die Gestalt der Kirche nur polar zu 
umschreiben ist. Man weiß, daß in ihr das Wort und der Geist Gottes 
gegenwärtig sind; und man weiß, daß Gottes Gegenwart und sein Geist 
nicht aufgehen in der Kirche. Man weiß, daß die Kirche sich mit dem wei- 
terlebenden Jesus Christus, mit der Sache Jesu gleichsetzen darf; und man 
weiß zugleich, daß die Kirche dem fortlebenden Jesus gegenüberstellt, daß 
die Kirche sich immer von neuem an der Sache Jesu messen muß. 

Das Gleichgewicht zwischen beiden Polen läßt sich auf keine hantierbare 
Formel mehr bringen. Einerseits hat die Kirche an der •Absolutheit" von 
Gottes Offenbarung teil und muß urteilen; andererseits bleibt sie im Ge- 
horsam gebunden an Gottes Auftrag, steht Gott gegenüber, ist •relativ" 
zu Gott und gibt deshalb alles Urteilen in dessen Hand. In der Informa- 
tionstheorie hat man den Ausdruck •Fließgleichgewicht" geprägt, also ein 
Gleichgewicht, das nicht ein für allemal festliegt, das auch nicht von einem 
festgelegten Maßstab her eingependelt werden kann; sondern ein Gleich- 
gewicht, das sich selbst mit den veränderten Gewichten, den neuen Fakto- 
ren und Umständen stets von neuem einpendeln muß. Ähnlich verhalten 
sich die beiden Pole, die die Gestalt der Kirche umschreiben: Kirche, die 
selbst Kundgabe Gottes ist, und Kirche, die nur Dienerin vor dem größeren 
Gott sein darf. 

In einem solchen Gleichgewicht, das nicht mit irgendwelchen vorgege- 
benen Maßstäben festzulegen ist, sondern sich selbst finden muß, stehen 
auch die drei Offenheiten des ,Urteile nicht!' zueinander: die Offenheit 
auf das Urteil der Kirche; die Offenheit auf die Barmherzigkeit Gottes, 
die jedes menschliche Urteilen relativiert; und die Offenheit zur Zukunft, 
die das eigene Bemühen anspornt, und die mit diesem sogar wächst. Wel- 
che der drei Offenheiten unseres menschlichen Nicht-Urteilens maßgeb- 
licher ist, läßt sich nicht mehr festlegen. Niemand wird die feste Norm 
ausarbeiten können, mit der einer sich in ein Glaubensgespräch mit dem 
Mitmenschen einlassen kann und von vorneherein sicher ist: Hier hört die 
•Wahrheit" auf, hier beginnt der •Irrtum". 

Ignatius hat Regeln zur Unterscheidung der Geister ausgearbeitet, die 
anleiten, dieses Gleichgewicht in der eigenen Entscheidung zu finden; 
auch er zeigte, daß es nicht mit Normen und Begriffen getan ist, sondern 
daß der Mensch sich in ein tieferliegendes Gespür hineinbegeben, hinein- 
beten muß, um dem wirklichen Gott zu begegnen. Er muß lernen hinzu- 
hören auf Wirklichkeiten, die tieferliegen als Sätze und Normen. 



•Urteile nicht" 39 

Was für die eigene Haltung gilt, hat noch deutlicher im Gespräch und 
in der Auseinandersetzung mit einem anderen Menschen seinen Platz, also 
dort, wo die mönchische Weisheit ,Urteile nicht' lehrt. Die festen Normen, 
die man aus der Tasche ziehen möchte, um die Meinung des anderen zu 
bewerten, werden in den Gesprächen um Gott, um Wahrheit, um Glaube 
zweitrangig. Jedermann, der es einmal wagte, ungeschützt - nur im 
selbstlosen Gottvertrauen - in ein solches Gespräch einzutreten, hat die 
Erfahrung gemacht: Je mehr er versuchte, das tiefere Anliegen beim ande- 
ren herauszuhören, desto mehr erkannte er die Wahrheit einer Meinung, 
die ihn zuerst befremdete; und desto deutlicher wurde er auch selbst in 
seiner eigenen Meinung korrigiert oder tiefergeführt. Je mehr er sich mit 
einem anderen Menschen befaßte (und nicht nur urteilte), desto mehr legte 
er seine eigene, vorgefaßte Meinung über diesen Menschen ab - und desto 
mehr wurde er sich auch seiner selbst und seiner Wahrheitssuche bewußt. 

Hannah Arendt findet in dieser Offenheit, auf den anderen Menschen 
hinzuhören, anstatt ihn in Beurteilung und Verurteilung hineinzudrängen, 
die humane Bedeutung des Jesus-Gebotes vom ständigen Verzeihen: •Nur 
durch dieses dauernde gegenseitige Sich-Entlasten und Entbinden können 
Menschen, die mit der Mitgift der Freiheit auf die Welt kommen, auch in 
der Welt frei bleiben, und nur in dem Maße, in dem sie gewillt sind, ihren 
Sinn zu ändern und neu anzufangen, werden sie instandgesetzt, ein so 
ungeheures und ungeheuer gefährliches Vermögen wie das der Freiheit 
und des Beginnens einigermaßen zu handhaben." Nur wenn wir Menschen 
uns gegenseitig die Vorgabe an Vertrauen machen, die Ignatius als Indif- 
ferenz fordert, können wir die eigene Freiheit ergreifen. Nur in der Bereit- 
schaft, •die Aussage des Nächsten (eher) zu retten, als sie zu verdammen", 
entsteht eine Atmosphäre der Menschlichkeit, die Verzeihen und Verste- 
hen möglich macht. 

Ist das aber nicht schon eine religiöse, eine christliche Haltung? Auch 
hier gilt das Gebot: ,Urteile nicht über andere!' Man ist schon genügend 
Nicht-Christen begegnet, die von diesem •Verstehen-Wollen" geprägt 
waren. Aber wie könnte es einem Christen verwehrt sein, sich zu fragen, 
weshalb er den Mut hat, diese Offenheit des ,Nicht-Urteilens' anzustre- 
ben? Mut nämlich gehört dazu, sich von allen schützenden Urteilen und 
Maßstäben zu entblößen und seinen innersten Glauben den Fragen und 
Zweifeln auszusetzen. Wo anders könnte ein Christ diesen Mut finden als 
im Grundvertrauen, daß er auf Gottes Güte und Barmherzigkeit setzt? 
Von Gott nämlich weiß er, daß er mit Maßstäben mißt, die unserem Urteil 
nicht offenliegen. Vom Gott der Offenbarung weiß er weiter, daß sein 
Maßstab Liebe und Verzeihen ist. Deshalb kann der Christ es wagen, sich 
um die Offenheit des ,Nicht-Urteilens' zu bemühen. 



Josef Sudbrack 40 

Damit aber sind wir zum Ausgangspunkt der Überlegungen zurück- 
gekehrt, zu den Weisheitssprüchen der Wüstenväter. Die Haltung der 
absoluten Zuversicht in die Barmherzigkeit Gottes - und nicht eine apa- 
thische Gleichgültigkeit gegenüber dem Schicksal des Nächsten oder gar 
eine elitäre Distanz zu dem dumm-bleibenden Volk - gab ihnen die ,Ur- 
teile-nicht'-Aszese ein. Man sollte sich von ihrer drastischen Sprache nicht 
abschrecken lassen; man sollte hinhören lernen - ohne zu urteilen! - auf 
die tiefe Menschlichkeit und Christlichkeit, die selbst aus den Anekdoten 
spricht, die nur negativ, nur zurückweisend formuliert sind. 

Vielleicht wird gerade die negative Formulierung mancher der Sprüche 
zum Stachel im Fleisch - Bertolt Brecht könnte es nennen: literarische Ver- 
fremdung -, ein Anlaß dafür, aufgescheucht zu werden aus einer selbstzu- 
friedenen Sicherheit, hinausgetrieben zu werden aus der falschen Glau- 
bensfestigkeit, die in Formeln und Sätzen, aber nicht im Vertrauen auf 
Gottes Güte ausruht. 

In der Bergpredigt heißt es im Zusammenhang des .Richtet nicht - Ur- 
teilt nicht': •Was siehst du aber den Splitter in deines Bruders Auge, den 
Balken jedoch in deinem Auge wirst du nicht gewahr!" Th. W. Adorno pa- 
raphrasierte dies: •Der Splitter in deinem Auge ist das beste Vergröße- 
rungsglas." 

Eine Wüstenväteranekdote greift die gleiche evangelische Haltung auf, 
bringt keine gelehrte Erörterung und auch kein geistreiches Bonmot dazu, 
sondern erzählt einfach. Diese Erzählung enthält die ganze Weisheit, die 
von verschiedener Seite her zu umschreiben versucht wurde: 

•In der Sketis war einmal eine Versammlung wegen eines gefallenen 
Bruders. Die Altväter sprachen, nur Abbas Prior schwieg. Hernach stand 
er auf, nahm einen Sack, füllte ihn mit Sand und trug ihn auf der Schulter. 
In einem Körbchen trug er ganz wenig Sand vor sich her. Die Väter frag- 
ten, was das bedeute, und er antwortete: ,Dieser Sack mit dem vielen Sand, 
das sind meine Sünden, deren viele sind. Und ich habe sie hinter mich 
getan, damit sie mir nicht zu schaffen machen, und ich darüber weine. Und 
siehe, die wenigen Fehler meines Bruders, die sind vor mir, und ich mache 
viele Worte, ihn zu verurteilen. Es ist nicht in Ordnung, so zu tun, vielmehr 
sollte ich meine eigenen vor mir tragen und über sie nachdenken und Gott 
bitten, mir zu verzeihen.' Da standen die Väter auf und sagten: .Wahrhaf- 
tig, das ist der Weg des Heiles!'" 

Anm.: In leicht veränderter Form, aber mit Anmerkungen und Belegen, wird der Beitrag 
in einem von Prof. J. Kremer herausg. Buch unter dem Titel •Neues und Altes" im Herder- 
Verlag erscheinen. 




