., Urteile nicht« —
Eine aszetische Weisheit und mehr als dies
Josef Sudbrack SJ, Miinchen

In den Spriichen der Wiistenviter wird erzdhlt: ,Ein Bruder hatte gestin-
digt und wurde vom Priester aus der Kirche gewiesen. Da erhob sich
auch Altvater Besarion und ging mit ihm hinaus, indem er sprach: ,Auch
ich bin ein Siinder!‘“

Offenheit zur Barmherzigkeit Gottes (Spruchweisheit der Wiistenviter)

Seite fiir Seite finden sich in den Sammlungen dhnliche Anekdoten und
Weisheitssitze, wie sie von Besarion, einem wegen seiner harten Aszese
berithmten sketischen Ménch des vierten Jahrhunderts, erzdhlt werden.
Oftmals wird dies ,Urteile nicht’ zur Maxime, zur ,Kurzformel® fir das
geistliche Leben. Der weitbekannte Abt Paphnutios bekam von seinem
geistlichen Vater mit auf den Weg: ,Tu keinem etwas Boses und urteile
{iber niemand! Das beachte, und du wirst das Heil finden.“

Ammonas, der Nadhfolger des Urvaters aller Monche, des groflen An-
tonios, lebte so sehr aus der geistlichen Haltung des ,Urteile nicht’, daf} er
es sogar fertig brachte, mit einem bauernschlauen Trick seine Umgebung
hinters Licht zu fithren. Den zum Bischof Erhobenen fithrten die Bewoh-
ner eines Dorfes in ein Kellion, in die Zelle eines Monches; dort sollte sich
ein Weib befinden. Der Ménch, auch sonst itbel-beleumundet, versteckte die
Frau schnell in einem Faf}. Altvater Ammonas aber iiberblickte sofort die
Lage — eine andere Uberlieferung deutet an: ,,um Gottes willen“, also in
gnadenhafter Eingebung. ,Fr trat ein, setzte sich auf das Faf und ordnete
eine Untersuchung des Kellion an.“ Man klopft alles ab, konnte die Frau
natiirlich nicht finden. ,Da sagte Altvater Ammonas: ,Was ist das? Gott
soll euch vergeben (daf ihr den Bruder verleumdet habt)." Er lief ein
Gebet verrichten und hief alle hinausgehen. Dann nahm er den Bruder
bei der Hand und ermahnte ihn: ,Gib auf dich acht, Bruder!‘ Nach diesen
Worten ging er weg.*

Solche Geschichten sind mit einem dhnlichen Licheln zu lesen, mit dem
sich die Israeliten iiber den Betrug des Jakob an seinem Bruder Esau und
seinem Vater Isaak amiisierten. Die kleinbiirgerliche Notiz K. Heussis
~ in manchen Finzelheiten gewifl nicht unbedenklich® — geht ebenso an
der Sache vorbei wie die schulmeisterliche Warnung des gelehrten Jesui-
tenherausgebers H. Rosweyde: ,Mirandum ... non imitandum! Stau-



Josef Sudbrack 26

nenswert, doch nicht nachzuahmen!“ Dasjenige, was mit diesen Anekdo-
ten gesagt wird, steht zu sehr in der Mitte der ménchischen Lebensfiih-
rung; man darf es nicht mit einem bedauernden Seitenblick iibergehen.
Zu Recht macht sich U. Ranke-Heinemann ein anderes Urteil des eben
genannten evangelischen Kirchengeschichtlers K. Heussi zu eigen: ,Kaum
ein zweites Wort des Evangeliums hatte fiir die Monche eine solche Bedeu-
tung wie die Mahnung: Richtet nicht.“ Wir gingen an einer christlichen
und humanen Grunderfahrung voriiber, wenn wir die Anekdoten ins
Kuriosititenkabinett verweisen wiirden. Die frithen Sammler und Redak-
teure der Vitererzihlungen haben auf jeden Fall ein ganzes Buch mit
solchen Spriichen gefiillt: ,De eo quod non oporteat judicare quemquam.
Daf man iiber niemanden urteilen diirfe!*

Doch was wollen diese Mahnungen? Widersprechen sie nicht der von
Mattius iiberlieferten Weisung, den siindigen Bruder nach verschiedenen
Zurechtweisungen aus der Gemeinde auszustofien, zu exkommunizieren?
Mit Buchstabenexegese ist dieser Weisheit nicht beizukommen. Man muf§
auf den Menschen, auf seine Situation zugehen. ,Ein Soldat fragte einen
Altvater: ,Nimmt Gott die Bufle und Reue an?* Die Antwort lautete:
,Mein Lieber, wirfst du dein Gewand weg, wenn es einen Rifl bekommen
hat?* ,Nein‘, gab der Soldat zuriick, ,ich flicke es und trage es weiter.’
;S0 kiimmerst du dich also um dein Gewand! Und Gott sollte fiir sein
eigenes Ebenbild keine Giite bereithaben?“ Auf dem Hintergrund der
Giite Gottes beginnen die Anekdoten zu sprechen. Im Angesicht seiner
Barmherzigkeit wird alles andere beiliufig, wird es zum Nebenton, den
man iiberhéren sollte. Vor der verzeihenden Giite Gottes wurde auch das
menschliche Versagen so winzig, daf} die Monche es iibersahen. Die Pri-
zision der Siindenkataloge mit den sorgfiltig herausgearbeiteten Unter-
schieden zwischen ,schwer‘ und ,leicht’, zwischen menschlichem Versagen
und menschlichem Gelingen, zerschmolz unter der Wirme der géttlichen
Liebe. Von ihr her — und von nirgendwo anders aus — erwuchs die mensch-
liche Grofle, von der die Anekdoten um das ,Urteile nicht!* berichten.

»Man erzihlte vom Altvater Makarios dem GrofRen, daf er, wie es in
der Schrift heifit, ein Gott auf Erden war (Ps 82, 6: Gétter seid ihr; ihr alle
seid Sohne des Hochsten); denn wie Gott die Welt schiitzend deckt, so
bedeckte Altvater Makarios die Schwichen, die er sah, als sihe er sie nicht,
und was er horte, als horte er es nicht.“

Um die Weisheit des ,Urteile nicht!* zu verstehen, mufl man selbst
zuerst einmal das eigene vorschnelle Beurteilen hintanstellen. Eine — ge-
wifl paradoxe — Sprache des Humors versucht etwas zu sagen, was jede
sprachliche Fixierung tibersteigt: Gottes Giite! Wer aus ihr lebt, hat alle
Kategorien von Bescheidwissen und sicherem, selbstsicherem Urteil ge-



»Urteile nicht® 27

sprengt. Vor jedem Urteil, vor allem Verstehen- und Einordnen-wollen
schaut ein christliches Auge auf Gott, der sich als giitig, als unbegreiflich
giitig erwiesen hat. Gewifl haben Theologie und Predigt viel zu sagen
vom Verzeihen und Vergeben Gottes; aber sie kommen Gottes Handeln
nur auf die Spur, wenn sie sich zur Tatsache der Verséhnung in Jesus
Christus hinwenden, nicht wenn sie zu denken, zu verstehen, zu ordnen
und anzuweisen versuchen. Was es heiflen soll: Gott ist gut!, wird weder
durch neuplatonische Spekulation (alles fliet aus dem einen Quell der
ewigen Giite) noch durch ethische Uberlegungen (Gott mufl gut sein,
denn...) sichtbar. Nur in der Orientierung am ewig unbegreiflichen
Faktum des Kreuzestodes Jesu Christi wird erblickt, was es heifit: Gott
ist gut, Gott verzeiht und hat schon verzichen! Die Monchsanekdoten
wollen diese Orientierung geben, indem sie einfachhin erzihlen, statt
zu denken und zu kombinieren.

Der evangelische Kirchenhistoriker H. Dorries hat diese durch und durch
theozentrische, sich an Gott ausrichtende Spiritualitdt der Ménche in den
Zusammenhang mit der Demut gebracht. ,Dem Monch, der seiner selbst
bewuf}t wurde, wird es innerlich unmoglich, iiber einen anderen den Stab
zu brechen, und er weif} zugleich, dafl die strafende Gewalt (des urteilen-
den Menschen) nicht das Herz erreicht, wo allein das Geschick des Men-
schen sich entscheidet.“ Der alles iibersteigenden Giite Gottes, die in ihrer
Tragweite gliubig-freudig anzunehmen, aber nicht mehr zu begreifen
ist, entspricht beim Menschen das Wissen, vor diesem Gott unwiirdig zu
sein. Die Unterscheidungen, ob man mehr oder weniger unwiirdig vor
Gott stehe, werden zweitrangig.

Auf dem Boden des eigenen Unwiirdigseins vor Gott wird die Briicke
zum anderen siindigen Menschen geschlagen. Das gemeinsame Wissen
um die Schuld vor Gott schafft jene Solidaritit, in der die Menschen ein-
ander helfen. So erzdhlt man von einem Moénch, der vor der Anklage
seiner Mitbriider zum Abt Antonios fliichtete. Es kam zum gegenseitigen
Anschuldigen. ,Nun war dort zuféllig auch der Altvater Paphnutios, der
Kephalas. Und er legte ihnen folgendes Gleichnis vor: ,Ich sah am Ufer
des Stromes einen Menschen, der bis zu den Knien im Schlamm steckte.
Als aber Leute herzukamen, um ihm die Hand zu reichen, stieflen sie ihn
bis zum Hals ins Wasser.’ Der Altvater Antonios sagte tiber den Altvater
Paphnutios: ,Sehet, das ist ein rechter Mensch, der Seelen heilen und retten
kann.“ Wer auf festem Boden der eigenen Heiligkeit stehend den ande-
ren retten will, stofit thn noch tiefer in den Schlamm; wer aus dem um-
zdunten Gehege der Moral einem anderen die Hand entgegenstreckt, weist
ihn zuriick. Wer aber zugibt, mit dem anderen, dem Siinder, im Morast
zu stecken, wird Gottes Hilfe an sich und an dem anderen erfahren. Ali-



Josef Sudbrack 28

vater Paphnutios stellte sich bedingungslos neben den angeklagten Ménch.
»Er weifl sich mit ihm in derselben Tiefe und hat doch zugleich an der
Liebe Gottes teil, die auch dem anderen gilt.“

Die Mahnung ,Urteile nicht! durchzieht die gesamte Monchsspirituali-
tit. Diese war bis in die Neuzeit hinein das Vorbild fiir christliches Leben
iiberhaupt. Eine Anmerkung sei gestattet: Vielleicht begreift man anhand
solcher Anekdoten, dafl die Ménchisierung der vergangenen Frommig-
keit nicht nur zu bedauern ist. Wo solche Anekdoten zur Norm erhoben,
aus dem Milieu der ,Wiiste“ herausgelést und zum allgemeinen Regle-
ment gemacht werden, verlieren sie nicht nur an Farbe, sondern werden
falsch und unsinnig. Thr Geist 18t sich nicht konservieren; er 148t sich nur
leben. Die Monche aber wollten nichts anderes als christlich leben. Diese
selbstverstandliche, kaum weiter tiberdachte Lebenshaltung war der An-
stoff, den die , Wiiste* dem christlichen Leben gab.

Es ist typisch, dafl die Mahnung des ,Urteile nicht!* dort ihre Sinnspitze
verliert, wo sie in breitere Gesetzeswerke und allgemeine Lebensordnun-
gen aufgenommen wird. Von Pachomios, dem Begriinder der ersten
Ménchsgemeinschaft, wird berichtet, daf ihn ein Mitbruder zu Unrecht
grob beschimpfte. Er sagte darauf einfach: ,Verzeih mir, ich habe gesiin-
digt. Hast du selbst nie gesiindigt?“ Sofort legte sich der Zorn des Bru-
ders. Die darauf folgende Erlduterung zeigt, wie die spirituelle Sinnspitze
zur moralisch-padagogischen Lehre abgeflacht wurde: ,,. . . denn wenn du
einem bdsen Menschen Gutes tust, pflegt er zu einem Gespiir fiir das Gute
zu kommen. Das ist nidmlich die Liebe Gottes, dafl wir uns miteinander
abmiihen.“ Die Betroffenheit, selbst ein Siinder zu sein, selbst mit dem
Bruder im gleichen Schlamm der Schuld zu stecken, gerit in Gefahr ,ein
padagogischer Kniff“ zu werden. Man bekennt sich zur Schuld — nicht weil
man sich so vor Gott erfihrt, sondern Pddagogisches beabsichtigt.

Recht dhnliches liegt in der Antwort, die Pachomios vom Abt Makarios
(dem Stédter) erhilt. Eines Tages fragte er ihn: , Wenn die Briider nichts
auf Ordnung geben, ist es dann gut, sie zu belehren?“ Makarios antwor-
tete ihm: ,Weise zurecht und richte iiber deine Untergebenen; von den
Auflenstehenden hingegen richte niemand; denn es steht geschrieben:
<Richtet ihr nicht iiber die, die drinnen sind? Die drauflen sind, richtet Gott>
(1 Kor 5,12b-13a).“ Die Unterscheidung: Nach innen urteilen — Nach
aufen nicht urteilen, verkennt die Spiritualitit der ménchischen Weisheit
vom ,Urteile nicht!‘. Sie 1483t sich nicht durch Vorschriften zihmen. Sie lebt
bedingungslos von der Giite — so wie man es nur in der Wiiste zu kénnen
glaubte.

Von Basileios, dem anderen Begriinder christlichen Gemeinschafts-
lebens, meint H. Dorries zu Recht: ,Keiner der Wiistenviter aber hitte



~Urteile nicht” 29

ihm zugestimmt“ in der Forderung, den Bruder, der vom rechten Weg
abweicht, zu tiberfithren, zurechtzuweisen und zu strafen. Die Augustinus-
regel, die noch am meisten vom Geist der briiderlichen Solidaritit erhal-
ten hat, ist in den Anweisungen zur ,Verantwortung fiireinander‘ und zur
;Briiderlich-schwesterlichen Zurechtweisung (Kap 6 und 7) ebenso scharf.
Der groflangelegte moderne Kommentar zur Benediktusregel von A. de
Vogiié hat zu den entsprechenden Stellen der H1. Schrift (Mt 7, 1-5; Rém
14,13) nichts zu sagen. H. Menard, der die Concordia Regularum, die
Zusammenschau der Ordensregeln des Benedikt von Aniane, herausgab,
hat dem ,Urteile nicht!* wenigstens noch eine lange Anmerkung gewidmet.
Verstindlich! ,Urteile nicht! kann fiir einen Gesetzesgeber doch kaum ein
Grundprinzip der Gemeindeordnung werden.

Der Abstand zwischen der geistlichen Erfahrung des einzelnen und den
(berechtigten!) Forderungen eines geordneten Gemeinschaftslebens lifit
sich aber durch keine Vorschriften und prinzipiellen Festlegungen abschaf-
fen. Jedes moralische System und jede aszetische Weisung — im Sinne der
einen wie der anderen Seite — miissen bruchstiickhaft bleiben und sich von
der anderen Einsicht ergdnzen lassen. Beides ist richtig: Alles von der
verzeihenden Giite Gottes her zu beurteilen und deshalb niemand zu ver-
urteilen; wie auch aus der Sorge um die menschliche Gemeinschaft durch
Ordnungen und Verordnungen Recht zu sprechen und deshalb auch zu
verurteilen. Beides ist richtig: Aus der Siindensolidaritit heraus auf die
verzeihende Giite Gottes zu vertrauen; und in Anstrengung an der eigenen
und fremden Besserung zu arbeiten. Das eine 1if}t sich gegen das andere
ausspielen; beide Haltungen sind nicht aus eigener Finsicht restlos auf-
einander zuzuordnen; sie sind nur auf die gemeinsame Mitte auszurich-
ten, eben auf Gott, der auferhalb von allem steht, was Menschen an End-
giltigkeit zu begreifen glauben, und der zugleich den Menschen den Auf-
trag gegeben hat, festzulegen und zu begreifen. Erst in Gott I6sen sich die
Antinomien.

Die Mahnung der Wiistenviter: Nicht zu urteilen, geht zwar kaum in
die Kodifizierung des monchischen und kirchlichen Gemeindelebens ein.
Aber als geistliche Unterweisung bestimmt sie weiterhin die Spiritualitit
des christlichen Lebens. Evagrios Pontikos warnt in seinem Traktat iiber
das Gebet: ,Hite dich, dafl du nicht unter dem Vorwand, einen anderen
zu heilen, selbst unheilbar wirst und deinem Beten den Todesstof} ver-
setzest!“ In seinen Centurionen iber die Liebe kommt Maximos der Be-
kenner des 6ftern auf die gleiche Mahnung zu sprechen. Gregor der Grofie
gibt in seinen ,Moralia in Job* dem Mittelalter eine — sicher nicht ganz
gelungene — Synthese des christlichen Lebens mit auf den Weg, wo auch
dieses ,Urteile nicht!‘ seinen Platz hat.



Josef Sudbrack 30

Besonders die franziskanische Uberlieferung war es, in der die alte
Mahnung weitergegeben wurde. Bonaventura, David von Augsburg,
Jakob von Mailand und natiirlich zuerst das Beispiel des Poverello in sei-
nem Umgang mit Siindern sind einige Namen aus dieser Uberlieferung.
Ahnliche Stimmen finden sich bei den spitmittelalterlichen Bufipredigern
wie Vinzenz Ferrer oder im Umbkreis der Devotio moderna. ,Richte deine
Augen auf dich und hiite dich, die Taten anderer zu beurteilen®, schreibt
die Imitatio Christi.

Zu einem Hohepunkt kommt die Lebenshaltung des ,Urteile nicht!‘ in
den mystischen Bewegungen des 14. Jahrhunderts. In deren Anfingen,
schon vor der Jahrhundertwende, heifit es bei Angela de Foligno, daf}
»,Umformung in Jesus Christus“ in ihrer intensivsten Form bedeute:
»Uber kein Geschopf urteilen!“ Denn das sei Nachfolge Jesu: ,Sich nicht
erheben, wenn man Boses beim Nachsten sieht, sondern eher sich zu demii-
tigen; denn in der Schuld des Nachsten findet er sich selbst und sieht iiber-
deutlich das Bose und die Siinden, in die er gefallen ist, oder — wenn er
von Gott nicht versucht wurde — in die er gefallen wire.“

Niemand hat den humanen Hintergrund der Ménchsweisheit besser
verstanden als Johannes Tauler, der ,Seelsorger’ unter den drei groflen
»Deutschen Mystikern®. H. S. Denifle stellte in seinem Buch, Das geist-
liche Leben, Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts, dessen Lehre zusam-
men: ,,Und darum, du armer, blinder Mensch, warum urteilst und belehrst
du dich selber nicht? Was kannst du wissen, was in deines Nachsten Her-
zensgrund verborgen ist oder auf welchem Weg Gott ihn gerufen oder
geladen habe? . .. Wollen wir zu groflem, sonderlich fruchtbaren Frieden
kommen in Gott, in der Natur und gegen die Welt, so miissen wir mit
ganzem Fleif und Ernst zuerst lernen, alle Dinge zum besten zu kehren
und uns lieblich und sanftmiitig zu fiigen in allerlei Menschen Gebérde,
Sitten und Weisen . .. Kinder, diese Tugend ist jetzt in vieler Menschen
Herzen gar fremd. Jeglicher Mensch sollte barmherzig sein gegen seinen
Nichsten, in aller Weise, wie dieser es bedarf. Nicht allein in den Gaben,
sondern auch im barmherzigen Ertragen der Fehler seines Nachsten.“
Diese Art von ,Toleranz“ gegeniiber den Verfehlungen der anderen ist
fernab von jeder Gleichgiltigkeit: ,jeder soll nach seiner Fagon selig
werden®; sie ist fernab von jeder Uberheblichkeit: ,bleib in deiner dum-
men Meinung, sie ist gut genug fir dich®; sie ist fernab von jeglichem
Pharisdertum: ,ich danke dir, daf ich nicht so bin wie jener Zollner“; sie
ist auch fernab von der Art des Indifferentismus, der da meint, es sei doch
alles gleich und gleichgiltig. Diese ,Toleranz® kennt Werte und setzt sich
ein fir das Gute bei den Menschen. Aber sie weil um den Ratschluf Got-
tes, den kein Mensch ergriinden wird; sie weifl um die eigene Hinfallig-



»Urteile nicht“ 31

keit. Daraus wichst — psychologisch sehr genau aufgezeigt — das Wissen,
dafl ein Mensch nur iiber die in Gott gegriindete Haltung des ,Urteile
nicht!‘ zum Frieden mit sich und der Welt kommt.

Die Kette der Zeugen 14fit sich ohne Miihe bis zur Gegenwart verlin-
gern; bis zur kleinen Therese, die sie bei der greisen Griinderin des Kar-
mels von Lisieux kennenlernte. Oder bis zu einem modernen russischen
Einsiedler, der schrieb: ,Das Gewissen wurde uns gegeben, damit wir uns
selbst beurteilen; wenn es einen anderen beurteilt, so zeigt dies an, daf
es seine Pflicht vernachlissigt.“

Glaubenswahrheit und Tun des Menschen (Exerzitien des Ignatius)

Nicht ohne weiteres vermutet man die Haltung des ,Urteile nicht!* bei
Ignatius von Loyola. Dessen bedingungsloses Eintreten fiir die rémisch-
katholische Kirchlichkeit legt das Gegenteil nahe. Doch an hervorragender
Stelle seines geistlichen Grundentwurfs steht — allerdings in neuer Ge-
stalt — die alte Mahnung. Als Einleitung zu den Exerzitien — nachdem ihr
Sinn definiert wurde und bevor noch die Kurzformel ihrer Theologie, das
,Prinzip und Fundament', dargelegt wird — findet sich folgende Vorerinne-
rung:
Damit sowohl der, der die geistlichen Ubungen gibt, wie der, der sie
empfingt, einander mehr helfen und niitzen, haben sie vorauszu-
setzen, daf} ein jeder guter Christ mehr bereit sein muf, die Aus-
sage des Nachsten zu retten, als sie zu verdammen. Vermag er sie
nicht zu retten, so forsche er nach, wie jener sie versteht. Versteht
jener sie im tblen Sinn, so verbessere er ihn mit Liebe. Und wenn
dies nicht geniigt, so suche er alle passenden Mittel, dafl jener — sie
richtig verstehend — sich rette.
Die Mahnung ist nicht vom Himmel gefallen; aus ihrer Vorgeschichte
wurden einige Zeugnisse vorgestellt. Im Hintergrund steht allerdings
auch die Anweisung des Herrn bei Mattius (18, 15 ff) einen siindigen
Bruder auf jede mogliche Weise mit der Gemeinde zu versshnen. Das
Evangelium aber lehrt in letzter Konsequenz: ,Wenn er aber auch auf
die Gemeinde nicht hért, so sei er dir wie der Heide und der Zllner.*
Anders als bei Ignatius bildet dort die Exkommunikation den Endpunkt.
Dariiber wird noch zu sprechen sein.

Als Altvater Poimen in einer dhnlichen Frage um Rat angegangen
wurde, zog er eine andere Schlufifolgerung: ,Wenn er auch so nicht zu
gewinnen ist, dann bete weiterhin ohne Beunruhigung zu Gott, daf er
ihn ins rechte Geleise bringe und du ohne Sorgen sein kannst.“ Sicherlich
stammt auch diese giitige Weisheit aus dem Geist des Evangeliums; in der



Josef Sudbrack 32

folgenden Anekdote paraphrasiert Poimen auch ausdriicklich Jak 38, 1:
»Den Nichsten belehren, ist das gleiche wie ihn anklagen.®

Zum Mattius-Spruch besteht aber ein deutlicher Unterschied. Ignatius
nun scheint zwischen beiden Moglichkeiten des ,Urteile nicht!‘ einen neuen
Weg zu suchen. Bei Mattius wird das Urteil des einzelnen in die Urteils-
fihigkeit der Gemeinde verwiesen: Richte nicht, die vom Geist geleitete
Gemeinde allein hat das Recht zu verurteilen! Abt Poimen hingegen ver-
legt die Kompetenz in die Moglichkeiten Gottes hinein. Bei Ignatius wird
die Unmoglichkeit zu urteilen zum stindigen Ansporn, sich um das Reich
Gottes zu bemiihen; oder wie er es in seiner aszetischen Sprache sagt: die
Aussage zu retten, damit jener sich selbst rette: ,salver la proposicion . . .
para que se salve.“ In der Sprache der modernen Hoffnungstheologie
konnte man sagen, fiir Ignatius 6ffne sich das ,Urteile nicht!® in eine vom
Menschen zu gestaltende und von Gott garantierte Zukunft hinein. Wer
sich fiir Frommigkeitsgeschichte interessiert, findet in den drei Moglich-
keiten eine dreifache Theologie des ,Geistes“: Geist inkarniert in der
Kirche — Geist verborgen in der Absolutheit Gottes — Geist titig im eigenen
Tun.

Doch vor theologischen Spekulationen muf} diese berithmte Vorbemer-
kung, mit der G. Hasenhiitt] seine Bultmann-Interpretation einleitet, in
sich verstanden werden.

H. Rahner schreibt: ,Aus einem von Ignacio Iparraguirre zum ersten-
mal veroffentlichten Text vernehmen wir . . . Ignatius habe die sogenannte
Vorbemerkung urspriinglich gegen diejenigen verfafit, die ihn des Irr-
tums der Alumbrados ziehen.“ Dieser Verdacht, einer hiretischen Sekte
zuzugehdren, verfolgte Ignatius seit seiner Studienzeit zu Alcala (April
1526), und spielt noch in ,La crise spirituelle de la Compagnie de Jésus®,
in der spirituellen Krise des Jesuitenordens gegen Ende des Jahrhunderts
eine wichtige Rolle (L. Cognet).

Ignatius spricht also als gebranntes Kind, wenn er eine Anweisung gibt,
wie man die vielleicht recht ungewohnte Ansicht eines Gegeniibers zu
beurteilen“ habe. In einer Vorgestalt der Geistlichen Ubungen, den soge-
nannten ,Exercitia Magistri Joannis“, wird dies noch eindringlicher ein-
geschirft und begriindet: ,Einem jeden hat Gott den Auftrag gegében,
fiir seinen Nachsten Sorge zu tragen; nach Christi Vorschrift miissen wir
ihn so lieben wie uns selbst.“ Die von den Mondhsvitern berufene Solida-
ritat gilt auch fir Ignatius.

Aus der bitteren Erfahrung vor den Inquisitionsgerichten hat er gelernt,
wie schnell einer mifiverstanden wird; wie leicht ein richtiges Anliegen
falsch ausgelegt wird; wie schwierig es ist, die personliche Meinung in die
richtigen Worte zu kleiden. Ignatius selbst hat doch Jahrzehnte gebraucht,



»Urteile nicht“ 33

um seine Grunderfahrung von Manresa in die richtigen Worte zu bringen;
und niemand wird behaupten, daf} das Ergebnis, die Exerzitien, ein sprach-
liches oder theologisches Meisterwerk seien. Gerade dann, wenn es — wie
in den Exerzitien — darum geht, die Wendestelle von Erfahrung zur
Wortung, von innerem Geschehen zur methodischen Objektivation greif-
bar zu machen, zeigt sich die Unzulénglichkeit (und zugleich Notwendig-
keit!) des menschlichen Sprechens. Die weitere Geschichte der ignatiani-
schen Exerzitien beweist, wie schwierig der Text zu deuten ist, welchen
Miflverstindnissen Tiir und Tor offenstehen und wie falsch er ausgedeutet
wurde.

Um so wichtiger aber ist die Mahnung, sich alle Miihe zu geben — in den
Exercitia Magistri Joannis heifit dies: ,jeden Stein in Bewegung zu set-
zen® —, die Aussagen des Ignatius und durch die Aussagen sein Anliegen
richtig zu verstehen. Das ,Urteile nicht!* der Ménchsviter bekommt einen
neuen aktiveren Akzent: Bemiihe dich unablissig um die rechte Einsicht,
das rechte Urteil.

Hier wird als Grundhaltung vorausgesetzt ein Vertrauen in das auf-
richtige Wollen des anderen; mifitrauische Zuriickhaltung triibt von vorne-
herein den Blick. Dieses Vertrauen ist ein anderes Wort fiir die , Indiffe-
renz, die dem Exerzitanden den Zugang zur Erfahrung der ignatianischen
Exerzitien 6ffnet. Ignatius vertraute, dafl Gott jeden Menschen, der die
offene Bereitschaft dazu mitbringt, auf den richtigen Weg fiihren werde.
Die Indifferenz, auf die er sofort nach unserer Vorbemerkung zu sprechen
kommt, fafit dies in Worte: Gott, der Sinn des Lebens, und die bedin-
gungslose Offenheit des Menschen zu Gott sind Leitmotiv; darauf baut
die Notwendigkeit auf, ,uns allen geschaffenen Dingen gegeniiber gleich-
miitig (indifferentes) zu machen®. Das Vertrauen auf Gott schligt die
Klammer um diese Grofiherzigkeit. Beides gehort psychologisch eng zu-
sammen: Die vertrauende Offenheit zu Gott und die vertrauende Zuver-
sicht, ,,die Aussage des Nachsten zu retten®. Diese Haltung ist eine Glau-
benshaltung und keine menschliche Klugheit: Nur wer in Zuversicht auf
Gottes Giite ruht, wird die Kraft haben, dem anderen den Vertrauens-
vorschuf zu gewédhren. Wie im ménchischen ,Urteile nicht!‘ liegt der Ver-
stanidnisschliissel in Gottes Giite.

Bei Ignatius handelt es sich nicht um irgendwelche moralischen Schwi-
chen, iiber die auch der moderne Christ ein Auge zudriicken konnte. Es
geht um den Casus fidei, um eine Glaubenswahrheit. Doch auch die mén-
chischen Spriiche des ,Urteile nicht!* haben einen dogmatischen Hinter-
grund, den besonders I. Hausherr herausgearbeitet hat. Damals ging es
— dhnlich wie in dem Spanien des Ignatius und in seinen Schwierigkeiten
vor der Inquisition — um eine Ménchssekte, die eine unantastbare, nicht



Josef Sudbrack 84

mehr siindenfdhige Heiligkeit erstrebte, einen ,Stand der Vollkommen-
heit“, in dem die Unvollkommenheit unmoglich war. Diese Gruppe der
Messalianer, oder wie sie auch hieflen, scheint arrogant und elitir gewe-
sen zu sein; wer das grofle Geist-Erlebnis, das ,Charisma maximum“
erfahren hatte, stand eine Stufe hoher als der Rest und konnte deshalb
surteilen®. Und man urteilte auch! Die ménchische Warnung ,Urteile
nicht!‘ wurde natiirlich oft genug aszetisch-spirituell verstanden. Doch in
ihrem Ursprung, oder in einem ihrer Urspriinge brachte sie eine Haltung
ins Wort, wo Rechtgldubigkeit und rechtes Handeln, wo der christliche
Glaube an die Siindigkeit aller Menschen und die Erfahrung der eigenen
Schuld eins waren. G. Fessard weist darauf hin, dafy auch in der Anwei-
sung des Ignatius das Theoretische (die Glaubenswahrheit) und das Prak-
tische (die ehrliche Haltung und das Wohlwollen dem anderen gegen-
iiber) sich durchdringen. Es geht um die Aussage des Nachsten; sie soll
»gerettet”, also in einem orthodoxen, richtigen Sinn verstanden werden.
Und es geht um das ewige Heil des andern; er soll , gereitet” werden, vor
Gott und vor seinem Gewissen gerettet, ,gerechtfertigt* dastehen. Jedes-
mal benutzt Ignatius das gleiche spanische Wort: ,salvar®. Das Problem
Orthodoxie und Orthopraxie, die Frage nach dem Verhiltnis von ,rech-
tem Glauben“ und ,rechtem Handeln® ist gestellt.

... und wird in einer iiberraschenden Weise gelost. Bei Ignatius besteht
kein Zweifel daran, daf die Orthodoxie, der rechte Glaube an das Dogma
und an die theologische Wahrheit, Fundament des rechten Lebens und
Handelns ist. Dennoch springt der Sinn im letzten Satz seiner Vorbemer-
kung — Fessard spricht von , le brusque passage” — von der Orthodoxie zur
Orthopraxie. Darum nur darf es in diesem Gesprich gehen: ,dafl jener. ..
sich rette“. Orthodoxie als Mittel zur Orthopraxie kénnte man diesen
»briisken Ubergang“ benennen. Das Heil des Menschen ist der Zielpunkt
jeder Auseinandersetzung um die Glaubenswahrheit und deren rechtes
Verstandnis.

Man versteht, warum das ,Urteile nicht!* bei Ignatius den seelsorglichen
Akzent des ,alle passenden Mittel suchen® erhilt. Ignatius selbst steht
im unbedingten Glauben an die Botschaft Jesu, wie sie von der Kirche
weitergegeben wird. Doch dieser Glaube 6ffnet sich zur alles umgreifen-
den Giite Gottes; kein Mensch steht auflerhalb des gottlichen Heilswillens;
~er will, dafl alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahr-
heit kommen*® (1 Tim 2, 4. 6; 4, 10). Und daraufhin geht das Handeln des
Menschen aus seinem Glauben.

In diesem Vertrauen auf Gott wird die Alternative {iberstiegen, ob nun
Orthodoxie notwendig sei, damit man recht handle, Orthopraxie iibe,
oder ob die Orthopraxie das notwendige Kriterium fiir den rechten Glau-



~Urteile nicht“ 35

ben, fiir die Orthodoxie sei. Ignatius 148t die dritte synthetische Ansicht
sichtbar werden, die schon im ménchischen Spruch von ,Urteile nicht!‘ lag:
Gott will, dafl alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der
Wabhrheit kommen.

Theologisch heifit dies: die absolute Theozentrik (iiber alles dogmatische
Wissen hinaus) eroffnet die Moglichkeit zur absoluten Anthropozentrik
(iiber alles moralische und theologische Urteilen hinaus). In die Alltags-
sprache iibersetzt ist damit gemeint: Weil fiir Ignatius (wie fiir die Monchs-
tradition) Gottes Macht und Giite grofler als jedes menschliche Begreifen
sind, kann er sich vollig frei und geldst in das Abenteuer der Menschlich-
keit stiirzen, kann er ,alle passenden Mittel suchen, dafl jener sich rette®.
Wer denkt bei diesem Satz nicht an die bertichtigte Maxime: Der Zweck
heiligt die Mittel? Richtig verstanden kann auch damit gesagt sein: Der
rechte Zwedck, namlich ,Das Lob und die Verehrung Gottes unseres Herrn“
(vgl. ,Prinzip und Fundament®), gibt die Freiheit, unbekiimmert und mutig
sich ganz und gar dem Mitmenschen zu widmen.

Man sollte einen solchen Satz aus den Exerzitien nicht Gberinterpretie-
ren. Aber gerade die Erfahrungen des Ignatius mit den Inquisitionsgerich-
ten und der Hiresieverdacht, der ihm iiber sein Lebensende hinaus anhaf-
tete, geben das Recht, sein Anliegen in die heutige Zeit zu transponieren.
Sie erlauben, die ignatianische Grundhaltung unter dem Vorzeichen unse-
rer heutigen, recht dhnlichen Situation zu verstehen. Die lange Uberliefe-
rung, die diesen Satz trigt, ist eine Anfrage an uns.

Damals z. B. war es, wie der Dominikanermagister Johannes Nider in
der 18. seiner , Vierundzwanzig gilldenen Harfen“ beschreibt, ein Merk-
mal der Alumbrados, der hiretischen Begharden, ,hoffartig iber andere zu
urteilen“. Genau in diesem ,elitiren“ Bescheidwissen liegt der Tren-
nungsstrich zwischen Ignatius, der unter dem Verdacht des Illuminaten-
tums stand, und den Alumbrados, den Illuminaten. Ignatius hat von
Anfang an seine Erfahrungen mit Gott unter die Feuerprobe des Ge-
sprichs, des Gesprichs mit dem Beichtvater, mit der kirchlichen Uberliefe-
rung und besonders mit dem Wort der Schrift gestellt. Sein ,Charisma
maximum® stellte ihn nicht auflerhalb der menschlichen Glaubensgemein-
schaft, als jemanden, der nun endgiiltig Bescheid wisse, sondern mitten in
sie hinein.

Wer im Gesprich mit Andersdenkenden — innerhalb wie auflerhalb des
eigenen Glaubens — noch nicht das Ungeniigen der eigenen Ansicht erfah-
ren hat, steht noch unterhalb dessen, was Ignatius als rechten Ausgangs-
punkt fiir das Geschehen der geistlichen Ubungen verlangt, und was er
— bei allen zeit- und persénlichkeits-bedingten Abstrichen — auch im eige-
nen Leben zu verwirklichen suchte. Wer sich straubt, die eigene Einsicht



Josef Sudbrack 36

und die eigene Erfahrung mit in einen Dialog hineinzunehmen, sie einem
Gesprich auszusetzen und auch aufgrund einer Begegnung zu korrigie-
ren, der hat — in ignatianischer Sicht — noch nicht das unbedingte Ver-
trauen in die Giite und Grofle Gottes, das grofler bleiben muf als alles,
was einer von Gott erfahren kann; der ist noch nicht véllig ,indifferent.
Er verwechselt noch die eigene, durch Studium und Erfahrung erhirtete
Einsicht mit der einzigen absoluten Wahrheit, mit Gott.

Gewifl ist diese Ausdeutung der Vorbemerkung von der heutigen Zeit
beeinfluflt; aber es wird einsichtig, wieso Ignatius denjenigen, ,der die
geistlichen Ubungen gibt“, und den anderen, , der sie empfangt®, auf einer
Ebene des ,einander helfen und férdern“ zusammenbringt — ganz im
Gegensatz zur Behauptung von J.B. Lotz iiber ,Begegnung . .. Gesprich
... Zusammensein, was bekanntlich in den Exerzitien nicht vorkommt®.
Man sollte den Exerzitientext nicht zu einer Anleitung zum Sensitivity-
Training hochspielen; aber man sollte doch staunen, wie bewuft sich Igna-
tius war, dafl auch (und gerade) innerhalb seiner geistlichen Ubungen ein
»gegenseitiges Helfen und Fordern®, ein Gesprich im eigentlichen Sinn,
geschehen konne. Er war sogar der Meinung, daf ohne die Bereitschaft,
voneinander zu lernen, sich gegenseitig zu bereichern, auch die Bereit-
schaft, von Gott zu lernen und von ihm gelenkt zu werden, nicht vorhan-
den ist. Die Einsicht in die Unzulidnglichkeit der eigenen Glaubenserkennt-
nis und das Vertrauen in den alleinigen Fixpunkt des Glaubens, in Gott,
gehen Hand in Hand.

Hand in Hand damit geht auch — das sei als letztes angemerkt — der
ignatianische Drang zur Aktivitit, den anderen, den Gesprichspartner,
weiterzubringen in seinem Verhiltnis zu Gott, ,seine Seele zu retten.
Wer jemals die Erfahrung machen durfte, daf ein iiberraschender Ge-
spriachsbeitrag die eigene Ansicht, die so tief begriindet und erfahren
schien, von Grund auf dnderte; wer jemals an der religiosen Uberzeu-
gung eines anderen Menschen eine neue, personliche Uberzeugungstiefe
gewonnen hat, wird die Verantwortung spiiren, die aus den Worten des
Ignatius spricht. Es darf ganz und gar nicht gleichgiiltig sein, ob man mit
einem anderen in ein Glaubensgesprich kommt oder nicht. Vielleicht ist
die Begegnung mit einem anderen Menschen der Weg, auf dem jemand
zur erneuten Begegnung mit Gott kommt? Der missionarische Impuls wird
geboren aus der Erfahrung um das eigene stindige Ungeniigen und aus
dem Glauben an den je-groferen Gott (E. Przywara).

Es gibt viele Wege zur vertieften eigenen Uberzeugung. Die ignatiani-
schen Exerzitien, der Dialog mit dem Wort Gottes sind einer; die Begeg-
nung mit der Glaubensiiberzeugung eines anderen Menschen ist ein ande-
rer. Alle Wege aber treffen sich in der Grundeinsicht, dafl Gott immer



»Urtetle nicht“ 37

grofer bleibt als jedes menschliche Wissen und alle Erfahrungen von ihm.
Deshalb bleibt der Impuls, sich stets von neuem auf den Weg zu Gott zu
machen und stets von neuem anderen auf diesen Weg zu helfen. Aus die-
ser Gotteserfahrung gelangt Ignatius zur Freiheit im Glaubensgesprich
und auch zu dem Mut, sich vorbehaltlos fiir den Dienst am Reich Gottes
Zu engagieren,

Aus dem gleichen Grund schlieffit Ignatius seine Vorbemerkung auch
nicht ab mit der kategorischen Feststellung des Evangeliums: ... wenn
nicht, so sei er dir wie Heide und Zoéllner.“ Der Dialog bleibt offen in die
eigene Anstrengung: ,so suche er alle passenden Mittel, dafl jener — sie
richtig verstehend — sich rette.“ Hier hat auch die monchische Haltung des
,Urteile nicht!‘ thren Grund.

Dreifache Offenheit des ,Urteile nicht!‘ (Situation von heute)

Die Mahnung des Evangeliums, den Gesprachspartner — nach dem Ge-
sprach unter vier und dann unter sechs Augen — vor das Forum der Kirche
zu bringen, wenn er unbelehrbar bleibt, auch zu exkommunizieren, aus der
Gemeinschaft auszuschlieflen, stammt aus einer nachosterlichen Gemeinde-
ordnung; ein Vergleich mit der Lukasparallele macht dies fast zur Gewifi-
heit. Aber es ist Wort der HI. Schrift. Unsere Aufgabe muf es sein, diesen
eindeutigen Auftrag ,zu urteilen® mit der entwickelten doppelten Offen-
heit des ,Urteile nicht!‘ zu konfrontieren.

Dabei ist nicht zu iibersehen, dafi auch im Exkommunikationsspruch
bei Mattdus eine Offenheit des ,Urteile nicht!* ausgesagt wird. In der
urspriinglicheren Parallele bei Lukas fehlt die Anweisung: ,,. .. er sei dir
wie ein Heide und Zéllner.“ Es wird nur von der gegenseitigen Hilfe und
vom Verzeihen gesprochen. Aber auch bei Mattius wird das Urteilen aus
der Kompetenz des einzelnen genommen und der Kirche iibergeben. Der
einzelne Christ muf sein Urteil {iber einen anderen Menschen offenlassen.

Die Vorstellung von der Gestalt dieser Kirche, der Jesus die Macht zu
binden und zu 16sen gegeben hat, hat sich allerdings iiber die Jahrhunderte
hinweg gewandelt. Zur Zeit des Ignatius war sie juristisch; deshalb wur-
den streng juristische Formen erarbeitet, um die Zugehérigkeit eines Men-
schen zur Kirche festzulegen oder um andere aus ihr auszuschlieflen. Igna-
tius hatte es in seinen Exerzitien nicht leicht, die personliche Freiheit des:
»Urteile nicht, sondern versuche den anderen in die Erfahrung Gottes ein-
zufithren und die klaren Normen der Kirche miteinander in Einklang zu
bringen. Heute lebt wohl kein Christ mehr mit diesem juristischen Kir-
chenbild. Heute werden andere Fragen debattiert. Hinter den Streitig-
keiten um die Unfehlbarkeit, um die Stellung des Papstes und die der



Josef Sudbrack 38

Bischiofe, um die Moglichkeiten, Glaubenswahrheiten durch Sitze ein fir
allemal eindeutig zu umschreiben, steht aber auch heute eine Auffassung
von der Kirche, der Gott die Wahrheit gegeben hat und in der Gottes Geist
die Wahrheit bewahrt.

Man weif} allerdings auch, dafl die Gestalt der Kirche nur polar zu
umschreiben ist. Man weifl, dafl in ihr das Wort und der Geist Gottes
gegenwirtig sind; und man weiff, dafl Gottes Gegenwart und sein Geist
nicht aufgehen in der Kirche. Man weif}, daf die Kirche sich mit dem wei-
terlebenden Jesus Christus, mit der Sache Jesu gleichsetzen darf; und man
weif} zugleich, dafl die Kirche dem fortlebenden Jesus gegeniibersteht, dafl
die Kirche sich immer von neuem an der Sache Jesu messen mufl.

Das Gleichgewicht zwischen beiden Polen 148t sich auf keine hantierbare
Formel mehr bringen. Einerseits hat die Kirche an der ,Absolutheit® von
Gottes Offenbarung teil und muf} urteilen; andererseits bleibt sie im Ge-
horsam gebunden an Gottes Auftrag, steht Gott gegentiber, ist ,relativ®
zu Gott und gibt deshalb alles Urteilen in dessen Hand. In der Informa-
tionstheorie hat man den Ausdruck ,Fliefgleichgewicht® geprigt, also ein
Gleichgewicht, das nicht ein fiir allemal festliegt, das auch nicht von einem
festgelegten Mafistab her eingependelt werden kann; sondern ein Gleich-
gewicht, das sich selbst mit den verdnderten Gewichten, den neuen Fakto-
ren und Umsténden stets von neuem einpendeln muf}. Ahnlich verhalten
sich die beiden Pole, die die Gestalt der Kirche umschreiben: Kirche, die
selbst Kundgabe Gottes ist, und Kirche, die nur Dienerin vor dem gréfleren
Gott sein darf.

In einem solchen Gleichgewicht, das nicht mit irgendwelchen vorgege-
benen Maflstiben festzulegen ist, sondern sich selbst finden muf}, stehen
auch die drei Offenheiten des ,Urteile nicht!‘ zueinander: die Offenheit
auf das Urteil der Kirche; die Offenheit auf die Barmherzigkeit Gottes,
die jedes menschliche Urteilen relativiert; und die Offenheit zur Zukunft,
die das eigene Bemiihen anspornt, und die mit diesem sogar wachst. Wel-
che der drei Offenheiten unseres menschlichen Nicht-Urteilens mafigeb-
licher ist, 1463t sich nicht mehr festlegen. Niemand wird die feste Norm
ausarbeiten konnen, mit der einer sich in ein Glaubensgesprich mit dem
Mitmenschen einlassen kann und von vorneherein sicher ist: Hier hort die
» Wahrheit“ auf, hier beginnt der ,,Irrtum®.

Ignatius hat Regeln zur Unterscheidung der Geister ausgearbeitet, die
anleiten, dieses Gleichgewicht in der eigenen Entscheidung zu finden;
auch er zeigte, dafl es nicht mit Normen und Begriffen getan ist, sondern
da der Mensdh sich in ein tieferliegendes Gespiir hineinbegeben, hinein-
beten muf}, um dem wirklichen Gott zu begegnen. Er mufl lernen hinzu-
horen auf Wirklichkeiten, die tieferliegen als Sitze und Normen.



»Urteile nicht® 39

Was fiir die eigene Haltung gilt, hat noch deutlicher im Gesprach und
in der Auseinandersetzung mit einem anderen Menschen seinen Platz, also
dort, wo die monchische Weisheit ,Urteile nicht‘ lehrt. Die festen Normen,
die man aus der Tasche ziehen mdchte, um die Meinung des anderen zu
bewerten, werden in den Gesprichen um Gott, um Wahrheit, um Glaube
zweitrangig. Jedermann, der es einmal wagte, ungeschiitzt — nur im
selbstlosen Gottvertrauen — in ein solches Gesprich einzutreten, hat die
Erfahrung gemacht: Je mehr er versuchte, das tiefere Anliegen beim ande-
ren herauszuhdren, desto mehr erkannte er die Wahrheit einer Meinung,
die ihn zuerst befremdete; und desto deutlicher wurde er auch selbst in
seiner eigenen Meinung korrigiert oder tiefergefithrt. Je mehr er sich mit
einem anderen Menschen befafite (und nicht nur urteilte), desto mehr legte
er seine eigene, vorgefafite Meinung iiber diesen Menschen ab — und desto
mehr wurde er sich auch seiner selbst und seiner Wahrheitssuche bewufit.

Hannah Arendt findet in dieser Offenheit, auf den anderen Menschen
hinzuhdren, anstatt ihn in Beurteilung und Verurteilung hineinzudrdngen,
die humane Bedeutung des Jesus-Gebotes vom standigen Verzeihen: ,Nur
durch dieses dauernde gegenseitige Sich-Entlasten und Entbinden kénnen
Menschen, die mit der Mitgift der Freiheit auf die Welt kommen, auch in
der Welt frei bleiben, und nur in dem Mafle, in dem sie gewillt sind, ihren
Sinn zu dndern und neu anzufangen, werden sie instandgesetzt, ein so
ungeheures und ungeheuer gefihrliches Vermogen wie das der Freiheit
und des Beginnens einigermafien zu handhaben.“ Nur wenn wir Menschen
uns gegenseitig die Vorgabe an Vertrauen machen, die Ignatius als Indif-
ferenz fordert, konnen wir die eigene Freiheit ergreifen. Nur in der Bereit-
schaft, ,die Aussage des Nichsten (eher) zu retten, als sie zu verdammen®,
entsteht eine Atmosphire der Menschlichkeit, die Verzeihen und Verste-
hen méglich macht.

Ist das aber nicht schon eine religiose, eine christliche Haltung? Auch
hier gilt das Gebot: ,Urteile nicht iiber andere!* Man ist schon geniigend
Nicht-Christen begegnet, die von diesem ,Verstehen-Wollen“ geprigt
waren. Aber wie kénnte es einem Christen verwehrt sein, sich zu fragen,
weshalb er den Mut hat, diese Offenheit des ,Nicht-Urteilens* anzustre-
ben? Mut nimlich gehdrt dazu, sich von allen schitzenden Urteilen und
Mafistiben zu entbloflen und seinen innersten Glauben den Fragen und
Zweifeln auszusetzen. Wo anders konnte ein Christ diesen Mut finden als
im Grundvertrauen, dafl er auf Gottes Giite und Barmherzigkeit setzt?
Von Gott namlich weifl er, daf} er mit Mafistiben mif}t, die unserem Urteil
nicht offenliegen. Vom Gott der Offenbarung weifl er weiter, dafl sein
Mafstab Liebe und Verzeihen ist. Deshalb kann der Christ es wagen, sich
um die Offenheit des ,Nicht-Urteilens‘ zu bemithen.



Josef Sudbrack 40

Damit aber sind wir zum Ausgangspunkt der Uberlegungen zuriick-
gekehrt, zu den Weisheitsspriichen der Wiistenviter. Die Haltung der
absoluten Zuversicht in die Barmherzigkeit Gottes — und nicht eine apa-
thische Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Schicksal des Nichsten oder gar
eine elitidre Distanz zu dem dumm-bleibenden Volk — gab ihnen die ,Ur-
teile-nicht'- Aszese ein. Man sollte sich von ihrer drastischen Sprache nicht
abschrecken lassen; man sollte hinhéren lernen — ohne zu urteilen! — auf
die tiefe Menschlichkeit und Christlichkeit, die selbst aus den Anekdoten
spricht, die nur negativ, nur zuriickweisend formuliert sind.

Vielleicht wird gerade die negative Formulierung mancher der Spriiche
zum Stachel im Fleisch — Bertolt Brecht konnte es nennen: literarische Ver-
fremdung —, ein Anlaf} dafiir, aufgescheucht zu werden aus einer selbstzu-
friedenen Sicherheit, hinausgetrieben zu werden aus der falschen Glau-
bensfestigkeit, die in Formeln und Sitzen, aber nicht im Vertrauen auf
Gottes Giite ausruht.

In der Bergpredigt heift es im Zusammenhang des ,Richtet nicht — Ur-
teilt nicht': ,Was siehst du aber den Splitter in deines Bruders Auge, den
Balken jedoch in deinem Auge wirst du nicht gewahr!“ Th. W. Adorno pa-
raphrasierte dies: ,Der Splitter in deinem Auge ist das beste Vergrofie-
rungsglas.“

Eine Wiistenviteranekdote greift die gleiche evangelische Haltung auf,
bringt keine gelehrte Erorterung und auch kein geistreiches Bonmot dazu,
sondern erzihlt einfach. Diese Erzihlung enthilt die ganze Weisheit, die
von verschiedener Seite her zu umschreiben versucht wurde:

»In der Sketis war einmal eine Versammlung wegen eines gefallenen
Bruders. Die Altviter sprachen, nur Abbas Prior schwieg. Hernach stand
er auf, nahm einen Sack, fiillte ihn mit Sand und trug ihn auf der Schulter.
In einem Kérbchen trug er ganz wenig Sand vor sich her. Die Viter frag-
ten, was das bedeute, und er antwortete: ,Dieser Sack mit dem vielen Sand,
das sind meine Sinden, deren viele sind. Und ich habe sie hinter mich
getan, damit sie mir nicht zu schaffen machen, und ich dariiber weine. Und
siche, die wenigen Fehler meines Bruders, die sind vor mir, und ich mache
viele Worte, ihn zu verurteilen. Es ist nicht in Ordnung, so zu tun, vielmehr
sollte ich meine eigenen vor mir tragen und iiber sie nachdenken und Gott
bitten, mir zu verzeihen.' Da standen die Viter auf und sagten: ,Wahrhaf-
tig, das ist der Weg des Heiles!*“

Anm.: In leicht verdnderter Form, aber mit Anmerkungen und Belegen, wird der Beitrag
in einem von Prof. J. Kremer herausg. Buch unter dem Titel ,Neues und Altes* im Herder-
Verlag erscheinen,





