
Im Spiegel der Zeit 50 

•Sittlichkeit ist jedermanns Sache." Das stand am Anfang dieser Über- 
legungen. Doch nicht so - so dürfte es nun klargeworden sein, daß es dafür 
keinen Maßstab gäbe. Die Wirklichkeit selbst ist das Maß, in ihrer Ganz- 
heit und Widerständigkeit. Sittlichkeit •ist so schwer greifbar wie das 
Leben selbst", hieß es weiter. Doch dispensiert das nicht - so wissen wir 
nun - den Versuch zu unternehmen, die ganze und widerständige Wirk- 
lichkeit immer wieder in einer Norm zu begreifen. Und wenn dann weiter- 
zulesen ist, die Sittlichkeit entziehe sich immer wieder dem Versuch, •es 
festzulegen und zu definieren", dann muß am Ende nochmals in aller 
Deutlichkeit betont werden, daß das so sehr der Fall ist, daß sich Selbst- 
verwirklichung nur unter zwei Polen fassen läßt: Gewissen und Norm13. 

IMSPIEGELDERZEIT 

Meditation • Besinnung und Bericht nach zwei Jahrzehnten 

Vor rund zwanzig Jahren konnte ich in dieser Zeitschrift erstmals eine kleine 
Arbeit zum Thema Meditation veröffentlichen1. Wenn sie zunächst auch bedeu- 
tungsgeschichtlichen Fragen nachging, so war ihr Ziel keineswegs von diesem 
Gesichtspunkt allein bestimmt. Der Sprachgebrauch des Wortes meditari ist zwar 
in seiner Bedeutungsgeschichte und seinem Bedeutungswandel für die Frage, wie 
sich Übersetzungs- und Übertragungsprobleme, wie sich Wanderungen von Volk 
zu Volk und die Grenzüberschreitungen von Religion zu Religion, von Philoso- 
phie zu Philosophie, von kosmologischen, soziologischen und politischen Ord- 
nungssystemen zu anderen ähnlicher oder verschiedener Art auswirken, besonders 
interessant, doch stand bei meiner Fragestellung von Anfang an das frömmig- 
keitsgeschichtliche Element und noch mehr der für das geistliche Leben so wichtige 
spirituelle Gehalt des Wortes im Vordergrund. Die geistige und geistliche Wirk- 

13 Die Doppelung sollte auch ein für allemal den Unsinn einer rein teleologischen Nor- 
mierungstheorie für ungültig ausweisen dürfen. Ohne das Selbst wird die Wirklichkeit nie 
gesichtet. Das Ziel ist ohne das Subjekt nicht bestimmbar. Vgl. zu den in diesem Aufsatz 
vorausgesetzten Prozeß der Normenfindung: Ph. Schmitz, Wirklichkeit fassen. Zur •induk- 
tiven" Normenfindung einer •Neuen Moral", Frankf. Theol. Studien, Bd. 8, 1972, 109-116. 
1 E. v. Severus, Das Wort •meditari" im Sprachgebrauch der Heiligen Schrift, in: GuL 26 
(1953) 365-375. 



Im Spiegel der Zeit 51 

lichkeit eines Wortes für den Beter, dem bestimmte Texte, hier die Psalmen, zum 
täglichen Gebet, ja zum Pflichtgebet gemacht werden, beanspruchte von vorn- 
herein den ersten Platz im Fragen und Forschen. Heute glaube ich, daß damals 
weniger das sachliche Ergebnis meiner kleinen Untersuchung von Bedeutung war, 
als vielmehr die Tatsache, daß sie in eine bestimmte Konstellation hineintraf. 
Dies zeigte sich zunächst darin, daß sie weitere Untersuchungen anregte, die 
zunächst das gleiche Problem an Schwerpunkten beleuchteten, die in der Geschichte 
der christlichen Spiritualität Ursprungs- und Wegmarken setzen. So sind deshalb 
die Arbeiten zu werten, die sich an meinen Beitrag anschlössen2 und die ich in 
einem abschließenden3 und für den Gegenwartsbezug wichtigen Aufsatz zwar 
zusammenfassen konnte4, in denen aber auch deutlich wurde, daß hier für einzelne 
Autoren oder Zeitperioden der Forschung und nicht zuletzt für manche Themen 
noch manche Aufgaben gestellt sind5. Es zeigte sich allerdings auch, daß ein Pro- 
blem angesprochen war, an dem auch größere Untersuchungen zur Geschichte der 
Spiritualität und Frömmigkeit nicht vorübergehen konnten6. Was aber berechtigt, 
von einer Konstellation zu sprechen, in der diese Arbeiten ihre Bedeutung erhiel- 
ten, weiter wirkten und uns heute zu einem Rückblick und einer Besinnung ver- 
anlassen? 

1. 

Zunächst ist hier das schon seit Jahrzehnten schwelende und vor allem die katho- 
lischen Christen bedrückende Unbehagen an der sogenannten Betrachtungslitera- 
tur zu erwähnen, das H. U. von Balthasar im Vorwort zu seiner groß angelegten 
Theologie des betrachtenden Gebetes skizziert7. Es mag befremden, dieses Buch 
in dem uns hier interessierenden Zusammenhang als erstes zu nennen, kommt 
doch - soweit ich sehe - das Wort Meditation darin kein einziges Mal vor, und 
außerdem beschränkt sich der Verfasser, von wenigen Bemerkungen abgesehen, 
grundsätzlich auf den innerkirchlichen Bereich. Der in den beiden letzten Jahr- 
zehnten immer breiter werdende Publikationsfluß zum Thema Meditation läßt 

2 S. H. Bacht, Meditatio in den ältesten Mönchsquellen, in: GuL 28 (1955) 360-373. H. Wol- 
ter, Meditation bei Bernhard von Clairvaux, in: GuL 29 (1956) 206-218; F.Wulf hatte 
bereits früher auf verwandte Problemzusammenhänge aufmerksam gemacht. Vgl. Das 
innere Gebet (oratio mentalis) und die Betrachtung (meditatio), in: GuL 25 (1952) 382-390; 
Vom Wesen und der Einübung des Gebetes, in: GuL 21 (1948) 231-236. 
s E. v. Severus, Der heilige Ignatius als Lehrer des betrachtenden Gebetes, in: GuL 29 
(1956) 277-283. 
4 E. v. Severus, Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart, in: GuL 29 
(1956) 108-116. 
5 E. v. Severus, ,Silvestrem tenui musam meditaris avena'. Zur Bedeutung der Wörter 
meditatio und meditari beim Kirchenlehrer Ambrosius (•Perennitas" [Festschrift Th. Mi- 
chels] 1963) 25-31. 
8 Vgl. J. Leclercq, Wissenschaft und Gottverlangen (1963, das französische Original 1957) 
25 f, und I. Hausherr, Noms du Christ et voies d'oraison, in: Orientalia Christiana Ana- 
lecta 157 (1960) 171. Zu Leclercq vgl. meine Besprechung in ALw 6, 2 (1960) 565 f und 
8, 2 (1964) 497 f. 
7 H. U. von Balthasar, Das betrachtende Gebet (1955) 5 f. 



Im Spiegel der Zeit 52 

uns jedoch den Wert dieses Werkes besonders hoch einschätzen: Es faßt die Lehre 
der Überlieferung auf einer selten erreichten Höhe theologischer Darstellung 
zusammen. Es bietet Kriterien für die gegenwärtige Diskussion, in der es vor allem 
um das Verhältnis der östlichen Meditation zur christlichen Meditation und deren 
•überaus wirksame Methoden" für die •Verinnerlichung" geht8, von Balthasar 
traf mit seinem Buch nicht nur in eine •Atmosphäre von Verzagung und Klein- 
mut"9 unter den Christen, sondern sein Werk erschien gleichzeitig mit dem 
Beginn einer sprunghaft ansteigenden inflationären Verwendung des Wortes 
Meditation und mit einer erneuten Hinwendung der Menschen Europas zu den 
Meditationsschulen des Ostens. Waren für Balthasar die Meditationsübungen, 
von denen die Religionsgeschichte berichtet, •die Möglichkeit, auf einzelnen Flüs- 
sen ihm, dem großen Strom entgegenzufahren" und •das Viele von der Einheit 
her zu hören"10, nämlich von Christus, so suchten die Autoren, die uns von den 
asiatischen Hochreligionen berichteten, diese so konkret wie möglich als Lebens- 
hilfe •für Christen"11 den Menschen des christlichen Westens nahezubringen. 
In der hier sich vollziehenden Begegnung scheint mir ein zweiter, allerdings sehr 
komplexer Vorgang der besonderen Konstellation der Jahrzehnte nach 1950 zu 
liegen. 

2. 

An anderer Stelle habe ich diesen Vorgang kurz als (Wieder)entdeckung des 
•Weltganzen" Meditation im •Weltganzen" Religion bezeichnet und betont, daß 
er nicht isoliert, sondern im Zusammenhang theologischer Entwicklungen zu sehen 
ist, deren sich auch das Zweite Vatikanische Konzil bewußt war. Es ist zu hoffen, 
daß die Äußerungen des Konzils in Zukunft ihre Früchte tragen werden12. Die 
Erkenntnis von der Meditation als allgemein menschlicher Grundgegebenheit13 ist 
freilich Ergebnis von Forschungen ganz verschiedenen Ursprungs und sehr unter- 
schiedlicher Methoden. So ist die umfangreiche Materialsammlung des Altertums- 
wissenschaftlers P. Rabbow14 noch ganz von der die Geschichte und Sprachwissen- 
schaft um die Jahrhundertwende beherrschenden Frage nach der Kontinuität 
bestimmt. Daneben stehen die Bemühungen, Geschichte und Gestalt des Yoga15 

8 Vgl. zu unseren Kennzeichnungen J. B. Lotz, Noch einmal: Betrachtung oder Meditation? 
in: Erbe und Auftrag 48 (1972) 264-270; hier 265. 
9 v. Balthasar, Betrachtendes Gebet, 5. 
10 v. Balthasar, Betrachtendes Gebet, 15. 
11 Vgl. J. M. Dechanet OSB, Yogin du Christ. La voi du silence. L'experience d'un moine 
(1956), deutsche Übersetzung von H. Affolter 1957; s. meine Besprechung in ALw 7,2 
(1962) 444. 
12 E. v. Severus, Meditation, ein Element des geistlichen Lebens in Gespräch und Dis- 
kussion, in: EA 48 (1972) 331-338, hier 331 f. 
13 Schon J. B. Lotz hatte dies in seinem Vortrag ,Die Christusmeditation als Erfüllung des 
meditativen Lebens' stark betont. Vgl. W. Bitter, Meditation in Religion und Psychothe- 
rapie. Ein Tagungsbericht (1958) 199-225, 199. 
14 P. Rabbow, Seelenführung. Methodik der Exerzitien in der Antike (1954); vgl. meine 
kritische Besprechung in ALw 7, 2 (1962) 443; ferner vgl. I. Hausherr, Noms du Christ 170 
mit wertvollem Hinweis zur spirituellen Bedeutung des Repetitionsprinzips. 
15 Vgl. M. Eliade, Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit (1960). 



Im Spiegel der Zeit 53 

und Zen16 möglichst objektiv darzustellen und die Fülle jener Publikationen, die 
aus der Welt der asiatischen Hochreligionen dem Menschen unserer Zeit Lebens- 
hilfen und Hilfen zum Überleben bieten wollen17. Es scheint mir allerdings uner- 
läßlich, alle diese Bemühungen immer neu unter die Forderung des Dialogs zu 
stellen, sollen sie sinnvoll bleiben und ihr Ziel erreichen. Bezeichnenderweise 
sind es gerade die Forschungen, die das •für einander" Asiens und des Abend- 
landes betonen, die weder der unbedachten Übernahme asiatischer Weisheit noch 
apologetischer Auseinandersetzung allein das Wort reden, die sich als hilfreich 
erweisen. Hier ist als einer der ersten J. A. Cuttat18, dann aber alle die zu nennen, 
die wie H. Le Saux19, F. Melzer20 und H. Dumoulin21 aus dem Reichtum ihrer 
Lebenserfahrungen in Indien und Japan schöpfen und ihr theoretisches Wissen 
durch gründliche Studien der Geisteswelt und Literaturgeschichte erworben haben. 
Hier sprechen Autoren, die von ernster Sorge über die Verluste erfüllt sind, die 
der westliche Mensch in der Neuzeit an überlieferten Werten erlitten hat, die 
aber auch die Gefährdungen kennen, denen gegenwärtig die kulturelle, geistige 
und geistliche Welt der asiatischen Hochreligionen ausgesetzt ist und die bis an 
die Wurzeln ihres Bestandes reichen22. Gerade darum meinen sie, daß •echter 
Austausch in Gegenseitigkeit des Empfängern und Gebens" gefordert sei23. Diese 
Erkenntnisse sind es, die den Bedeutungswandel des Wortes Meditation herbei- 
geführt haben, der weit über den Raum der Semasiologie im philologischen Sinne 
hinausreicht und Folgen von großer Tragweite hatte. Hier sind unseres Erach- 
tens die Voraussetzungen für die kritische Sichtung der darstellenden, missiona- 
risch werbenden und biographischen Literatur über Yoga und Zen gegeben24, 
aber auch für das Verstehen der Rolle, welche die Meditation in der modernen 
Psychologie und Psychotherapie spielt. 

16 H. Dumoulin, Zen. Geschichte und Gestalt (1959); ferner H. M. Enomiya-Lassalle, Zen 
- Weg zur Erleuchtung (1960); ders., Zen-Buddhismus (1966). 
17 Ich nenne als typisch U. v. Mangoldt, Chancen zum Überleben (1971). Hier wäre die 
große Zahl von Veröffentlichungen der gleichen Verfasserin und anderer Autoren aus 
dem O. W. Barth-Verlag, Weilheim/Obb. anzuführen. Sie alle zu nennen, läßt der Rah- 
men des Berichts nicht zu. Ich verweise auf die Rezensionen in den einschlägigen Zeit- 
schriften, besonders in •Geist und Leben" und im Literaturbericht •Die Liturgie in Spiri- 
tualität und Frömmigkeit" in •Archiv für Liturgiewissenschaft" sowie die Literaturan- 
gaben bei J. Sudbrack, Meditation: Theorie und Praxis (1971), besonders zum 1. Teil: 
Theoretische Streifzüge durch die Problematik 13-120, 163 f; 167-169. 
18 J. A. Cuttat, Die geistige Bedeutung Asiens und des Abendlandes füreinander (1961); 
derselbe, Hemisphären des Geistes. Der spirituelle Dialog von Ost und West (1964). 
18 Dom H. Le Saux, Indische Weisheit - Christliche Mystik (deutsch 1968). 
20 F. Melzer, Meditation. Eine Lebenshilfe (1954); derselbe, Meditation in Ost und West 
(1957); derselbe, Anleitung zur Meditation (21959); derselbe, Meditation in the service of 
theological training (The International Review of Missions 26 [I960]; derselbe, Inne- 
rung. Stufen und Wege. Grundlegung und Übungen (1968) mit umfangreicher Bibliogra- 
phie. 
21 H. Dumoulin, östliche Meditation und christliche Mystik (1966). 
22 Vg. H. Dumoulin, Meditation - Mystik, 25. 
25 Ebenda. 
24 Vgl. etwa Ph. Kapleau (Herausgeber und Kommentator), Die drei Pfeiler des Zen. 



Im Spiegel der Zeit 54 

3. 

Typisch für diese Entwicklung sind wohl die beiden Tagungen, die im Jahre 1957 
von der Stuttgarter Gemeinschaft •Arzt und Seelsorger" veranstaltet wurden. 
Hier trafen nicht nur die Vertreter der verschiedenen Überlieferungen und Schu- 
len zusammen, hier erfolgte Begegnung und Gespräch im besten Sinne dieser 
Wörter, hier wurden die Voraussetzungen für die Vielfalt des Wortgebrauchs 
von Meditation heute deutlich: Das gilt von der philosophischen und medizini- 
schen Anthropologie25, das gilt von der Theologie26, es gilt von der Religions- 
psychologie und es trifft von dem Versuch zu, indische Erfahrungen in die Übung 
des •christlichen Mantram-Yoga"27 einzubringen und die schon durch die Sema- 
siologie des Wortes meditari entdeckte leibliche Komponente in die moderne 
christliche Meditationspraxis neu einzubauen28. Der Sammelband •Meditation in 
Religion und Psychotherapie"29 hat hier die Möglichkeiten gegenseitiger Anre- 
gung und eines Gedankenaustausches auf einer Ebene festgehalten, in der auch 
ökumenische Impulse zur Geltung kamen30. Der später folgende Tagungsbericht 
•Abendländische Therapie und östliche Weisheit"31 sowie die Festschrift •Dialog 
über den Menschen" für W. Bitter32 haben diese Bemühungen glücklich und 
fruchtbar weitergeführt. Die Selbstverständlichkeit, mit der man sich in der Wer- 

Lehre - Übung - Erleuchtung (engl. 1965, deutsch von B. d'Ortsdiy 1969); ferner ist hier 
die Mehrzahl der international bekannten Autoren des Rascher-Verlags in Zürich zu nen- 
nen, von den Deutschen ist besonders H. U. Rieker als Verfasser von Lehrbüchern, syste- 
matischen Darstellungen und einer Autobiographie {Bettler unter Toten [1958]) zu erwäh- 
nen. 
25 Siehe besonders die Literaturhinweise auf J. H. Schultz, C. Happich, C. G. Jung im 
Einleitungsbeitrag •Über Meditation in der Psychotherapie" 24 im Sammelband W. Bit- 
ter (Hg.), Meditation in Religion und Psychotherapie (1958) 13-24, (auch als Taschenbuch 
erhältlich [Kindler 2025/26] 1961); vgl. im gleichen Band 199-225 von J. B. Lotz, Die 
Christus-Meditation als Erfüllung des meditativen Lebens, 199-205. 
28 Siehe den genannten Beitrag von J. B. Lotz; ferner die Beiträge von H. Rahner, 
K. B. Ritter, F. Melzer und vom Verfasser dieses Berichts. 
27 G. Frei, Christliches Mantram-Yoga: Das Herzensgebet im vorgenannten Sammelband 
25-34. 
88 Vgl. meinen Hinweis in •Meditation in Gespräch und Diskussion" 332 f; ferner K. v. 
Dürckheim, Die heilende Kraft der reinen Gebärde, in: Bitter, Meditation 161-187, beson- 
ders 166-170, 172 f, 181-187; Graf Dürckheim hat das Thema erneut aufgegriffen im 
Band •Dialog über den Menschen" (s. u. Anm. 32). Der Leib in der Psychotherapie (83 bis 
105), dort sind auch alle medizinischen Werke, besonders auch das religionspsychologische 
•Hara. Die Erdmitte des Menschen" (31967) aufgezählt. Auch in seiner neueren Arbeit 
Werk der Übung - Gesdienk der Gnade, in: GuL 45 (1972) 363-382, kommt Graf Dürck- 
heim 378-380 darauf zu sprechen. 
29 Siehe Anmerkung 25. 
80 Der Einfluß F. Rittelmeyers auf die Meditationspraxis der evangelischen Michaelsbru- 
derschaft, die von C. Happich und E. Rousselle ausgehenden Anregungen sind jetzt vor 
allem auch in den Erinnerungen W. Stählins, Via Vitae. Lebenserinnerungen (1968) 
spürbar. Vgl. auch K. B. Ritter, Meditation als Mittel der Menschenbildung (1947) und 
von demselben, •Meditatio und Logos" bei Bitter, Meditation 149-160. 
31 W. Bitter (Hg.), Abendländische Therapie und östliche Weisheit (1968). 
32 G. Zacharias (Hg.), Dialog über den Menschen (1968). 



Im Spiegel der Zeit 55 

tung der naturalen Meditation nahekam bis zur Einigung, das fast völlige Ver- 
schwinden der Ausdrücke •Betrachtung" und •betrachtendes Gebet" zugunsten 
des Wortes Meditation, bei dem sich freilich auch eine bedauerliche Inflation und 
törichte Modeerscheinungen zeigen33, beweist, daß man zum Teil über Gespräch 
und Dialog hinaus die Integration sucht. Das Wort Integration, das heute in die- 
ser oder jener Form in der Literatur zum Thema Meditation fällt34, darf aller- 
dings weder zu einem Kompromiß noch zu einem Synkretismus führen35, und 
die Integration selbst sollte nicht als Ergebnis menschlicher Bemühungen allein 
gesehen werden36. Für den Christen bleibt bestehen, daß alle Wege und Gestal- 
ten der Meditation •schließlich nur von ihm (Christus) beseelt und in das Gefüge 
des Ganzen so integriert" werden, daß •bei aller unendlichen Vielfalt zuletzt 
nur Eines sein kann"37. Es sind uns darum auf den verschiedensten Gebieten Auf- 
gaben gestellt, die wir abschließend kurz umschreiben wollen, nicht ohne j edoch dar- 
an zu erinnern, daß für Dialog, Erfahrungsaustausch und Integrationsbemühungen 
der apostolische Lob- und Segensspruch Eph 1, 9 f gilt •er hat uns das Geheim- 
nis seines Willens kundgetan ... alles zusammenzufassen (&vax£(paXcu(bo'aa{hxi 

xb. Jtävta) in dem Christus". 

Als erste Folgerung aus unserer Besinnung möchten wir als unerläßlich für alle 
Überlegungen, die sich heute an Theorie und Praxis der Meditation anschließen, 
den Imperativ aufstellen: Wir müssen uns um größte Sorgfalt in der Verwendung 
des Wortes bemühen. Weder unsere subjektiven Einfälle, unsere Vorbereitungs- 
arbeit exegetischer Art von Predigt und •Bibelarbeit", wie das ungeistliche Wort 
heißt, noch unsere geistlichen Worte aller möglichen Art sollten von uns Medita- 
tion genannt werden. Den Bedeutungswandel, den das Wort Meditation durch- 
gemacht hat, erfuhr auch die Sache, die es bezeichnet. Darum ist es notwendig, in 
seiner Verwendung und folgerichtig auch im Gebrauch anderer Wörter so genau 
als möglich zu verfahren. Betrachtung, Betrachtendes Gebet, Reflexion, Besin- 
nung, Sammlung und Nachdenken sind nicht dasselbe wie Meditation38. Es war 
richtig und notwendig, daß J. Sudbrack auf die Meditation als Element der moder- 

83 Neben früher erschienenen Essais und Reportagen •Meditationen im Zoologischen Gar- 
ten", •Meditationen am kalten Buffet", notierte ich mir aus jüngster Zeit •Meditationen 
über das Känguruh" von J. Günther in der Sonntagsbeilage •Bilder und Zeiten" der 
F. A.Z. Nr. 11 vom 13. 1.1973. 
34 Vgl. K. Tilmann, Die Führung zur Meditation. Ein Werkbuch. I (1971), Umschlagklap- 
pentext und Besprechungsunterlage des Verlages. 
35 Vgl. I. Raguin, Wege der Kontemplation in der Begegnung mit China. Französische 
Ausgabe 1969, deutsche Übersetzung von H. U. von Balthasar (1972) 10. 
34 Tilmann, Führung... 13 kennzeichnet die Situation des Menschen heute so: •was soll 
er auswählen, womit anfangen, wie das Wertvolle aus diesen Angeboten zu einer Einheit 
bringen?" 
57 Raguin, Wege... 10. 
88 Tilmann, Führung .. . leistet hier gute Dienste. Wichtige Vorarbeit von der Philoso- 
phie und Theologie her hatten bereits vor ihm R. Guardini und J. B. Lotz geleistet. S. seine 
Literaturangaben unter Nr. 30-36, 62-64. 



Im Spiegel der Zeit 56 

nen politischen Gottesdienste hingewiesen hat39. Aber er hätte es noch weiter 
differenzieren müssen. Die dort an die Information anschließende •Meditation" 
erfüllt wohl meist deshalb nicht ihren Sinn und erreicht nicht ihr Ziel, weil sie zu 
sehr bei der Zielsetzung jener verwandten mittelalterlichen Definition stehen 
bleibt, durch •Nachdenken in der Absicht, Ursache und Ursprung, Funktionieren 
und Nutzen einer Sache klug zu erforschen"40 und nicht zum •innern" und •beher- 
zigen" der •Sache" gelangt. Der Meditation D. Sölles zum Wort •kreuzigen"« 
könnte dies eher gelingen - vorausgesetzt, daß die Vorbedingungen von Zeit, Ort 
und des anthropologischen Bereiches stimmen und die Bedenken gegen die nega- 
tiven Inhalte ausgeräumt werden könnten. Das •Nachdenken" G. Westermanns 
über das Wort Spr 25, 11, der das Wort Meditation wohl bewußt vermeidet42, 
könnte im Gegensatz dazu sehr bald zu einem vollgültigen Beherzigen und Innern 
werden. Solche Differenzierungen wird man in Zukunft auch bei sogenannten 
gelenkten Meditationen, Meditationen in Gemeinschaft, Meditationsgesprächen, 
zu denen sich M. Kehl und F. J. Metzinger vor fünf Jahren geäußert haben, tref- 
fen müssen43. Es hat sicher seinen Grund, daß K. Tilmann in seinem Werkbuch 
zwar von Anleitungs- und Führungstexten44 spricht, aber das Gespräch eher in die 
•Vorbereitungsformen"45 einreiht als unter die Kategorie •Meditationsgespräch". 
Der 2. Band seiner Führung zur Meditation lag mir bei Niederschrift dieses 
Berichtes noch nicht vor, aber man möchte wünschen, daß die ekklesiale Dimen- 
sion der christlichen Meditation dort stärker zum Ausdruck kommt, nicht zuletzt 
auch durch ein Zurücktreten des Wortes •ich", das immer wieder die Versuchung 
zu jenen •Willensimpulsen" einleitet, die er als zu minimal und richtungsver- 
ändernd für •die Meditation im kirchlichen Raum" ansieht46. 

Eine ähnlich dringende Forderung an Differenzierung gilt für die Bildmedita- 
tion. An den Anfang sei hier der Hinweis gestellt, daß die Bildmeditation ebenso 
wie die Wortmeditation in dem ihre Begründung und Vollendung hat, der •zwar 
der Logos, das Wort Gottes, als der Menschgewordene, aber zugleich die Ikone, 
das Bild des unsichtbaren Gottes (1 Kol 1, 15; vgl. Jo 1, 14)" ist47. Deutlicher 
aber muß betont werden, daß für den Anfänger bei der Auswahl der Medita- 

89 J. Sudbrack, Motive - Modelle für ein Leben als Christ (1970) 140-142. 
40 Ebenda 142. 
41 H. J. Schultz (hg), Herausforderung durch die Zeit 80-82; D. Solle, Meditation über ein 
Wort. 
42 Ebenda 72-78: C. Westermann, Wie ein goldener Apfel. 
43 H. Schlier - E. v. Severus - J. Sudbrack - A. Pereira (Hrsg.), Strukturen christlicher Exi- 
stenz. Beiträge zur Erneuerung des geistlichen Lebens: M. Kehl, Zur Theologie des Me- 
ditationsgespräches 205-213; J. Metzinger, Zur Praxis des Meditationsgespräches 215 bis 
221. An beiden Beiträgen ist der Hinweis auf das ekklesiale Element bei Kehl und der auf 
die Gefährdungen für ein gutes Gelingen bei Metzinger als wertvoll hervorzuheben. 
44 Tilmann, Führung ... 141 f. 45 Ebenda 143 f. 
46 Ebenda 21-23; zu den Willensimpulsen 21; ich selbst habe in meiner Besprechung des 
Buches von G. Volk, Entspannung - Sammlung - Meditation (1963) vor einer zu starken 
Betonung des Willens gewarnt. Vgl. Erbe und Auftrag 40 (1964) 403 f: Ein ärztliches Wort 
zu Übung und Segen der Meditation. 
47 Vgl. dazu G. Voss OSB, Marginalien zum Thema Meditation in: Theol.-prakt. Quartal- 
schrift 119 (1971) 289-297. Obwohl dieser Beitrag zunächst nur ein Anliegen aufzugreifen 



Im Spiegel der Zeit 57 

tionsbilder die sog. •Begegnungsbilder" den Vorrang vor allen anderen ver- 
dienen, soll der Sinn, den A. Rosenberg in der Bildmeditation sieht, und der 
Aufstieg zu ihrem Ziel48 erfüllt werden49. Wenn die Meditation den Christen zur 
•Lebensgemeinschaft mit dem inkarnierten Wort, dem in Bildern und Zeichen 
und darum auch im Sakrament wirkenden Wort" führen soll50, dann bedarf es 
von seiten der Theologen noch einer gründlichen Reflexion über die ganze Breite 
des Feldes zwischen den Sinnbildern, Symbolen und Bildern, die für die Medita- 
tion geeignet sind51. Nur so wird es möglich sein, Bildmeditationen zu üben, die 
von den Anfängen der christlichen Kunst bis zu den Werken F. Hundertwassers 
reichen52 und der Forderung von J. Bours zu genügen, daß •das Heile" in der 
Tiefe der Seele geweckt und gestärkt werde, nicht •das Chaotische und Verwor- 
rene"53. Ich habe darum mancherlei Bedenken gegen •Meditationsbilder" reichen 
und vor allem vielschichtigen Inhalts54. Verfehlt ist wohl die in einem Begleittext 
zu modernen Meditationsbildern als Ziel geäußerte Absicht, einen •Titel" für 
das Bild zu finden55. Auch Collagen aus artverschiedenen Bildern - Fotos, Zeich- 
nungen, Malerei - ermöglichen kaum eine Meditation. Hier gilt: •Jedes Kunst- 
werk, das etwas wert ist, ist aus der Meditation entstanden"56. 

Wer die •Betrachtungsliteratur" der vergangenen Jahrhunderte überschaut, 
weiß, daß selbst jetzt, wo uns der Begriff der •naturalen" Meditation vertraut 
ist, wo Ärzte, Verhaltensforscher, Pädagogen und Seelsorger sich um die natu- 
rale Meditation bemühen, angesichts der besonderen Umweltsituation immer 
wieder die Notwendigkeit •bald zu helfen" ausgesprochen wird, kaum genug 

scheint, das bereits A. Rosenberg in seinem Buch Die christliche Bildmeditation (1955) und 
J. B. Lotz in den beiden Auflagen seines Buches Meditation. Der Weg nach Innen (1954) 
und Meditation im Alltag (1959, 2. Auflage des ersten), behandelt hatten, scheint mir die- 
ser kleine Aufsatz in seiner Dichte angesichts der Flut von •Bildmeditationen", von denen 
die Kunst- und Buchhandlungen heute überschwemmt werden, besonders wichtig. Bild- 
meditationen sind ja etwas anderes als Kunstbetrachtungen. Zur •Konfrontation" des 
Menschen der Gegenwart mit Bildern der Vergangenheit wäre wohl die gleiche Warnung 
auszusprechen, die Tilmann, Führung 129 zum •packenden Einstieg" äußert. F. Wulf hat 
schon früh zum Thema Bildmeditation hilfreiche Literaturberichte veröffentlicht: Die Wie- 
dereroberung des Bildes für die Frömmigkeit in: GuL 28 (1955) 220-222; Christliche Bild- 
meditation in: GuL 29 (1956) 144-147. •Erfahrungen zur Praxis" teilt J. Bours in: Schlier 
u. a. Hrsg., Strukturen christlicher Existenz, 223-226 mit. 
48 Rosenberg, Christliche Bildmeditation 18. 
49 Ein kurzer Hinweis darauf bei E. v. Severus, Wort aus dem Munde Gottes. Bemerkun- 
gen zur Theologie der Meditationen, in: Bibel und Leben 1 (1960) 51-55, 54 f. 
50 Vgl. v. Severus bei Schlier u. a. Hrsg., Strukturen, Die Meditation der Christen 199 bis 
203, 203. 
51 S. Tilmann, Führung... 186-193. Hier ist freilich zur Begriffsbestimmung noch eini- 
ges zu ergänzen. Vgl. Voss, Marginalien ... 292 f, zur Literatur 292, Anm. 7 f. 
52 Die im Verlag Th. Netteis, Münster i. W. erscheinenden Bildmeditationen bieten ein 
Spektrum von solcher Breite, ebenso die neuerdings im Verlag Ars Liturgica, Maria Laach, 
herausgegebenen Bildmeditationen von D. Gremer und anderen. 
63 Bours, Erfahrungen zur Praxis 224. 
54 Solche hat A. Rosenberg unter den 36 Bildbeilagen seines oben zitierten Buches. 
55 L. Ruegenberg, Ein Kreuzweg in Bildern (1970). Die Einführungstexte stammen nicht 
vom Künstler, sondern vom Verlagslektorat. 
59 Tilmann, Führung... 193. 



Im Spiegel der Zeit 58 

getan werden kann. In unserem Bericht ist es angebracht, die Erfahrungen und 
Anregungen F. Melzers besonders hervorzuheben, der sich in vielen kleinen Bei- 
trägen den Aufgaben der Stimmbildung und Sprecherziehung zugewandt hat, 
die im Bereich der naturalen Meditation ein besonderes Gewicht haben. Sein 
Sammelband •Evangelische Verkündigung und Deutsche Sprache. Ausgewählte 
Vorträge und Aufsätze"57 faßt nicht nur die Ergebnisse seiner größeren Werke 
zur •Theo-Philologie" zusammen, sondern berücksichtigt in der Anwendung auf 
die Praxis ebenso die naturalen Voraussetzungen wie theologische und ethische 
Konsequenzen. Die hier behandelten Fragen verdeutlichen, wie die naturale 
Meditation nicht nur zu den Bereichen des anthropologischen Vorfelds und der 
Spiritualität gehört, sondern den heute so lebhaft diskutierten Fragenbereich 
der Sprache in der Liturgie berührt58. Welchen Mißverständnissen gerade das 
Wort Meditation ausgesetzt sein kann, zeigt nicht nur der Sprachgebrauch der 
Feuilletonisten59, sondern auch der Religionspädagogen, wenn für sie Medita- 
tion zur •Haltung" wird60. Die literarischen und sprachpsychologischen Beobach- 
tungen L. Alonso-Schökels werden dem Wesen der Meditation als •Teil der 
Vergegenwärtigung des Wortes" hier eher gerecht61. Mit diesen Hinweisen sind 
wir freilich schon zu der Frage nach besonderen Themen gelangt. 

Als erstes wird von der seelsorgerlichen Situation der Gegenwart verlangt, das 
Thema Meditation stets neu zu den Aufgaben der Pastoraltheologie in Beziehung 
zu bringen. Ein Informationsband von U. von Mangoldt62 und die von J. Sud- 
brack in seinen beiden letzten großen Arbeiten herangezogene Literatur63 zeigen, 
wie weit hier der Radius zu ziehen ist64. Dabei ist vor allem auch eine Konstella- 
tion zu beachten, die für den Dialog mit den asiatischen Hochreligionen höchst 
bedeutsam ist: Die liturgische Erneuerung hat zur gleichen Zeit zu einer erneuer- 
ten Liturgie geführt, die teils archaistische, teils rationalistische Züge aufweist, 
in der sich der Mensch des Westens den irrationalen Elementen des Hinduismus 
und Buddhismus zuwendet. Dies ist die eigentliche Gefahr der Gegenwart und 
ihr Krisencharakter, hier könnte die Wiederentdeckung der Meditation helfen, 
die Kluft zwischen unserer Erfahrungswelt und unserem gottesdienstlichen Leben 

57 1970. Vgl. jetzt auch den Aufsatz Erst lesen und sprechen - dann singen, in: Der Chor- 
leiter 22 (1972) 34-39. 
58 Vgl. meinen in Druck befindlichen Literaturbericht Die Sprache in der Liturgie, der 
erstmals im ALw 14 (1972) erscheint. 
59 S. Anm. 33. 
•° Vgl. W. Gössmann, Wörter suchen Gott. Mit einem religionspädagogischen Nachwort 
von G. Stachel, 85. Zum Buch des gleichen Verfassers Meditations-Texte (1965) vgl. meine 
Kritik in: ALw 12 (1970) 452. 
61 L. Alonso Schökel, Sprache Gottes und der Menschen. Literarische und sprachpsycholo- 
gische Beobachtungen zur Heiligen Schrift. (Englisch und Deutsch 1968) 267. 
82 U. von Mangoldt, Wege der Meditation heute. Information und Diskussion. (1970). 
•' S. Sudbrack, Motive - Modelle; Meditation: Theorie und Praxis. (1971). 
64 Etwas davon deutete ich in meiner in Anm. 12 zitierten Arbeit 332 f und in meinem Ar- 
tikel Meditation im Handbuch der Pastoraltheologie V (1972) an. Wenig befriedigend 
bleibt die Aufsatzreihe, mit dem sich Heft 10 der Schweizer Zeitschrift •Reformatio" 21 
(1972) dem Thema Meditation zuwendet. H.-D. Altendorf, Meditation: die christliche 



Im Spiegel der Zeit 59 

zu überbrücken65. Eine zweite Gruppe von Arbeiten muß sich nach wie vor um 
die solide frömmigkeitsgeschichtliche Begründung der seelsorglichen Arbeit in 
Theorie und Praxis bemühen. Abgesehen davon, daß hier immer noch Lücken 
aufgefüllt werden können66, gibt es hier Themen, die besonderes Interesse 
beanspruchen: dazu gehören alle, die in der Spiritualität der Antike und des 
Mittelalters die Meditation in ihrer Beziehung zu anderen Elementen des geist- 
lichen Lebens in Beziehung setzen, dazu gehört das große Thema der Meditatio 
mortis, auf das F. Melzer schon früh hinwies67 und dem sich neuerdings wieder 
J. A. Fischer68 und G. Ruhbach69 zugewandt haben. Ihre Arbeiten zeigen einmal 
mehr, welche Bedeutung die Erforschung frömmigkeitsgeschichtlicher Entwick- 
lungen für die Probleme des geistlichen Lebens in unserer Zeit, insbesondere 
seine Erneuerung hat. Denn diese bedingt auch die Erneuerung der Kirche und die 
Erneuerung des Ordenslebens - Aufgaben, denen die Zeitschrift •Geist und 
Leben" stets dienen wollte70, weil ihr Mitarbeiterkreis mit vielen Christen unserer 
Tage davon überzeugt ist, daß es hier um eine Überlebensfrage der Kirche geht. 
Unsere Besinnung will eine kleine Hilfe sein, die rechte Antwort zu finden. 

Emmanuel v. Severus OSB 

Tradition (536-542) übersieht z. B. fast ganz den Einfluß der biblischen Übersetzungen auf 
den Bedeutungswandel. E. Eggimann wendet sich im gleichen Heft dem besonders aktuel- 
len Thema Meditation als Gegentechnik (528-535) zu, hält sich aber bewußt von theologi- 
schen Aussagen zurück, wie sie zum gleichen Thema noch vor kurzem A. Brunner geradezu 
großartig gemacht hat - A. Brunner, Meditieren in der Welt der Technik, in: GuL 45 
(1972) 403-413. Auch die Beiträge von M. Kehl und M. Russ im gleichen Heft sind sehr 
wertvoll, nicht zuletzt auch um die christliche Meditation und christliches Beten in seinem 
eigentlichen Wert zu zeigen. 
65 Das Postulat habe ich oft ausgesprochen - vgl. Meditation und Aktion (LM 20 [1957] 
91-100); Kult und Meditation, in: GuL 31 (1958) 256-264; Erziehung zur Meditation, in: 
A. Kirchgäßner, Unser Gottesdienst. Überlegungen und Anregungen [1960] 118-123); 
Bedeutung und Übung des betrachtenden Gebetes in der Gegenwart (EA 36 [1960] 13-20); 
Über die Meditation als Element der Frömmigkeit (LM 27 [1960] 66-71). Wie gut es er- 
füllt werden kann, zeigt F. Wulf in der seinen Meditationen Vater unser im Himmel. Me- 
ditationen über das Gebet des Herrn (1969) beigefügten Arbeit Vom Verlust und der Neu- 
entdeckung des Gebetes in unserer Zeit (96-108). Hier sind ferner noch zu nennen: J. B. 
Lotz, Einübung ins Meditieren am Neuen Testament (21967); E. Neuhäusler, Sehen und 
Glauben (1968); O. Hanssen - R. Deichgräber, Leben heißt sehen. Anleitung zur Medi- 
tation (1968). 
66 Als Beispiel nenne ich F. Poswick OSB, Les apophtegmes d'Hyperechios. L'ascese du 
moine, meditation des ecritures (Coll. Cist. 32 [1970] 231-244). 
67 Vgl. F. Melzer, Das Wort in den Wörtern (1965) 3-6; 212 f; 245-247, ferner S. Feld- 
hohn, Blühende Wüste. Aus dem Leben palästinensischer und ägyptischer Mönche (1957) 
156, 270, Anm. 112 und jetzt F. Melzer, •Ars moriendi" für Christen •ars vivendi" (Deut- 
sches Pfarrerblatt 22 [1972] 751 f. sowie •Meditatio mortis in der Christusnachfolge", in: 
Pastoralblätter H. 5 (1972) 305-312. 
68 MEAETH 0ANATOY. Eine Skizze der frühen griechischen Patristik, in: Wegzeichen. 
Festschrift H. M. Biedermann (1971) 43-54. 
69 G. Ruhbach, Plädoyer für eine •ars moriendi" (Deutsches Pfarrerblatt 71 [1971] 745 ff.). 
70 Charakteristisch dafür sind der Inhalt der Festschrift für F. Wulf, Strukturen christli- 
cher Existenz (1968) und die meisten Beiträge der von ihm herausgegebenen Zeitschrift 
-Geist und Leben". 




