Im Spiegel der Zeit 50

»Sittlichkeit ist jedermanns Sache.“ Das stand am Anfang dieser Uber-
legungen. Doch nicht so — so durfte es nun klargeworden sein, dafl es dafiir
keinen Mafistab gibe. Die Wirklichkeit selbst ist das Mafi, in ihrer Ganz-
heit und Widerstandigkeit. Sittlichkeit ,ist so schwer greifbar wie das
Leben selbst®, hiel es weiter. Doch dispensiert das nicht — so wissen wir
nun — den Versuch zu unternehmen, die ganze und widerstindige Wirk-
lichkeit immer wieder in einer Norm zu begreifen. Und wenn dann weiter-
zulesen ist, die Sittlichkeit entziehe sich immer wieder dem Versuch, ,es
festzulegen und zu definieren®, dann mufl am Ende nochmals in aller
Deutlichkeit betont werden, dafl das so sehr der Fall ist, daf sich Selbst-

verwirklichung nur unter zwei Polen fassen 1afit: Gewissen und Norm®.

IMSPIEGEL DER ZEIT

Meditation — Besinnung und Bericht nach zwei Jahrzehnten

Vor rund zwanzig Jahren konnte ich in dieser Zeitschrift erstmals eine kleine
Arbeit zum Thema Meditation veréffentlichen!. Wenn sie zunachst auch bedeu-
tungsgeschichtlichen Fragen nachging, so war ihr Ziel keineswegs von diesem
Gesichtspunkt allein bestimmt. Der Sprachgebrauch des Wortes meditari ist zwar
in seiner Bedeutungsgeschichte und seinem Bedeutungswandel fiir die Frage, wie
sich Ubersetzungs- und Ubertragungsprobleme, wie sich Wanderungen von Volk
zu Volk und die Grenziberschreitungen von Religion zu Religion, von Philoso-
phie zu Philosophie, von kosmologischen, soziologischen und politischen Ord-
nungssystemen zu anderen dhnlicher oder verschiedener Art auswirken, besonders
interessant, doch stand bei meiner Fragestellung von Anfang an das frommig-
keitsgeschichtliche Element und noch mehr der fiir das geistliche Leben so wichtige
spirituelle Gehalt des Wortes im Vordergrund. Die geistige und geistliche Wirk-

18 Die Doppelung sollte auch ein fiir allemal den Unsinn einer rein teleclogischen Nor-
mierungstheorie fiir ungiiltig answeisen diirfen. Ohne das Selbst wird die Wirklichkeit nie
gesichtet. Das Ziel ist ohne das Subjekt nicht bestimmbar. Vgl. zu den in diesem Anfsatz
vorausgesetzten ProzeR der Normenfindung: Ph. Schmitz, Wirklidhkeit fassen. Zur ,induk-
tiven* Normenfindung einer ,Neuen Moral®, Frankf. Theol. Studien, Bd. 8, 1972, 109-116.

1 E. v. Severns, Das Wort ,meditari“ im Sprachgebrauch der Heiligen Schrifl, in: GuL 26
(1958) 865-875.



Im Spiegel der Zeit 51

lichkeit eines Wortes fiir den Beter, dem bestimmte Texte, hier die Psalmen, zum
tiglichen Gebet, ja zum Pflichtgebet gemacht werden, beanspruchte von vorn-
herein den ersten Platz im Fragen und Forschen. Heute glaube ich, dafl damals
weniger das sachliche Ergebnis meiner kleinen Untersuchung von Bedeutung war,
als vielmehr die Tatsache, dafl sie in eine bestimmte Konstellation hineintraf.
Dies zeigte sich zunichst darin, dafl sie weitere Untersuchungen anregte, die
zunichst das gleiche Problem an Schwerpunkten beleuchteten, die in der Geschichte
der dhristlichen Spiritualitit Ursprungs- und Wegmarken setzen. So sind deshalb
die Arbeiten zu werten, die sich an meinen Beitrag anschlossen® und die ich in
einem abschliefenden® und fiir den Gegenwartsbezug wichtigen Aufsatz zwar
zusammenfassen konntet, in denen aber auch deutlich wurde, daf hier fir einzelne
Autoren oder Zeitperioden der Forschung und nicht zuletzt fiir manche Themen
noch manche Aufgaben gestellt sinds. Es zeigte sich allerdings auch, daf ein Pro-
blem angesprochen war, an dem auch grofiere Untersuchungen zur Geschichte der
Spiritualitit und Frommigkeit nicht voriibergehen konntens. Was aber berechtigt,
von einer Konstellation zu sprechen, in der diese Arbeiten ihre Bedeutung erhiel-
ten, weiter wirkten und uns heute zu einem Riickblick und einer Besinnung ver-
anlassen?

1.

Zunichst ist hier das schon seit Jahrzehnten schwelende und vor allem die katho-
lischen Christen bedriickende Unbehagen an der sogenannten Betrachtungslitera-
tur zu erwahnen, das H. U. von Balthasar im Vorwort zu seiner grofl angelegten
Theologie des betrachtenden Gebetes skizziert”. Es mag befremden, dieses Buch
in dem uns hier interessierenden Zusammenhang als erstes zu nennen, kommt
doch — soweit ich sehe — das Wort Meditation darin kein einziges Mal vor, und
aullerdem beschrinkt sich der Verfasser, von wenigen Bemerkungen abgesehen,
grundsitzlich auf den innerkirchlichen Bereich. Der in den beiden letzten Jahr-
zehnten immer breiter werdende Publikationsflufl zum Thema Meditation 1afit

2 S.H. Bacht, Meditatio in den dltesten Ménchsquellen, in: GuL 28 (1955) 360-373. H. Wol-
ter, Meditation bei Bernhard von Clairvaux, in: GuL 29 (1956) 206-218; F. Wulf hatte
bereits friher auf verwandte Problemzusammenhiinge aufmerksam gemacht. Vgl. Das
innere Gebet (oratio mentalis) und die Betrachtung (meditatio), in: GuL. 25 (1952) 382-390;
Vom Wesen und der Einiibung des Gebetes, in: GuL 21 (1948) 231-236.

3 E.v.Severus, Der heilige Ignatius als Lehrer des betrachienden Gebetes, in: GuL 29
(1956) 277-283.

4 E. v. Severus, Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart, in: GuL 29
(1956) 108~116.

5 E.v. Severus, ,Silvestrem tenui musam meditaris avena’. Zur Bedeutung der Worter
meditatio und meditari beim Kirchenlehrer Ambrosius (,Perennitas® [Festschrift Th. Mi-
chels] 1963) 25-31.

8 Vgl. J. Leclercq, Wissenschaft und Gottverlangen (1963, das franzésische Original 1957)
25 f, und I. Hausherr, Noms du Christ et voies d’oraison, in: Orientalia Christiana Ana-
lecta 157 (1960) 171. Zu Leclercq vgl. meine Besprechung in ALw 6,2 (1960) 565 f und
8,2 (1964) 497 f.

7 H. U. von Balthasar, Das betrachtende Gebet (1955) 5 1.



Im Spiegel der Zeit 52

uns jedoch den Wert dieses Werkes besonders hoch einschitzen: Es fafit die Lehre
der Uberlieferung auf einer selten erreichten Hohe theologischer Darstellung
zusammen. Es bietet Kriterien {ir die gegenwirtige Diskussion, in der es vor allem
um das Verhaltnis der 6stlichen Meditation zur christlichen Meditation und deren
»iberaus wirksame Methoden® fiir die ,Verinnerlichung* gehts, von Balthasar
traf mit seinem Buch nicht nur in eine ,Atmosphire von Verzagung und Klein-
mut“? unter den Christen, sondern sein Werk erschien gleichzeitig mit dem
Beginn einer sprunghaft anstcigenden inflationéren Verwendung des Wortes
Meditation und mit einer erneuten Hinwendung der Menschen Europas zu den
Meditationsschulen des Ostens. Waren fir Balthasar die Meditationsiibungen,
von denen die Religionsgeschichte berichtet, ,die Méglichkeit, auf einzelnen Fliis-
sen ithm, dem groflen Strom entgegenzufahren® und ,das Viele von der Einheit
her zu héren“19, ndmlich von Christus, so suchten die Autoren, die uns von den
asiatischen Hochreligionen berichteten, diese so konkret wie méglich als Lebens-
hilfe ,fiir Christen“!! den Menschen des christlichen Westens nahezubringen.
In der hier sich vollziehenden Begegnung scheint mir ein zweiter, allerdings sehr
komplexer Vorgang der besonderen Konstellation der Jahrzehnte nach 1950 zu
liegen.
2.

An anderer Stelle habe ich diesen Vorgang kurz als (Wieder)entdeckung des
» Weltganzen® Meditation im , Weltganzen® Religion bezeichnet und betont, daf§
er nicht isoliert, sondern im Zusammenhang theologischer Entwicklungen zu sehen
ist, deren sich auch das Zweite Vatikanische Konzil bewufit war. Es ist zu hoffen,
dafl die Aulerungen des Konzils in Zukunft ihre Friichte tragen werden?2. Die
Erkenntnis von der Meditation als allgemein menschlicher Grundgegebenheit?s ist
freilich Ergebnis von Forschungen ganz verschiedenen Ursprungs und sehr unter-
schiedlicher Methoden. So ist dic umfangreiche Materialsammlung des Altertums-
wissenschaftlers P. Rabbow14 noch ganz von der die Geschichte und Sprachwissen-
schaft um die Jahrhundertwende beherrschenden Frage nach der Kontinuitit
bestimmt. Daneben stehen die Bemithungen, Geschichte und Gestalt des Yogals

8 Vgl. zu unseren Kennzeichnungen J. B. Lotz, Nod: einmal: Betrachtung oder Meditation?
in: Erbe und Auftrag 48 (1972) 264-270; hier 265.

9 v. Balthasar, Betrachtendes Gebet, 5.

10 v, Balthasar, Betrachtendes Gebet, 15.

1t Vgl. J. M. Déchanet OSB, Yogin du Christ. La voi du silence. L’expérience d’un moine
(1956), deutsche Ubersetzung von H. Affolter 1957; s. meine Besprechung in ALw 7,2
(1962) 444.

12 F, )v. Severus, Meditation, ein Element des geistlichen Lebens in Gesprich und Dis-
kussion, in: EA 48 (1972) 881-838 hier 331 f.

13 Schon J. B. Lotz hatte dies in seinem Vortrag ,Die Christusmeditation als Erfiillung des
meditativen Lebens’ stark betont. Vgl. W. Bitter, Meditation in Religion und Psychothe-
rapie. Ein Tagungsbericht (1958) 199-225, 199,

14 P. Rabbow, Seelenfithrung. Methodik der Exerzitien in der Antike (1954); vgl. meine
kritische Besprechung in ALw 7, 2 (1962) 443; ferner vgl. I. Hausherr, Noms du Christ 170
mit wertvollem Hinweis zur spirituellen Bedeutung des Repetitionsprinzips.

15 Vgl. M. Eliade, Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit (1960).



Im Spiegel der Zeit 53

und Zen!® méglichst objektiv darzustellen und die Fiille jener Publikationen, die
aus der Welt der asiatischen Hochreligionen dem Menschen unserer Zeit Lebens-
hilfen und Hilfen zum Uberleben bieten wollent?. Es scheint mir allerdings uner-
lafllich, alle diese Bemiihungen immer neu unter die Forderung des Dialogs zu
stellen, sollen sie sinnvoll bleiben und ihr Ziel erreichen. Bezeichnenderweise
sind es gerade die Forschungen, die das ,fiir einander“ Asiens und des Abend-
landes betonen, die weder der nunbedachten Ubernahme asiatischer Weisheit noch
apologetischer Auseinandersetzung allein das Wort reden, die sich als hilfreich
erweisen. Hier ist als einer der ersten J. A. Cuttat!8, dann aber alle die zu nennen,
die wie H. Le Saux??, F. Melzer2® und H. Dumoulin®® aus dem Reichium ihrer
Lebenserfahrungen in Indien und Japan schépfen und ihr theoretisches Wissen
durch griindliche Studien der Geisteswelt und Literaturgeschichte erworben haben.
Hier sprechen Autoren, die von ernster Sorge iiber die Verluste erfillt sind, die
der westliche Mensch in der Neuzeit an iiberlicferten Werten erlitten hat, die
aber auch die Gefihrdungen kennen, denen gegenwirtig die kulturelle, geistige
und geistliche Welt der asiatischen Hochreligionen ausgesetzt ist und die bis an
die Wurzeln ihres Bestandes reichen?2. Gerade darum meinen sie, dafl ,echter
Austausch in Gegenseitigkeit des Empfangens und Gebens“ gefordert sei2s. Diese
Erkenntnisse sind es, die den Bedeutungswandel des Wortes Meditation herbei-
gefithrt haben, der weit iiber den Raum der Semasiologie im philologischen Sinne
hinausreicht und Folgen von grofler Tragweite hatte. Hier sind unseres Erach-
tens die Voraussetzungen fiir die kritische Sichtung der darstellenden, missiona-
risch werbenden und biographischen Literatur {tber Yoga und Zen gegeben?4,
aber auch fiir das Verstehen der Rolle, welche die Meditation in der modernen
Psychologie und Psychotherapie spielt.

¢ H. Dumoulin, Zen. Geschichte und Gestalt (1959); ferner H. M. Enomiya-Lassalle, Zen
~ Weg zur Erleuchtung (1960); ders., Zen-Buddhismus (1966).

17 Tch nenne als typisch U. v. Mangoldt, Chancen zum Uberleben (1971). Hier wire die
grofle Zahl von Verdffentlichungen der gleichen Verfasserin und anderer Antoren ans
dem O. W. Barth-Verlag, Weilheim/Obb. anzofithren. Sie alle zu nennen, 148t der Rah-
men des Berichts nicht zu. Ich verweise auf die Rezensionen in den einschligigen Zeit-
schriften, besonders in ,Geist und Leben® und im Literaturbericht ,Die Liturgie in Spiri-
tnalitdt und Frommigkeit® in ,Archiv fiir Liturgiewissenschaft“ sowie die Literataran-
gaben bei J. Sudbrack, Meditation: Theorie und Praxis (1971), besonders zum 1. Teil:
Theoretische Streifziige durch die Problematik 18-120, 163 f; 167-1609.

18 J. A. Cuttat, Die geistige Bedeutung Asiens und des Abendlandes fiireinander (1961);
derselbe, Hemisphiren des Geistes. Der spirituelle Dialog von Ost und West (1964).

1 Dom H. Le Saux, Indische Weisheit — Christliche Mystik (dentsch 1968).

20 F. Melzer, Meditation. Eine Lebenshilfe (1954); derselbe, Meditation in Ost und West
(1957); derselbe, Anleitung zur Meditation (21959); derselbe, Meditation in the service of
theological training (The International Review of Missions 26 [1960]; derselbe, Inne-
rung. Stufen und Wege. Grundlegung und Ubungen (1968) mit umfangreicher Bibliogra-
phie.

2 H. Dumoulin, Ustliche Meditation und christliche Mystik (1966).

22 Vg. H. Dumoulin, Meditation — Mystik, 25.

23 Ebenda.

2 Vgl. etwa Ph, Kapleau (Herausgeber und Kommentator), Die drei Pfeiler des Zen.



Im Spiegel der Zeit 54
3.

Typisch fiir diese Entwicklung sind wohl die beiden Tagungen, die im Jahre 1957
von der Stuttgarter Gemeinschaft ,Arzt und Seelsorger” veranstaltet wurden.
Hier trafen nicht nur die Vertreter der verschiedenen Uberlieferungen und Schu-
len zusammen, hier erfolgte Begegnung und Gesprich im besten Sinne dieser
Woarter, hier wurden die Voraussetzungen fiir die Vielfalt des Wortgebrauchs
von Meditation heute deutlich: Das gilt von der philosophischen und medizini-
schen Anthropologie?s, das gilt von der Theologie26, es gilt von der Religions-
psychologie und es trifft von dem Versuch zu, indische Erfahrungen in die Ubung
des ,christlichen Mantram-Yoga“2? einzubringen und die schon durch die Sema-
siologie des Wortes meditari entdeckte leibliche Komponente in die moderne
christliche Meditationspraxis neu einzubauen2. Der Sammelband ,Meditation in
Religion und Psychotherapie“?® hat hier die Moglichkeiten gegenseitiger Anre-
gung und eines Gedankenaustausches auf einer Ebene festgehalten, in der auch
okumenische Impulse zur Geltung kamens0. Der spiter folgende Tagungsbericht
»~Abendlindische Therapie und éstliche Weisheit“st sowie die Festschrift ,Dialog
iiber den Menschen® fiir W. Bitters? haben diese Bemithungen glicklich und
fruchtbar weitergefiithrt. Die Selbstverstdndlichkeit, mit der man sich in der Wer-

Lehre — Ubung —~ Erleuchtung (engl. 1965, deutsch von B. d’Ortschy 1969); ferner ist hier
die Mehrzahl der international bekannten Autoren des Rascher-Verlags in Ziirich zu nen-
nen, von den Deutschen ist besonders H. U. Rieker als Verfasser von Lehrbiichern, syste-
matischen Darstellungen und einer Autobiographie (Bettler unter Toten [1958]) zu erwih-
nen.

2 Siche besonders die Literaturhinweise auf J. H. Schultz, C. Happich, C. G. Jung im
Einleitungsbeitrag ,Uber Meditation in der Psychotherapie“ 24 im Sammelband W. Bit-
ter (Hg.), Meditation in Religion und Psychiotherapie (1958) 18-24, (auch als Taschenbuch
erhiltlich [Kindler 2025/26] 1961); vgl. im gleichen Band 199-225 von J.B. Lotz, Die
Christus-Meditation als Erfiillung des meditativen Lebens, 199-205.

2 Siche den genannten Beitrag von J.B. Lotz; ferner die Beitrige von H. Rahner,
K. B. Ritter, F. Melzer und vom Verfasser dieses Berichts.

27 G. Frei, Christliches Mantram-Yoga: Das Herzensgebet im vorgenannten Sammelband
25-34.

% Vgl. meinen Hinweis in ,Meditation in Gespréich und Diskussion” 382 f; ferner K. v.
Diirckheim, Die heilende Kraft der reinen Gebirde, in: Bitter, Meditation 161-187, beson-
ders 166-170, 172 f, 181-187; Graf Diirckheim hat das Thema erneut aufgegriffen im
Band , Dialog siber den Menschen® (s. u. Anm. 32). Der Leib in der Psychotherapie (83 bis
105), dort sind auch alle medizinischen Werke, besonders auch das religionspsychologische
»Hara. Die Erdmitte des Menschen® (31967) aufgezihlt. Auch in seiner neueren Arbeit
Werk der Ubung — Geschenk der Gnade, in: GuL 45 (1972) 363-882, kommt Graf Diirck-
heim 378-380 darauf zu sprechen.

2 Siche Anmerkung 25.

3 Der Einfluf F. Rittelmeyers auf die Meditationspraxis der evangelischen Michaelsbru-
derschaft, die von C. Happich und E. Rousselle ausgehenden Anregungen sind jetzt vor
allem auch in den Erinnerungen W. Stdhlins, Via Vitae. Lebenserinnerungen (1968)
spiirbar. Vgl. auch K. B. Ritter, Meditation als Mittel der Menschenbildung (1947) und
von demselben, , Meditatio und Logos“ bei Bitter, Meditation 149-160.

31 W. Bitter (Hg.), Abendlindische Therapie und Gstliche Weisheit (1968),

32 G. Zacharias (Hg.), Dialog iiber den Menschen (1968).



Im Spiegel der Zeit 55

tung der naturalen Meditation nahekam bis zur Einigung, das fast vollige Ver-
schwinden der Ausdriicke ,Betrachtung® und ,betrachtendes Gebet* zugunsten
des Wortes Meditation, bei dem sich freilich auch eine bedauerliche Inflation und
torichte Modeerscheinungen zeigenss, beweist, dafl man zum Teil iiber Gesprich
und Dialog hinaus die Integration sucht. Das Wort Integration, das heute in die-
ser oder jener Form in der Literatur zum Thema Meditation fallts4, darf aller-
dings weder zu einem Kompromif noch zu einem Synkretismus fithrenss, und
die Integration selbst sollte nicht als Ergebnis menschlicher Bemithungen allein
gesehen werdend, Fiir den Christen bleibt bestehen, dafl alle Wege und Gestal-
ten der Meditation ,schliefflich nur von ihm (Christus) beseelt und in das Gefiige
des Ganzen so integriert“ werden, dafl ,bei aller unendlichen Vielfalt zuletzt
nur Eines sein kann“%, Es sind uns darum auf den verschiedensten Gebieten Auf-
gaben gestellt, die wir abschlieflend kurz umschreiben wollen, nicht ohne jedoch dar-
an zu erinnern, daf} fiirr Dialog, Erfahrungsaustausch und Integrationsbemithungen
der apostolische Lob- und Segensspruch Eph 1, 9 f gilt ,er hat uns das Geheim-
nis seines Willens kundgetan ... alles zusammenzufassen (gvaxepalorboasdou
18 wévte) in dem Christus®.

4.

Als erste Folgerung aus unserer Besinnung méchten wir als unerlafilich far alle
Uberlegungen, die sich heute an Theorie und Praxis der Meditation anschliefien,
den Imperativ aufstellen: Wir miissen uns um gréfite Sorgfalt in der Verwendung
des Wortes bemithen. Weder unsere subjektiven Einfille, unsere Vorbereitungs-
arbeit exegetischer Art von Predigt und ,Bibelarbeit“, wie das ungeistliche Wort
heifit, noch unsere geistlichen Worte aller méglichen Art sollten von uns Medita-
tion genannt werden. Den Bedeutungswandel, den das Wort Meditation durch-
gemacht hat, erfuhr auch die Sache, die es bezeichnet. Darum ist es notwendig, in
seiner Verwendung und folgerichtig auch im Gebrauch anderer Worter so genau
als moglich zu verfahren. Betrachtung, Betrachtendes Gebet, Reflexion, Besin-
nung, Sammlung und Nachdenken sind nicht dasselbe wie Meditations?. Es war
richtig und notwendig, dafl J. Sudbrack auf die Meditation als Element der moder-

38 Neben friiher erschienenen Essais und Reportagen ,Meditationen im Zoologischen Gar-
ten®, ,Meditationen am kalten Buffet”, notierte ich mir aus jiingster Zeit ,Meditationen
iiber das Kdnguruk® von J. Giinther in der Sonntagsbeilage ,Bilder und Zeiten* der
F. A.Z. Nr. 11 vom 13. 1. 1973.

8¢ Vgl. K. Tilmann, Die Fiihrung zur Meditation. Ein Werkbuch. 1 (1971), Umschlagklap-
pentext und Besprechungsunterlage des Verlages.

35 Vgl. 1. Raguin, Wege der Kontemplation in der Begegnung mit China. Franzésische
Ausgabe 1969, deutsche Ubersetzung von H. U. von Balthasar (1972) 10.

38 Tilmann, Fiihrung ... 13 kennzeichnet die Situation des Menschen heute so: ,was soll
er auswihlen, womit anfangen, wie das Wertvolle aus diesen Angeboten zu einer Einheit
bringen?*

37 Raguin, Wege. .. 10.

38 Tilmann, Fithrung ... leistet hier gnte Dienste. Wichtige Vorarbeit von der Philoso-
phie und Theologie her hatten bereits vor ihm R. Guardini und J. B. Lotz geleistet. S. seine
Literaturangaben unter Nr. 30-36, 62—64.



Im Spiegel der Zeit 56

nen politischen Gottesdienste hingewiesen hat®, Aber er hitte es noch weiter
differenzieren miissen. Die dort an die Information anschliefende ,Meditation®
erfilllt wohl meist deshalb nicht ihren Sinn und erreicht nicht ihr Ziel, weil sie zu
sehr bei der Zielsetzung jener verwandten mittelalterlichen Definition stehen
bleibt, durch ,Nachdenken in der Absicht, Ursache und Ursprung, Funktionieren
und Nutzen einer Sache klug zu erforschen“4® und nicht zum ,innern® und ,beher-
zigen® der ,Sache” gelangt. Der Meditation D. Sélles zam Wort ,kreuzigen“st
konnte dies eher gelingen — vorausgesetzt, daff die Vorbedingungen von Zeit, Ort
und des anthropologischen Bereiches stimmen und die Bedenken gegen die nega-
tiven Inhalte ausgeraumt werden konnten. Das ,Nachdenken® C. Westermanns
iiber das Wort Spr 25, 11, der das Wort Meditation wohl bewuf}t vermeidet2,
kénnte im Gegensatz dazu sehr bald zu einem vollgiltigen Beherzigen und Innern
werden. Solche Differenzierungen wird man in Zukunft auch bei sogenannten
gelenkten Meditationen, Meditationen in Gemeinschaft, Meditationsgesprichen,
zu denen sich M. Kehl und F. J. Metzinger vor fiinf Jahren geiufiert haben, tref-
fen miissen’s. Es hat sicher seinen Grund, daf K. Tilmann in seinem Werkbuch
zwar von Anleitungs- und Fithrungstexten spricht, aber das Gesprich eher in die
» Vorbereitungsformen“#s einreiht als unter die Kategorie ,Meditationsgespriach“.
Der 2.Band seiner Fithrung zur Meditation lag mir bei Niederschrift dieses
Berichtes noch nicht vor, aber man méchte wiinschen, dafl die ekklesiale Dimen-
sion der christlichen Meditation dort stirker zum Ausdruck kommt, nicht zuletzt
auch durch ein Zuriicktreten des Wortes ,ich“, das immer wieder die Versuchung
zu jenen ,Willensimpulsen® einleitet, die er als zu minimal und richtungsver-
andernd fiir ,die Meditation im kirchlichen Raum® ansieht?s,

Eine dhnlich dringende Forderung an Differenzierung gilt fiir die Bildmedita-
tion. An den Anfang sei hier der Hinweis gestellt, dafl die Bildmeditation ebenso
wie die Wortmeditation in dem ihre Begriindung und Vollendung hat, der ,,zwar
der Logos, das Wort Gottes, als der Menschgewordene, aber zugleich die Ikone,
das Bild des unsichtbaren Gottes (1 Kol 1, 15; vgl. Jo 1, 14)“ ist47. Deutlicher
aber mufl betont werden, dafl fiir den Anfinger bei der Auswahl der Medita-

3 J. Sudbrack, Motive — Modelle fiir ein Leben als Christ (1970) 140-142.

40 Ebenda 142.

4 H. J. Schultz (hg), Herausforderung durch die Zeit 80-82; D. Sélle, Meditation iiber ein
Wort.

42 Ebenda 72-78: C. Westermann, Wie ein goldener Apfel.

43 H. Schlier — E. v. Severus — J. Sudbrack — A. Pereira (Hrsg.), Strukturen christlicher Exi-
stenz. Beitrige zur Erneuerung des geistlichen Lebens: M. Kehl, Zur Theologie des Me-
ditationsgespriches 205-218; J. Metzinger, Zur Praxis des Meditationsgespriches 215 bis
221. An beiden Beitrigen ist der Hinweis auf das ekklesiale Element bei Kehl und der auf
die Gefdhrdungen fiir ein gutes Gelingen bei Metzinger als wertvoll hervorzuheben.

4 Tilmann, Fihrung ... 141 f. 45 Ebenda 143 f.

6 Ebenda 21-23; zu den Willensimpulsen 21; ich selbst habe in meiner Besprechung des
Buches von G. Volk, Entspannung — Sammlung — Meditation (1963) vor einer zu starken
Betonung des Willens gewarnt. Vgl. Erbe und Auftrag 40 (1964) 408 f: Ein drztliches Wort
2u Ubung und Segen der Meditation.

47 Vgl. dazu G. Voss OSB, Marginalien zum Thema Meditation in: Theol.-prakt. Quartal-
schrift 119 (1971) 289-297. Obwohl dieser Beitrag zunichst nur ein Anliegen aufzugreifen



Im Spiegel der Zeit 57

tionsbilder die sog. ,Begegnungsbilder® den Vorrang vor allen anderen ver-
dienen, soll der Sinn, den A. Rosenberg in der Bildmeditation sieht, und der
Aufstieg zu ihrem Ziel*s erfiillt werden. Wenn die Meditation den Christen zur
»Lebensgemeinschaft mit dem inkarnierten Wort, dem in Bildern und Zeichen
und darum auch im Sakrament wirkenden Wort“ fithren soll5°, dann bedarf es
von seiten der Theologen noch einer griindlichen Reflexion iiber die ganze Breite
des Feldes zwischen den Sinnbildern, Symbolen und Bildern, die fiir die Medita-
tion geeignet sind5!. Nur so wird es moglich sein, Bildmeditationen zu iiben, die
von den Anfingen der christlichen Kunst bis zu den Werken F. Hundertwassers
reichen5? und der Forderung von J. Bours zu geniigen, dal ,das Heile® in der
Tiefe der Seele gewedkt und gestirkt werde, nicht ,das Chaotische und Verwor-
rene“58, Ich habe darum mancherlei Bedenken gegen ,Meditationsbilder® reichen
und vor allem vielschichtigen Inhalts’4. Verfehlt ist wohl die in einem Begleittext
zu modernen Meditationsbildern als Ziel geduflerte Absicht, einen ,Titel* fur
das Bild zu finden%s. Auch Collagen aus artverschiedenen Bildern — Fotos, Zeich-
nungen, Malerei — erméglichen kaum eine Meditation. Hier gilt: , Jedes Kunst-
werk, das etwas wert ist, ist aus der Meditation entstanden“ss.

Wer die ,Betrachtungsliteratur® der vergangenen Jahrhunderte iiberschaut,
weifl, dafl selbst jetzt, wo uns der Begriff der ,naturalen“ Meditation vertraut
ist, wo Arzte, Verhaltensforscher, Pddagogen und Seelsorger sich um die natu-
rale Meditation bemithen, angesichts der besonderen Umweltsituation immer
wieder die Notwendigkeit ,bald zu helfen“ ausgesprochen wird, kaum genug

scheint, das bereits A. Rosenberg in seinem Buch Die christliche Bildmeditation (1955) und
J.B. Lotz in den beiden Auflagen seines Buches Meditation. Der Weg nach Innen (1954)
und Meditation im Alltag (1959, 2. Auflage des ersten), behandelt hatten, scheint mir die-
ser kleine Aufsatz in seiner Dichte angesichts der Flut von ,Bildmeditationen®, von denen
die Kunst- und Buchhandlungen heute {iberschwemmt werden, besonders wichtig. Bild-
meditationen sind ja etwas anderes als Kunstbetrachtungen. Zur ,Konfrontation“ des
Menschen der Gegenwart mit Bildern der Vergangenheit ware wohl die gleiche Warnung
auszusprechen, die Tilmann, Fihrung 129 zum ,packenden Einstieg* duflert, F. Wulf hat
schon frith znm Thema Bildmeditation hilfreiche Literaturberichte veréffentlicht: Die Wie-
dereroberung des Bildes fiir die Frémmigkeit in: GuL 28 (1955) 220-222; Christliche Bild-
meditation in: GuL 29 (1956) 144-147. ,Erfahrungen zur Praxis® teilt J. Bours in: Schlier
u. a. Hrsg., Strukturen christlicher Existenz, 228-226 mit.

48 Rosenberg, Christliche Bildmeditation 18.

49 Ein kurzer Hinweis darauf bei E. v. Severus, Wort aus dem Munde Gottes. Bemerkun-
gen zur Theologie der Meditationen, in: Bibel und Leben 1 (1960) 51-55, 54 f.

8 Vgl. v. Severus bei Schlier u. a. Hrsg., Strukturen, Die Meditation der Christen 199 bis
203, 203.

81 S, Tilmann, Fihrung ... 186-193. Hier ist freilich zur Begriffsbestimmung noch eini-
ges zu erganzen. Vgl. Voss, Marginalien . . . 292 {, zur Literatur 292, Anm. 7 {.

52 Die im Verlag Th. Nettels, Miinster i. W. erscheinenden Bildmeditationen bieten ein
Spektrum von solcher Breite, ebenso die neuerdings im Verlag Ars Liturgica, Maria Laach,
herausgegebenen Bildmeditationen von D. Cremer und anderen.

5 Bours, Erfahrungen zur Praxis 224.

54 Solche hat A. Rosenberg unter den 36 Bildbeilagen scines oben zitierten Buches,

55 L. Ruegenberg, Ein Kreuzweg in Bildern (1970). Die Einfithrungstexte stammen nicht
vom Kiinstler, sondern vom Verlagslcktorat.

5 Tilmann, Fihrung ... 193.



Im Spiegel der Zeit 58

getan werden kann. In unserem Bericht ist es angebracht, die Erfahrungen und
Anregungen F. Melzers besonders hervorzuheben, der sich in vielen kleinen Bei-
tragen den Aufgaben der Stimmbildung und Sprecherziehung zugewandt hat,
die im Bereich der naturalen Meditation ein besonderes Gewicht haben. Sein
Sammelband ,Evangelische Verkiindigung und Deutsche Sprache. Ausgewahlte
Vortrige und Aufsitze“s? fafit nicht nur die Ergebnisse seiner grofieren Werke
zur ,, Theo-Philologie“ zusammen, sondern beriicksichtigt in der Anwendung auf
die Praxis ebenso die naturalen Voraussetzungen wie theologische und ethische
Konsequenzen. Die hier behandelten Fragen verdeutlichen, wie die naturale
Meditation nicht nur zu den Bereichen des anthropologischen Vorfelds und der
Spiritualitdt gehort, sondern den heute so lebhaft diskutierten Fragenbereich
der Sprache in der Liturgie beriihrts®. Welchen Mifiverstindnissen gerade das
Wort Meditation ausgesetzt sein kann, zeigt nicht nur der Sprachgebrauch der
Feuilletonistens?, sondern auch der Religionspidagogen, wenn fiir sie Medita-
tion zur ,Haltung® wird®. Die literarischen und sprachpsychologischen Beobach-
tongen L. Alonso-Schokels werden dem Wesen der Meditation als ,Teil der
Vergegenwirtigung des Wortes hier eher gerechts!. Mit diesen Hinweisen sind
wir freilich schon zu der Frage nach besonderen Themen gelangt.

Als erstes wird von der seelsorgerlichen Situation der Gegenwart verlangt, das
Thema Meditation stets neu zu den Aufgaben der Pastoraltheologie in Beziechung
zu bringen. Ein Informationsband von U. von Mangoldt®? und die von J. Sud-
brack in seinen beiden letzten grofien Arbeiten herangezogene Literaturs zeigen,
wie weit hier der Radius zu ziehen ist84, Dabei ist vor allem auch eine Konstella-
tion zu beachten, die fir den Dialog mit den asiatischen Hochreligionen hdchst
bedeutsam ist: Die liturgische Erneverung hat zur gleichen Zeit zu einer erneuer-
ten Liturgie gefiihrt, die teils archaistische, teils rationalistische Zige aufweist,
in der sich der Mensch des Westens den irrationalen Elementen des Hinduismus
und Buddhismus zuwendet. Dies ist die eigentliche Gefahr der Gegenwart und
ihr Krisencharakter, hier kénnte die Wiederentdeckung der Meditation helfen,
die Kluft zwischen unserer Erfahrungswelt und unserem gottesdienstlichen Leben

57 1970. Vgl. jetzt auch den Aufsatz Erst lesen und sprechen — dann singen, in: Der Chor-
leiter 22 (1972) 84-39.

% Vgl. meinen in Druck befindlichen Literaturbericht Die Sprache in der Liturgie, der
erstmals im ALw 14 (1972) erscheint.

5 S. Anm. 33.

% Vgl. W. Gdssmann, Wérter suchen Gott, Mit einem religionspidagogischen Nachwort
von G. Stachel, 85. Zum Buch des gleichen Verfassers Meditations-Texte (1965) vgl. meine
Kritik in: ALw 12 (1970) 452.

L. Alonso Schékel, Spracke Gottes und der Menschen. Literarische und sprachpsycholo-
gische Beobachtungen zur Heiligen Schriff. (Englisch und Deutsch 1968) 267.

¢ U. von Mangoldt, Wege der Meditation heute. Information und Diskussion. (1970).

8 S. Sudbrack, Motive — Modelle; Meditation: Thearie und Praxis. (1971).

¢ Etwas davon deutete ich in meiner in Anm. 12 zitierten Arbeit 332 f und in meinem Ar-
tikel Meditation im Handbuch der Pastoraltheologie V (1972) an. Wenig befriedigend
bleibt die Aufsatzreihe, mit dem sich Heft 10 der Schweizer Zeitschrift ,Reformatio® 21
(1972) dem Thema Meditation zuwendet. H.-D. Altendorf, Meditation: die christliche



Im Spiegel der Zeit 59

zu iiberbriicken®s. Eine zweite Gruppe von Arbeiten muf} sich nach wie vor um
die solide frommigkeitsgeschichtliche Begriindung der seelsorglichen Arbeit in
Theorie und Praxis bemihen. Abgesehen davon, dafl hier immer noch Liicken
aufgefiillt werden konnen®, gibt es hier Themen, die besonderes Interesse
beanspruchen: dazu gehoren alle, die in der Spiritualitit der Antike und des
Mittelalters die Meditation in ihrer Beziehung zu anderen Flementen des geist-
lichen Lebens in Bezichung setzen, dazu gehért das grofie Thema der Meditatio
mortis, auf das F. Melzer schon frith hinwies$” und dem sich neuerdings wieder
J. A. Fischer®® und G. Ruhbach®? zugewandt haben. Thre Arbeiten zeigen einmal
mehr, welche Bedeutung die Erforschung frémmigkeitsgeschichtlicher Entwick-
lungen fiir die Probleme des geistlichen Lebens in unserer Zeit, insbesondere
seine Erneuerung hat. Denn diese bedingt auch die Erneuerung der Kirche und die
Erneuerung des Ordenslebens — Aufgaben, denen die Zeitschrift ,Geist und
Leben® stets dienen wollte™, weil ihr Mitarbeiterkreis mit vielen Christen unserer
Tage davon iiberzeugt ist, dafl es hier um eine Uberlebensfrage der Kirche geht.
Unsere Besinnung will eine kleine Hilfe sein, die rechte Antwort zu finden.
Emmanuel v. Severus OSB

Tradition (586-542) iibersieht z. B. fast ganz den EinfluB} der biblischen Ubersetzungen auf
den Bedeutungswandel. E. Eggimann wendet sich im gleichen Heft dem besonders aktuel-
len Thema Meditation als Gegentechnik (528-535) zu, hilt sich aber bewuflt von theologi-
schen Aussagen zuriick, wie sie zum gleichen Thema noch vor kurzem A. Brunner geradezu
grofartig gemacht hat — A. Brunner, Meditieren in der Welt der Technik, in: GuL 45
(1972) 403-413. Auch die Beitrage von M. Kehl und M. Russ im gleichen Heft sind sehr
wertvoll, nicht zuletzt auch um die christliche Meditation und christliches Beten in seinem
eigentlichen Wert zu zeigen.

85 Das Postulat habe ich oft ausgesprochen — vgl. Meditation und Aktion (LM 20 {1957]
91-100); Kult und Meditation, in: GuL 31 (1958) 256-264; Erzichung zur Meditation, in:
A. Kirchgifiner, Unser Gottesdienst. Uberlegungen und Anregungen [1960] 118-123);
Bedeutung und Ubung des betrachtenden Gebetes in der Gegenwart (EA 36 [1960] 13-20);
Uber die Meditation als Element der Frommigkeit (LM 27 [1960] 66-71). Wie gut es er-
fiillt werden kann, zeigt F. Wulf in der seinen Meditationen Vater unser im Himmel. Me-
ditationen iiber das Gebet des Herrn (1969) beigefiigten Arbeit Vom Verlust und der Neu-
entdechung des Gebetes in unserer Zeit (96-108). Hier sind ferner noch zu nennen: J. B.
Lotz, Einiibung ins Meditieren am Neuen Testament (21967); E. Neuhiusler, Schen und
Glauben (1968); O. Hanssen — R. Deichgriber, Leben heifit sehen. Anleitung zur Medi-
tation (1968).

86 Als Beispiel nenne ich F. Poswick OSB, Les apophtegmes d’Hyperechios. L’ascése du
moine, méditation des écritures (Coll. Cist. 32 [1970] 231-244).

87 Vgl. F. Melzer, Das Wort in den Wirtern (1965) 3-6; 212 f; 245-247, ferner S. Feld-
hohn, Bliihende Wiiste. Aus dem Leben paldstinensischer und dgyptischer Monche (1957)
156, 270, Anm. 112 und jetzt F. Melzer, , Ars moriendi* fiir Christen ,ars vivendi“ (Deut-
sches Pfarrerblatt 22 [1972] 751 {. sowie ., Meditatio mortis in der Christusnachfolge®, in:
Pastoralblétter H. 5 (1972) 305-312.

68 MEAETH ©ANATOY. Eine Skizze der frithen griechischen Patristik, in: Wegzeidken.
Festschrift H. M. Biedermann (1971) 43-54.

8 G. Ruhbach, Plddoyer fiir eine ,ars moriendi* (Deutsches Pfarrerblatt 71 [1971] 745 ff.).
7 Charakteristisch dafiir sind der Inhalt der Festschrift fir F. Wulf, Strukturen christli-
cher Existenz (1968) und die meisten Beitrige der von ihm herausgegebenen Zeitschrift
»Geist und Leben®.





