Einiibung und Weisung 64

Die ,Mystik® der Viter geht sogar soweit, die drei Tage des Suchens bei der
Wallfahrt mit den drei Tagen zwischen Tod und Auferstehung Jesu in Verbin-
dung zu bringen. Damit tut sie etwas, was uns vermutlich befremdet, wenn uns
nicht irgendein glicklicher Umstand rechtzeitig mit mehrschichtiger Schriftaus-
legung vertraut gemacht hat. Gott sei Dank mehren sich die Anzeichen dafiir, dafl
sich die heutige Theologie aus den Engpéassen der Chronologie und des Histori-
zismus allmahlich befreit. Jedenfalls wachst das Gespiur dafir, dafl die beriihm-
ten drei Tage zwischen Karfreitag und Ostern kein blofles Kalenderdatum sind.
Von hier aus gelingt dann gewifl auch wieder der Zugang zu jener Weisheit, die
fahig ist, das gleiche Grundproblem des Suchens und Findens Jesu in den ver-
schiedensten Szenen séines Lebens ausgedriickt zu finden. Ja, die Erzahlung vom
wiedergefundenen Jesusknaben ist schliefilich ein zusammenfassendes Bild fiir das
grofle Geheimnis der Menschheitsgeschichte, die lange Zeit vergeblich ihren Hei-
land sucht, um ihn schliefllich doch bei Gott, im Hause des Vaters, und soweit sie
diesen Namen verdient, in der Kirche zu finden.

Daf} mit diesen Andeutungen der Wahrheitsgehalt der Wallfahrtserzdhlung
nicht einmal annihernd ausgeschdpft ist, diirfte jedem klargeworden sein, der
ihnen bis hierher gefolgt ist. Gerade deshalb aber diirfen wir nun abbrechen,
damit die personliche Meditation fortschreiten kann in das weite Land der viel-
fachen Schriftsinne. ,Es geniigt, Gelegenheiten gegeben zu haben, denn es ist nicht
wiinschbar, dafl der Horergeist durchaus miflig und tatenlos verharre® (Origenes).

Franz- Josef Steinmetz S]

Sinnerfahrung

Du wagst dein Ja — und erlebst einen Sinn.
Du wiederholst dein Ja — und alles bekommt Sinn.
Wenn alles Sinn hat, wie kannst du anders leben als ein Ja.
Dag Hammarskjold, aus: Zeichen am Weg

Ein Ja ist immer Wagnis, Exodus, Loslassen des Erreichten, Bestehenden, Siche-
ren. Vor allem dann, wenn es um ein Ja geht, in dem wir uns selber wagen, um
ein Ja, in dem sich unser Leben biindelt, in das alles einfliefit, was vorher war,
und von dem aus alles Kommende eine andere Richtung oder ein tieferes Gewicht
erhilt. Um mein Ja also, nicht um das Ja, das vor mir ein anderer gesprochen hat.

Und doch — gibt es nicht eine Solidaritit des Ja? Fliefit uns nicht Kraft und
Richtung aus dem Ja derer zu, die es vor uns gesprochen haben? Aus dem Ja
dessen, der selber das Ja Gottes zum Menschen ist? Begleitet nicht sein Ja als



Einiibung und Weisung 65

Fundament und Erméglichung jede Wegstrecke unseres Ja? Und greift nicht
auch unser Ja iber den Rahmen des eigenen Lebens hinaus?

Ja ist Abenteuer, auch wenn es nicht ins Leere hineingesprochen wird, sondern
im Vertrauen, aufgenommen zu werden. Ja heifit: das Eigene lassen und sich
unter eine andere Hand stellen, es heifit: sich mit einer Verheifung auf den Weg
machen. Ja ist Antwort des Lebens.

Ja ist aber nicht nur Wagnis, es ist auch ein Wort der Freiheit. Ein von auflen
abgendtigtes oder sich selbst abgezwungenes Ja ist noch kein Ja. Immer miissen
Freiheit und Vertrauen das Wagnis tragen — auch wenn es €in zégerndes, zittern-
des, kleines Ja ist. Es kann nur gesprochen werden zu einer Person, nicht zu einer
Sache. Denn immer mufl bei einem Auftrag der Auftragende, bei einer Sendung
der Sendende, bei einem Verzicht der hinter der Sache stehen, um dessentwillen
der Verzicht geleistet wird.

Uber einem so gewagten Ja steht eine Verheiflung:

— und du erlebst einen Sinn.

Es heifit nicht, du erkennst einen Sinn, sondern du erlebst, daf} dieses gewagte Ja
sinnvoll ist, auch wenn es sich nicht erkennen, nicht messen, nicht aufweisen 1afdt.
Diese Erfahrung, dafl etwas Sinn hat, verleiht ungeahnte Krafte des Wagens und
Durchhaltens, des Ertragens und Verzichtens.

»Du wiederholst dein Ja.“ Es geniigt also nicht, einmal ein Ja gesprochen zu
haben, einmal das Wagnis eingegangen zu sein, sich einmal auf den Weg gemacht
zu haben. Es gibt keine ein fiir allemal getroffene, unabinderliche Entscheidung.
Das Angebot der Umkehr, des Neubeginns, aber auch der Ruf dazu, bleiben
immer bestehen. Unser Ja ist ein wachsendes, werdendes Ja, ein Ja unterwegs,
und jede neue Wegstrecke, jeder durchlebte Abschnitt, jede wahre Begegnung
wird in das Anfangs-Ja eingebracht. Das so wiederholte Ja wird reicher und
weiter und tiefer, es wird immer mehr das umfangen, was um uns und was in uns
ist.

»~Du wiederholst dein Ja ~und alles bekommt Sinn.“

Ja und Sinnerfahrung stehen in einer Wechselbeziehung. Dem wiederholten,
wissender um die eigene Gefdhrdung und das eigene Unvermégen gewordenen
Ja kann sich auch dort noch Sinn auftun, wo vorher Sinn-losigkeit, Absurditit,
stand. Es tut sich vielleicht ein Sinn auf in der Ablehnung, im Scheitern, im
Miferfolg, im Verzicht; ein Sinn im Loslassen, im Platzmachen. Nicht als ob nur
darin Sinn verborgen lége, aber das wiederholte, reifer, leiser, einsamer gewor-
dene Ja sieht auch dort noch Sinn, wo es vorher keinen sah.

,Alles bekommt Sinn.“ Wiederum eine Verheiflung. Sie wird wohl nur am Ende
eines Lebens stehen kénnen, das sein Ja oft und oft gesprochen hat. In heller
Freude, in beschwingter Danksagung, in Eint6nigkeit und Miihsal, in Anfechtung
und Einsamkeit. Ein durchgerungenes Ja, wenn das Wagnis des Ausharrens oder
des Neubeginnens sinnlos schien. Ein Ja zum eigenen Leben. Ein Ja zu den eige-
nen Grenzen, ohne zu verzagen; ein Ja zu den eigenen Méglichkeiten, ohne zu
meinen, sic miifiten alle zum Tragen kommen. Ein Ja aber auch zum Leben des
anderen mit allem, was es an Raum im eigenen Leben beansprucht.



Literaturbericht 66

»Alles bekommt Sinn“ — es gab und gibt Menschen, die das sagen konnten.
»Wenn alles Sinn hat, wie kannst du anders leben als ein Ja.“ Als ein Ja leben,
in allem Sinn erkennen, das ist Identitdt, das ist sich-selbst-ganz-haben, sich-
selbst-ganz-sein, um in Freiheit sich selbst ganz geben zu kénnen.

Ein solches Ja hat nur ein Mensch voll und ganz und riickhaltlos gelebt — auch
in der Sinnlosigkeit des Todes: der Gott-Mensch Jesus Christus. ,Alle Verhei-
Rungen Gottes sind zum Ja geworden in ihm; darum erklingt auch durch ihn
unser Ja, Gott zum Preis” (2 Kor 1, 20). In IThm fielen das Ja Gottes zum Men-
schen und das Ja des Menschen zu Gott zusammen.

Marcella Welte OSB

LITERATURBERICHT

Dialog mit der 8stlichen Meditation

Wenn das Gesprach um die Meditation sich weder verhirten noch in Belang-
losigkeiten verlaufen soll, miissen Quellenschriften und Originalerfahrungen
unserer Tage miteinbezogen werden. Die Schrift eines tibetischen Abtes (Tschd-
gyam Trungpa: ,Aktive Meditation®, Olten 1972) bietet sich als vorziiglicher
Gesprachspartner an; sie verbindet sympathische Bescheidenheit mit offensicht-
licher Erfahrung, unaufdringliche Kiirze mit jener gedanklichen Klarheit, die es
auch dem Anders-Empfindenden moglich macht, die Welt der ostlichen Medita-
tion mitzuerleben. Wir versuchen, moglichst genau und mit vielfaltigen Zitaten
einen Eindruck von diesem aufschlufreichen Buch zu vermitteln.

I. Buddhistische Erfahrung

Der Verfasser wird als ,Hochster Abt der Surmangkléster” vorgestellt. Knapp
ein Jahr alt, wurde er 1940 in diese Wiirde eingesetzt. 1959 floh er vor den chine-
sischen Ubergriffen und lebt jetzt in England; sein Buch ,Ich komme aus Tibet®
erschien 1970 in deutscher Sprache.

Der Buddhismus des Abtes gehort wie das chinesische und japanische Zen zur
Richtung des ,Mahayana“, des ,Groflen Fahrzeugs“. Buddha ist — gegeniiber
dem urspringlicheren, siidlichen ,Hinayana“-Buddhismus — zum allgemeinen
Heilsprinzip geworden; die elitdre, auf unanschauliche, innere Vorgénge kon-
zentrierte kult- und hierarchie-lose Monchsreligion wird auf eine breite, allge-
meine Basis gestellt. In vorliegenden ,Reden iber verschiedene Aspekte der
grundlegenden Lehren des Buddhismus® werden vielleicht auch Einflisse des in-
tegralen Yoga von Aurobindo sichtbar.





