
Wider die Resignation 

Ostern als Tag neuer Hoffnung 

Erhard Kunz SJ, Frankfurt am Main 

Ostern ist der Tag der Umwandlung: Enttäuschte, verunsicherte und mut- 
lose Menschen empfangen neue Hoffnung, und aus ihr heraus verändern 
sie ihr eigenes Leben, ihre Umgebung und schließlich eine ganze Welt. 

Nichts dürfte der Kirche heute notwendiger sein als eine neue Erfahrung 
solch österlicher Veränderung. Nur eine neue Begegnung mit dem Aufer- 
standenen kann die weitverbreitete Resignation überwinden und die 
Fluchtbewegung aufhalten. 

Wie aber geschah die Begegnung mit dem Auferstandenen und wie 
kann sie heute erneuert werden? 

Wenn wir die Texte des Neuen Testamentes nach dem historischen Ab- 
lauf der Osterereignisse und nach den psychologischen Vorgängen bei den 
ersten Auferstehungszeugen befragen, erhalten wir keine genauen Aus- 
künfte. Die exegetische Forschung hat gezeigt, daß die Osterberichte an hi- 
storischer und psychologischer Beschreibung uninteressiert sind. Deutlich 
und unmißverständlich kommt in ihnen jedoch zum Ausdruck, was an und 
durch Ostern in den Jüngern entstanden und gewirkt worden ist. 

Ausgangspunkt der österlichen Umwandlung ist das Scheitern Jesu von 
Nazaret und der mit ihm verbundenen Erwartungen. Jesus, der die be- 
dingungslose Liebe Gottes verkündete und in seinem Verhalten zur Gel- 
tung brachte, hatte sich nicht durchgesetzt. Im Kampf gegen ein andersge- 
artetes Gottesverständnis, das die Liebe Gottes an menschliche Bedingun- 
gen und Voraussetzungen (Gesetzeserfüllung, soziale Gegebenheiten und 
Leistungen) knüpfte und das vor allem von den Repräsentanten der reli- 
giösen und politischen Institutionen vertreten wurde, war er unterlegen. 
Sein Tod am Kreuz schien seinen Gegnern endgültig recht zu geben: Das 
Anliegen Jesu konnte nicht wahr und der Realität entsprechend sein, weil 
er sonst nicht so von Gott und aller Welt verlassen hätte sterben dürfen. 
Die Jünger, die geglaubt hatten, daß in Jesus Gott selbst wirksam gewor- 
den und sein Reich nahe gekommen sei, sahen sich getäuscht. Gott mußte 
doch anders sein, als Jesus ihn vorgestellt hatte. 

Wenn die Jünger nicht in dieser Enttäuschung bleiben, sondern sich von 
neuem zu Jesus als dem Offenbarer Gottes bekennen, so beruht dies dar- 
auf, daß ihnen die Augen geöffnet werden und sie Jesus, den Gekreuzigten, 
in neuer Weise sehen und ihm folglich in neuer Weise begegnen können. 



Erhard Kunz 82 

Man kann nämlich den Kreuzestod Jesu noch anders verstehen, als es die 
Gegner Jesu und zunächst auch seine Jünger taten. Er muß nicht unbedingt 
als Beweis dafür angesehen werden, daß Jesus doch unrecht hatte, Gott als 
bedingungslose Liebe zu verkünden und sich entsprechend zu verhalten. 
Man kann den Tod am Kreuz auch als innere und tiefste Konsequenz eben 
dieser Liebe selbst verstehen, so daß das Anliegen Jesu durch das Kreuz 
nicht als Täuschung erwiesen, sondern in neuer Weise zur Geltung gebracht 
wird. Denn wer liebt und einem anderen gut ist, ohne Voraussetzungen und 
Vorbedingungen seiner Liebe und Güte zu fordern, der bleibt bei dem an- 
deren, gleichgültig in welcher Situation sich dieser befindet. Er wendet sich 
dem anderen zu, auch und gerade wenn dieser in Not ist. Wer im Sinne 
Jesu liebt, der scheut das Leid nicht; er hält sich nicht aus ihm heraus, son- 
dern nimmt an ihm teil; er ist mit-leidend. In einer Welt, in der es Not und 
Elend gibt, führt die Liebe also ins Leid hinein (vgl. Lk 10, 30-37). - Die 
im Sinne Jesu verstandene Liebe trennt sich auch dann nicht von dem an- 
deren, wenn dieser dem Bösen verfallen ist. Sie erträgt das Böse und sucht 
es durch die Güte zu überwinden. Indem sie die Ungerechtigkeit und Ge- 
walt aushält, ohne sich selbst erbittern zu lassen, unterbricht sie den Kreis- 
lauf des Bösen, der auf dem Prinzip der Vergeltung beruht (•Auge um 
Auge"!). Gegenüber der Liebe, die nicht zurückschlägt, wenn sie geschlagen 
wird, läuft sich das Böse gleichsam tot. Auf diese Weise siegt die Liebe über 
das Böse. In einer Welt, in der es das Böse gibt, führt die Liebe also zum 
Erleiden ungerechter Gewalt, im äußersten Fall zum Erleiden eines unge- 
rechten Todes (vgl. Mt 5, 38-48). 

Wenn Jesus in einer leidenden und bösen Welt Gott als bedingungslose 
und grenzenlose Liebe zur Geltung bringen will, dann wird er dem Leiden 
und dem Ertragen ungerechter Gewalt nicht entgehen können. Das 
Betroffensein von Not und Gewalt ist daher kein Einwand gegen das An- 
liegen Jesu, sondern ist im Gegenteil der Weg, wie in unserer Welt bedin- 
gungslose Liebe überhaupt wirksam werden kann. Das Gute, welches die 
Liebe anstrebt, kann in unserer Welt nur durch das Mit-leiden und durch 
das Aus-leiden des Bösen hindurch erreicht werden. Nur wenn das Wei- 
zenkorn in die Erde fällt und stirbt, kann es Frucht bringen (Jo 12, 24). In 
dieser Perspektive erscheint das Sterben Jesu am Kreuz nicht als fatales 
Ende, das alles Vorhergehende als Schein und Täuschung entlarvt, sondern 
als innere Erfüllung des Wirkens Jesu. In seinem Leiden und Sterben liebt 
Jesus bis zur Vollendung (Jo 13, 1). 

Deshalb wird durch seinen Tod aber auch die Liebe Gottes, die sich in 
Jesu befreiender Liebe angekündigt hatte, nicht in Frage gestellt. Wenn 
nämlich in Jesu Liebe während seines Lebens Gott als Liebe glaubhaft 
wurde und wenn sich nun Jesu Liebe in seinem Sterben vollendet, dann 



Wider die Resignation 83 

vollendet sich eben darin auch das glaubwürdige Zeugnis der Nähe und 
Liebe Gottes. Der Tod Jesu ist dann kein Beweis dafür, daß Gott nicht in 
Jesus wirksam war, sondern in diesem Tod kommt die Wirksamkeit und 
Gegenwart der Liebe Gottes zur Vollendung. Daher muß man sagen: Je- 
sus ist in Gottes Liebe hinein gestorben; Gott hat Jesus im Tode nicht fallen 
lassen, sondern Gottes Liebe ist auch im Sterben an ihm wirksam gewor- 
den; Jesus ist im Tod nicht untergegangen, sondern er lebt in und kraft 
der Liebe Gottes. In biblischer Sprache heißt das: •Ihn (d. h. Jesus, den 
Gekreuzigten) hat Gott auf erweckt, indem er die Wehen des Todes löste; 
denn es war unmöglich, daß er festgehalten wurde von ihm" (Apg 2, 24). 

Das hier angedeutete Verständnis des Lebens und Sterbens und der 
Auferstehung Jesu wurde den Jüngern in der Ostererfahrung geschenkt. 
Hier wurde der geradezu innerlich notwendige Zusammenhang zwischen 
dem Leben des Messias und seinem Leiden und seiner Auferstehung er- 
kannt: •Mußte nicht der Messias all das erleiden und so in seine Herrlich- 
keit eintreten?" (Lk 24, 26). In lebendiger geistlicher Erfahrung erfassen 
die Jünger konkret die Kohärenz und Überzeugungskraft des neuen Ver- 
ständnisses Jesu, und sie übernehmen es glaubend; im Glauben öffnen sie 
sich dem Gott, der in Jesus wirksam geworden ist und in dessen Liebe Jesus 
nun lebt; in der glaubenden Begegnung mit Gott begegnen sie daher Jesus 
auf eine neue Weise: Jesus ist nicht einfach vergangen, sondern er, der Ge- 
kreuzigte, ist in Gott auch jetzt noch gegenwärtig; weil Gott ihn nicht fallen 
gelassen hat, ist er auch jetzt noch derjenige, in dem Gott offenbar ist. 

Das im Glauben übernommene neue Verständnis Jesu verändert das 
Leben der Jünger. Ihre Enttäuschung über das Scheitern Jesu ist überwun- 
den. Das Kreuz, das alles in Frage stellte, wird nun zu dem Geschehen, von 
dem aus das Anliegen Jesu in aller Deutlichkeit und Radikalität zum Aus- 
druck kommt: es offenbart die Gestalt, welche bedingungslose, göttliche 
Liebe letztlich annimmt, wenn sie in einer leidenden, bösen Welt wirksam 
werden will. Es gibt daher die Richtung an, in der allein in unserer Welt 
das Reich der Liebe, das Reich Gottes verwirklicht werden kann: Nur wenn 
man in der Nachfolge Jesu den Weg der Liebe bis zur Vollendung, das 
heißt bis ins Leiden und das eigene Sterben hinein, geht, gibt man dem 
Wirken Gottes in der Welt Raum. Mit der Überwindung der eigenen Re- 
signation ist daher zugleich der Impuls zur Nachfolge Jesu verbunden, zur 
Verwirklichung der Liebe hier und jetzt. Aus diesem Impuls heraus beginnt 
an Ostern der Aufbau einer Gemeinschaft, die aus Gottes grenzenloser 
Liebe lebt und die sich um die Realisierung dieser Liebe in der Welt müht. 
Diese Gemeinschaft steht nicht sofort vollendet da; ihre Universalität etwa 
kommt nur langsam so zum Durchbruch, wie es dem Wesen grenzenloser 
Liebe einigermaßen entspricht. Aber trotz vielfacher Widerstände und 



Erhard Kunz 84 

mancher Verfälschungen breitet sich der Impuls, der am Anfang nur we- 
nige ergriffen hatte, aus und beeinflußt bis heute eine ganze Welt. 

Wenn die heutige Resignation und Unsicherheit in der Kirche christlich 
überwunden werden soll, kann dies nur dadurch geschehen, daß die öster- 
liche Erfahrung der Jünger erneut lebendig wird. Sicher besteht zwischen 
uns und den ersten Zeugen der Auferstehung ein wesentlicher Unterschied. 
Wir stehen nicht in der Situation des Anfangs; uns wird das neue Ver- 
ständnis von Jesus, dem Gekreuzigten, als dem Offenbarer der Liebe Got- 
tes, nicht erstmals eröffnet. Es wird uns vielmehr von außen durch die Ver- 
kündigung der Kirche mitgeteilt. Aber die innere Aneignung und die dar- 
aus folgende Umwandlung müssen in uns genauso geschehen wie bei den 
ersten Zeugen. 

Auch bei uns wird daher die Enttäuschung über das Ausbleiben des Rei- 
ches Gottes (vgl. Lk 24,21) vor allem durch ein neues Verständnis der in 
Jesus erschienenen voraussetzungslosen und bedingungslosen Liebe Gottes 
überwunden werden müssen. Gott wirkt in unserer Welt anders, als wir 
es von uns aus wünschen. Er beseitigt das Unheil und die Ungerechtigkeit 
- auch in der Kirche! - nicht mit einem Mal und durch einen gewaltigen 
Eingriff (wie es die Apokalyptik erwartet), sondern er geht gegen das Übel 
und das Böse vor, indem er Menschen aufruft, in der Nachfolge Jesu den 
Weg mühsamer Liebe zu gehen. Auf diesem Weg soll in erster Linie nicht 
ein Programm universaler Weltverbesserung entworfen werden (ein sol- 
ches Programm müßte notwendig abstrakt bleiben und würde uns überfor- 
dern), sondern es soll das konkrete Leid und Unrecht, dem man hier und 
jetzt begegnet, angegangen werden, indem man sich gleichsam an die Stelle 
des Leidenden und ungerecht Behandelten stellt und von ihm her denkt und 
handelt (vgl. Mt 7, 12: die goldene Regel!). Das heute Mögliche wird ins 
Auge gefaßt. Die Sorge um alles andere kann man im Vertrauen auf Got- 
tes größere Liebe fallen lassen (Mt 6, 25-34). Die Liebe im Sinne Jesu ist 
also konkret: sie konzentriert sich auf die konkrete Situation und wird in 
ihr tätig. Und sie läßt sich ohne falsche und illusionäre Erfolgserwartungen 
von der konkreten Geschichte führen, vielleicht bis ins Leiden und in ein 
gewaltsames Ende hinein. 

Wer - als Einzelner oder in einer Gruppe (die Ostererfahrung wird im 
Neuen Testament sowohl Einzelnen wie auch Gruppen zuteil; aber sie 
führt auf jeden Fall zur Gemeinschaft!) - wer also sich von dieser Gestalt 
der Liebe ansprechen läßt und sie im jeweiligen Heute zu verwirklichen 
sucht, der wird aus lähmender Resignation befreit; denn er wird sich nicht 
mit seinen bisher unerfüllten Erwartungen beschäftigen und von ihnen nie- 
derdrücken, sondern sich in seiner Situation und nach seinen Möglichkei- 
ten zur Liebe aufrufen lassen. Um zur befreienden, erfüllenden Tat zu 



Von der Angst, vom Verrat und vom Kreuz 85 

kommen, braucht er also nicht zu warten, bis irgendwelche Zustände in 
Welt oder Kirche geändert sein werden; er kann jetzt, wenn auch vielleicht 
in sehr bescheidenem Rahmen, anfangen, die Welt durch die Güte zu ver- 
ändern. Wenn er dabei schließlich erfolglos zu bleiben scheint, wird ihn die 
Erinnerung an Jesus von Nazaret trösten, bei dem die Liebe nur durch Lei- 
den und Sterben hindurch ihr Ziel erreichte. 

Von der Angst, vom Verrat und vom Kreuz 
Corona Bamberg OSB, Herstelle 

•In der Welt habt ihr Angst", sagt der Herr zu seinen Jüngern am letzten 
Abend seines Lebens (Jo 16, 33). Dann geht er hinaus in die Nacht, wo auf 
ihn der Verrat und der Tod warten, die ihn selbst in die äußerste Angst 
stürzen. Seitdem wissen wir, daß es eine Angst gibt, die mit Verrat zu tun 
hat, und daß diese Angst im Tod Jesu am Kreuz nicht nur ihre letzte Zu- 
spitzung erfährt, sondern zugleich darin und nur darin ihre Lösung findet. 

I. Was ist Angst? 

Jeder weiß, was Angst ist, und weiß es doch nicht. Sie ist nicht einfach 
Furcht vor einer bestimmten Gefahr, einer erkannten Bedrohung, gegen die 
man angehen kann; sie ist ungreifbar, wie Nebel, die aus den Sümpfen stei- 
gen und den Sinn verwirren (E. Jünger, Marmorklippen). Sie kann plötz- 
lich überfallen, mitten unter den Leuten, oft ganz ohne Grund; sie kann 
schwelen unter scheinbarer Lebenslust und im Unbewußten krank machen. 
Sie äußert sich als Schrecken oder als quälende Sorge, als Beklommenheit 
oder Unruhe, als Grauen und Entsetzen. Und so ungreifbar sie ist, ihre 
Auswirkungen lassen sich körperlich lokalisieren: im Herzklopfen, im 
Angstschweiß, im erstarrenden Blut, in der heiseren Stimme, in den weit 
aufgerissenen Augen, im Zittern oder Gelähmtsein, im Versagen der Spra- 
che, der Beine, des Atems, aller Organe. 

Das Wort Angst, lateinisch •angustia(e)", •Enge, Beengung, Bedräng- 
nis" sagt genau, was da widerfährt. Ein Mensch, ein Leben wird in die 




