Wider die Resignation

Ostern als Tag neuer Hoffnung

Erhard Kunz SJ, Frankfurt am Main

Ostern ist der Tag der Umwandlung: Enttiuschte, verunsicherte und mut-
lose Menschen empfangen neue Hoffnung, und aus ihr heraus verdndern
sie ihr eigenes Leben, ihre Umgebung und schlieflich eine ganze Welt.

Nichts diirfte der Kirche heute notwendiger sein als eine neue Erfahrung
solch osterlicher Veranderung. Nur eine neue Begegnung mit dem Aufer-
standenen kann die weitverbreitete Resignation iliberwinden und die
Fluchtbewegung aufhalten.

Wie aber geschah die Begegnung mit dem Auferstandenen und wie
kann sie heute erneuert werden?

Wenn wir die Texte des Neuen Testamentes nach dem historischen Ab-
lauf der Osterereignisse und nach den psychologischen Vorgéingen bei den
ersten Auferstehungszeugen befragen, erhalten wir keine genauen Aus-
kiinfte. Die exegetische Forschung hat gezeigt, dafl die Osterberichte an hi-
storischer und psychologischer Beschreibung uninteressiert sind. Deutlich
und unmifiverstindlich kommt in ihnen jedoch zum Ausdruck, was an und
durch Ostern in den Jiingern entstanden und gewirkt worden ist.

Ausgangspunkt der osterlichen Umwandlung ist das Scheitern Jesu von
Nazaret und der mit ihm verbundenen Erwartungen. Jesus, der die be-
dingungslose Liebe Gottes verkiindete und in seinem Verhalten zur Gel-
tung brachte, hatte sich nicht durchgesetzt. Im Kampf gegen ein andersge-
artetes Gottesverstandnis, das die Liebe Gottes an menschliche Bedingun-
gen und Voraussetzungen (Gesetzeserfiillung, soziale Gegebenheiten und
Leistungen) kniipfte und das vor allem von den Représentanten der reli-
giosen und politischen Institutionen vertreten wurde, war er unterlegen.
Sein Tod am Kreuz schien seinen Gegnern endgiiltig recht zu geben: Das
Anliegen Jesu konnte nicht wahr und der Realitdt entsprechend sein, weil
er sonst nicht so von Gott und aller Welt verlassen hitte sterben dirfen.
Die Jiinger, die geglaubt hatten, daf} in Jesus Gott selbst wirksam gewor-
den und sein Reich nahe gekommen sei, sahen sich getiduscht. Gott mufite
doch anders sein, als Jesus ihn vorgestellt hatte.

Wenn die Jiinger nicht in dieser Enttduschung bleiben, sondern sich von
neuem zu Jesus als dem Offenbarer Gottes bekennen, so beruht dies dar-
auf, dafl ihnen die Augen gedffnet werden und sie Jesus, den Gekreuzigten,
in neuer Weise sehen und ihm folglich in neuer Weise begegnen konnen.



Erkard Kunz 82

Man kann ndmlich den Kreuzestod Jesu noch anders verstehen, als es die
Gegner Jesu und zunichst auch seine Jiinger taten. Er muf} nicht unbedingt
als Beweis dafiir angesehen werden, daf8 Jesus doch unrecht hatte, Gott als
bedingungslose Liebe zu verkiinden und sich entsprechend zu verhalten.
Man kann den Tod am Kreuz auch als innere und tiefste Konsequenz eben
dieser Liebe selbst verstehen, so dafl das Anliegen Jesu durch das Kreuz
nicht als Tauschung erwiesen, sondern in neuer Weise zur Geltung gebracht
wird. Denn wer liebt und einem anderen gut ist, ohne Voraussetzungen und
Vorbedingungen seiner Liebe und Giite zu fordern, der bleibt bei dem an-
deren, gleichgiiltig in welcher Situation sich dieser befindet. Er wendet sich
dem anderen zu, auch und gerade wenn dieser in Not ist. Wer im Sinne
Jesu liebt, der scheut das Leid nicht; er hilt sich nicht aus ihm heraus, son-
dern nimmt an ihm teil; er ist mit-leidend. In einer Welt, in der es Not und
Elend gibt, fiihrt die Liebe also ins Leid hinein (vgl. Lk 10, 30-87). — Die
im Sinne Jesu verstandene Liebe trennt sich auch dann nicht von dem an-
deren, wenn dieser dem Bosen verfallen ist. Sie ertrigt das Bése und sucht
es durch die Giite zu iiberwinden. Indem sie die Ungerechtigkeit und Ge-
walt aushalt, ohne sich selbst erbittern zu lassen, unterbricht sie den Kreis-
lauf des Bésen, der auf dem Prinzip der Vergeltung beruht (,Auge um
Auge®!). Gegeniiber der Liebe, die nicht zurlickschligt, wenn sie geschlagen
wird, lauft sich das Bose gleichsam tot. Auf diese Weise siegt die Liebe iiber
das Bése. In einer Welt, in der es das Bose gibt, fithrt die Liebe also zum
Erleiden ungerechter Gewalt, im duflersten Fall zum Erleiden eines unge-
rechten Todes (vgl. Mt 5, 38—48).

Wenn Jesus in einer leidenden und bosen Welt Gott als bedingungslose
und grenzenlose Liebe zur Geltung bringen will, dann wird er dem Leiden
und dem Ertragen ungerechter Gewalt nicht entgehen kénnen. Das
Betroffensein von Not und Gewalt ist daher kein Einwand gegen das An-
liegen Jesu, sondern ist im Gegenteil der Weg, wie in unserer Welt bedin-
gungslose Liebe iiberhaupt wirksam werden kann. Das Gute, welches die
Liebe anstrebt, kann in unserer Welt nur durch das Mit-leiden und durch
das Aus-leiden des Bosen hindurch erreicht werden. Nur wenn das Wei-
zenkorn in die Erde fallt und stirbt, kann es Frucht bringen (Jo 12, 24). In
dieser Perspektive erscheint das Sterben Jesu am Kreuz nicht als fatales
Ende, das alles Vorhergehende als Schein und Tauschung entlarvt, sondern
als innere Erfillung des Wirkens Jesu. In seinem Leiden und Sterben liebt
Jesus bis zur Vollendung (Jo 13, 1).

Deshalb wird durch seinen Tod aber auch die Liebe Gottes, die sich in
Jesu befreiender Liebe angekiindigt hatte, nicht in Frage gestellt. Wenn
namlich in Jesu Liebe wihrend seines Lebens Gott als Liebe glaubhaft
wurde und wenn sich nun Jesu Liebe in seinem Sterben vollendet, dann



Wider die Resignation 83

vollendet sich eben darin auch das glaubwiirdige Zeugnis der Nihe und
Liebe Gottes. Der Tod Jesu ist dann kein Beweis dafiir, dafl Gott nicht in
Jesus wirksam war, sondern in diesem Tod kommt die Wirksamkeit und
Gegenwart der Liebe Gottes zur Vollendung. Daher mufi man sagen: Je-
sus ist in Gottes Liebe hinein gestorben; Gott hat Jesus im Tode nicht fallen
lassen, sondern Gottes Liebe ist auch im Sterben an ihm wirksam gewor-
den; Jesus ist im Tod nicht untergegangen, sondern er lebt in und kraft
der Liebe Gottes. In biblischer Sprache heifit das: ,Ihn (d. h. Jesus, den
Gekreuzigten) hat Gott auferwedkt, indem er die Wehen des Todes 16ste;
denn es war unmdoglich, daf} er festgehalten wurde von ihm“ (Apg 2, 24).

Das hier angedeutete Verstindnis des Lebens und Sterbens und der
Auferstehung Jesu wurde den Jingern in der Ostererfahrung geschenkt.
Hier wurde der geradezu innerlich notwendige Zusammenhang zwischen
dem Leben des Messias und seinem Leiden und seiner Auferstehung er-
kannt: ,Mufite nicht der Messias all das erleiden und so in seine Herrlich-
keit eintreten?“ (Lk 24, 26). In lebendiger geistlicher Erfahrung erfassen
die Jiinger konkret die Kohirenz und Uberzeugungskraft des neuen Ver-
stindnisses Jesu, und sie iibernehmen es glaubend; im Glauben 6ffnen sie
sich dem Gott, der in Jesus wirksam geworden ist und in dessen Liebe Jesus
nun lebt; in der glaubenden Begegnung mit Gott begegnen sie daher Jesus
auf eine neue Weise: Jesus ist nicht einfach vergangen, sondern er, der Ge-
kreuzigte, ist in Gott auch jetzt noch gegenwirtig; weil Gott ihn nicht fallen
gelassen hat, ist er auch jetzt noch derjenige, in dem Gott offenbar ist.

Das im Glauben iilbernommene neue Verstindnis Jesu verdndert das
Leben der Jiinger. Ihre Enttauschung iiber das Scheitern Jesu ist iiberwun-
den. Das Kreuz, das alles in Frage stellte, wird nun zu dem Geschehen, von
dem aus das Anliegen Jesu in aller Deutlichkeit und Radikalitdt zum Aus-
druck kommt: es offenbart die Gestalt, welche bedingungslose, gottliche
Liebe letztlich annimmt, wenn sie in einer leidenden, bésen Welt wirksam
werden will. Es gibt daher die Richtung an, in der allein in unserer Welt
das Reich der Liebe, das Reich Gottes verwirklicht werden kann: Nur wenn
man in der Nachfolge Jesu den Weg der Liebe bis zur Vollendung, das
heifit bis ins Leiden und das eigene Sterben hinein, geht, gibt man dem
Wirken Gottes in der Welt Raum. Mit der Uberwindung der eigenen Re-
signation ist daher zugleich der Impuls zur Nachfolge Jesu verbunden, zur
Verwirklichung der Liebe hier und jetzt. Aus diesem Impuls heraus beginnt
an Ostern der Aufbau einer Gemeinschaft, die aus Gottes grenzenloser
Liebe lebt und die sich um die Realisierung dieser Liebe in der Welt miiht.
Diese Gemeinschaft steht nicht sofort vollendet da; ihre Universalitit etwa
kommt nur langsam so zum Durchbruch, wie es dem Wesen grenzenloser
Liebe einigermaflen entspricht. Aber trotz vielfacher Widerstidnde und



Erhard Kunz 84

mancher Verfalschungen breitet sich der Impuls, der am Anfang nur we-
nige ergriffen hatte, aus und beeinflufit bis heute eine ganze Welt.

Wenn die heutige Resignation und Unsicherheit in der Kirche christlich
tiberwunden werden soll, kann dies nur dadurch geschehen, daf} die oster-
liche Erfahrung der Jiinger erneut lebendig wird. Sicher besteht zwischen
uns und den ersten Zeugen der Auferstehung ein wesentlicher Unterschied.
Wir stehen nicht in der Situation des Anfangs; uns wird das neue Ver-
stindnis von Jesus, dem Gekreuzigten, als dem Offenbarer der Liebe Got-
tes, nicht erstmals eréffnet. Es wird uns vielmehr von auflen durch die Ver-
kiindigung der Kirche mitgeteilt. Aber die innere Aneignung und die dar-
aus folgende Umwandlung miissen in uns genauso geschehen wie bei den
ersten Zeugen.

Auch bei uns wird daher die Enttéiuschung iiber das Ausbleiben des Rei-
ches Gottes (vgl. Lk 24, 21) vor allem durch ein neues Verstindnis der in
Jesus erschienenen voraussetzungslosen und bedingungslosen Liebe Gottes
iberwunden werden miissen. Gott wirkt in unserer Welt anders, als wir
es von uns aus wiinschen. Er beseitigt das Unheil und die Ungerechtigkeit
— auch in der Kirche! — nicht mit einem Mal und durch einen gewaltigen
Eingriff (wie es die Apokalyptik erwartet), sondern er geht gegen das Ubel
und das Bése vor, indem er Menschen aufruft, in der Nachfolge Jesu den
Weg mithsamer Liebe zu gehen. Auf diesem Weg soll in erster Linie nicht
ein Programm universaler Weltverbesserung entworfen werden (ein sol-
ches Programm miifite notwendig abstrakt bleiben und wiirde uns iiberfor-
dern), sondern es soll das konkrete Leid und Unredit, dem man hier und
jetzt begegnet, angegangen werden, indem man sich gleichsam an die Stelle
des Leidenden und ungerecht Behandelten stellt und von ihm her denkt und
handelt (vgl. Mt 7, 12: die goldene Regel!). Das keute Mogliche wird ins
Auge gefafit. Die Sorge um alles andere kann man im Vertrauen auf Got-
tes gréfBere Liebe fallen lassen (Mt 6, 25-34). Die Liebe im Sinne Jesu ist
also konkret: sie konzentriert sich auf die konkrete Situation und wird in
ihr titig. Und sie laBt sich ohne falsche und illusionire Erfolgserwartungen
von der konkreten Geschichte fithren, vielleicht bis ins Leiden und in ein
gewaltsames Ende hinein.

Wer — als Einzelner oder in einer Gruppe (die Ostererfahrung wird im
Neuen Testament sowohl Einzelnen wie auch Gruppen zuteil; aber sie
fiibrt auf jeden Fall zur Gemeinschaft!) — wer also sich von dieser Gestalt
der Liebe ansprechen 1dfit und sie im jeweiligen Heute zu verwirklichen
sucht, der wird aus ldhmender Resignation befreit; denn er wird sich nicht
mit seinen bisher unerfiillten Erwartungen beschiftigen und von ihnen nie-
derdriicken, sondern sich in seiner Situation und nach seinen Méglichkei-
ten zur Liebe aufrufen lassen. Um zur befreienden, erfiillenden Tat zu



Von der Angst, vom Verrat und vom Kreuz 85

kommen, braucht er also nicht zu warten, bis irgendwelche Zustinde in
Welt oder Kirche gedndert sein werden; er kann jetzt, wenn auch vielleicht
in sehr bescheidenem Rahmen, anfangen, die Welt durch die Giite zu ver-
dndern. Wenn er dabei schlieflich erfolglos zu bleiben scheint, wird ihn die
Erinnerung an Jesus von Nazaret trosten, bei dem die Liebe nur durch Lei-
den und Sterben hindurch ihr Ziel erreichte.

Von der Angst, vom Verrat und vom Kreuz
Corona Bamberg OSB, Herstelle

»In der Welt habt ihr Angst“, sagt der Herr zu seinen Jiingern am letzten
Abend seines Lebens (Jo 16, 33). Dann geht er hinaus in die Nacht, wo auf
ihn der Verrat und der Tod warten, die ihn selbst in die auflerste Angst
stlirzen. Seitdem wissen wir, dafl es eine Angst gibt, die mit Verrat zu tun
hat, und dafl diese Angst im Tod Jesu am Kreuz nicht nur ihre letzte Zu-
spitzung erfahrt, sondern zugleich darin und nur darin ihre Losung findet.

I. Was ist Angst?

Jeder weifl, was Angst ist, und weifl es doch nicht. Sie ist nicht einfach
Furcht vor einer bestimmten Gefahr, einer erkannten Bedrohung, gegen die
man angehen kann; sie ist ungreifbar, wie Nebel, die aus den Siimpfen stei-
gen und den Sinn verwirren (E. Jinger, Marmorklippen). Sie kann plotz-
lich iiberfallen, mitten unter den Leunten, oft ganz ohne Grund; sie kann
schwelen unter scheinbarer Lebenslust und im Unbewufiten krank machen.
Sie duflert sich als Schrecken oder als quilende Sorge, als Beklommenheit
oder Unruhe, als Grauen und Entsetzen. Und so ungreifbar sie ist, ihre
Auswirkungen lassen sich korperlich lokalisieren: im Herzklopfen, im
Angstschweif}, im erstarrenden Blut, in der heiseren Stimme, in den weit
aufgerissenen Augen, im Zittern oder Gelihmtsein, im Versagen der Spra-
che, der Beine, des Atems, aller Organe.

Das Wort Angst, lateinisch ,angustia(e)“, ,Enge, Beengung, Bedréng-
nis® sagt genau, was da widerfdhrt. Ein Mensch, ein Leben wird in die





