,,Sie sahen die Wunder, die er tat* (Apg 8,6)

Ereignis und Bedeutung religioser Krafttaten in unserer Zeit

Franz-Josef Steinmetz SJ, Miinchen

I. Aktualitét der Frage

a) Nehmen wir an, ein heute lebender Mensch kénnte die wunderbaren Er-
eignisse, von denen die Bibel erzahlt!, ohne weiteres akzeptieren. Er konnte
glauben, dafl damals Menschen trockenen Fufles durch das Meer schritten,
dafd buchstiblich Brot vom Himmel fiel; er tite sich nicht schwer anzuneh-
men, dafl irgendwann plétzlich grofle Mengen Wasser in Wein verwandelt
worden seien, daf} eine geringe Zahl von Brotlaiben tausende von Men-
schen gesittigt habe, daf unheilbar Kranke in einem Nu gesund wurden,
daf} sogar Tote (aus dem Grabe) ins Leben zuriickkehrten; er sei schlieflich
davon iiberzeugt, dafl Jesus durch ein Machtwort einen fiirchterlichen
Sturm zum sofortigen Aufhéren gezwungen habe und als Mensch greifbar
iiber die Wellen des Sees von Genesareth ging usw. Was hitte er damit ge-
wonnen? Wire ihm damit geholfen? — Solange er trotz seiner Leidenschaft
fiir die Vergangenheit ein Mensch zu bleiben gedenkt, der im Heute leben
will, wird er bald vor der Frage stehen: Warum damals und nicht bei uns?
In unserer Welt des Elends und des Hungers, der Krankheit und des Todes,
gibt es da eigentlich keine wunderbaren Zeichen oder faszinierenden Ta-
ten, die uns helfen konnten, wider alle Hoffnung zu hoffen? Miifite man
nicht eigentlich zweifeln: Was sollen die wenigen Wunder fiir so viele, fir
die ganze iibrige Welt, die immer noch dem Verderben preisgegeben ist?
Es widerspricht doch jedem Augenschein, zu behaupten, dafl die Welt durch
das Kommen Christi quantitativ weniger Leid und Tod mit sich herum-
trage. Welchen Sinn haben aber dann die Wunder von damals? Gewif,
man kann sagen — und diese Erkldrung ist oft zu héren — diese herrlichen
Ereignisse hitten die Bedeutung ,eines ersten Aufblitzens des Kommen-
den®, sie wollten ,hinweisen, ankiindigen, aufmerksam machen, zum ver-
trauensvollen Warten rufen“, sie konnten neue Initiativen anregen, Re-
signationen iiberwinden. Schén und gut, aber ist das alles? Eine wirklich
ausreichende Antwort mufl doch wohl etwas komplexer ausfallen.

1 Vgl. R. Pesch, Jesu ureigne Taten? Ein Beitrag zur Wunderfrage (Quaestiones Disputa-
tae 52), Freiburg-Basel-Wien 1970; F. H. Fuller, Die Wunder Jesu in Exegese und Ver-
kiindigung, Diisseldorf 1967 F. Mussner, Ipsissima facta Jesu?, in: ThR 68 (1972) 177-184.
2 K. Fror, Wege zur Schriflauslegung, Disseldorf 1963, 326-339.



Franz-Josef Steinmetz 100

b) Das Neue Testament bleibt jedenfalls nicht bei der Vergangenheit ste-
hen, es ruft auch nicht blof zum vertrauensvollen Warten auf. Im soge-
nannten Aussendungsbefehl Jesu heifit es: ,Geht und verkiindet: Das
Himmelreich ist nahe. Heilt Kranke, weckt Tote auf, macht Aussitzige rein,
treibt Ddmonen aus® (Mt 10, 7 f). Offensichtlich haben die Jiinger Jesu
also nicht nur die Vollmacht und die Aufgabe des Predigens, sondern
ebenso das Charisma des Heilens. Sie sollen nicht blof} Verkiinder und Rat-
geber sein, sondern zugleich Heilende und Helfende. Im heutigen Markus-
schluf wird sogar versichert: ,Und diese Zeichen werden geschehen, wo
Menschen glauben: In meinem Namen werden sie Ddmonen austreiben; sie
werden in anderen Sprachen reden; wenn sie Schlangen anfassen oder tod-
liches Gift trinken, wird es ihnen nicht schaden; sie werden Kranken die
Hénde auflegen und sie gesund machen® (16, 17 f; vgl. Lk 10, 19). Man
sollte dieser Verheiflung nicht gleich vorwerfen (wie das leider zuweilen
geschieht), sie gleite ins ,Mirakuldse“ ab3. Vielmehr sollte man zu kliren
versuchen, was hier eigentlich unter Gift bzw. unter Schlangen verstanden
werde, zumal es sich um eine Anspielung auf Ps 91, 13 handelt: ,Du gehst
iiber Schlangen und Nattern, trittst Léwen nieder und Drachen®; dort hat
die Zuversicht gewifl auch einen tieferen, geistigen Sinn. Immerhin, sollen
die Zeichen als Zeichen erkennbar sein, dann miissen die Geschehnisse in
der Tat auffallen. Die Apostelgeschichte berichtet dementsprechend aus-
fihrlich von den Wundertaten, die im Zusammenhang mit der Christus-
botschaft offenkundig wurden (2, 1 ff; 8, L ff; 8,6 ff; 9, 32 ff; 14, 8 ff; 16,
16 ff; 19, 13 ff; 28, 3 ff).

In den Abschiedsreden des spiteren Johannes-Evangeliums findet sich
eine Verheiflung Jesu, die in diesem Zusammenhang besonders bedacht
werden sollte. ,Amen, Amen, ich sage euch, wer an mich glaubt, wird die
Werke, die ich tue, auch selbst tun, und er wird groflere als diese tun, weil
ich zum Vater gehe. Alles, um was ihr in meinem Namen bittet, werde ich
tun, damit der Vater im Sohn verherrlicht wird“ (Jo 14, 12 f). Merkwiirdig
und geheimnisvoll ist die Versicherung, der Gliubige werde noch , gréfiere
Werke“ vollbringen als Jesus selbst. Kann man iiberhaupt etwas GrofReres
wirken als Jesus tat (z. B. Brote vermehren, Kranke heilen, Tote auferwek-
ken)? Was ist hier gemeint, wenn doch vorher ausdriicklich erklirt wird,
der Knecht sei nicht grofier als sein Herr, und der Abgesandte nicht grofier
als der, welcher ihn gesandt hat (13, 16; vgl. 15, 20)? Es kénnen nicht
Werke von grundsitzlich anderer Art als die der Werke Jesu gemeint sein,
sondern die Vollendung eben dieser Werke, die Jesus durch seine Jiinger
wirkt, sozusagen ein ,zweites Stadium“ des Werkes Jesu, das infolge seiner

3 Gegen E. Schweizer, Das Evangelium nach Markus (NTD 1), Géttingen 1967, 219,



»Ste sahen die Wunder, die er tat“ (Apg 8, 6) 101

Riickkehr zum Vater méglich wird®. Kann man noch deutlicher sagen, wie
groflen Wert die Evangelien auf die Fortsetzung des Erlosungswerkes Jesu
durch seine ,Freunde“ legen?

Im Unterschied zu der konkreten Ausfithrung der Wunderberichte in
den Evangelien und der Apostelgeschichte bleiben die entsprechenden An-
gaben in den paulinischen Briefen ziemlich im allgemeinen. Dort heifit es
einfach, er wolle von dem reden, ,was Christus, um die Heiden zum Ge-
horsam zu fithren, durch mich in Wort und Tat bewirkt hat, in der Kraft
von Zeichen und Wundern, in der Kraft des Geistes Gottes“ (Rom 15, 19);
vom Geist werden ,Heilungsgaben geschenkt, einem anderen Wunder-
kréifte“ (1 Kor 12, 9); Gott hat in der Gemeinde ,die Wunderkrifte, dann
die Gaben der Heilung, der Hilfe, der Leitung, endlich die verschiedenen
Arten verziickter® Rede“ (12, 28) eingesetzt, aber nicht alle haben , Wunder-
krifte oder Heilungsgaben“ (12, 29 f). Der Hebraerbrief meint schliefi-
lich, Gott habe fiir die Heilsbotschaft Zeugnis gegeben ,durch Zeichen und
Waunder, vielfiltige Machtbeweise und Gaben heiligen Geistes nach sei-
nem Willen“ (2, 4). Bezeichnenderweise schweigen sich jedoch, soweit ich
sehe, alle Kommentare dariiber aus, wie denn nun diese besonderen Macht-
taten und Wunder genauer ausgesehen haben. Sie erkliren, es handle sich
um zeichenbafte und wunderbare Geschehnisse, die das apostolische Wort
begleiten, sie verweisen auf Parallelstellen in der Apostelgeschichte oder
sie machen darauf aufmerksam, dafl das eigentliche Wunderwerk, das
iiberrascht und betroffen macht, die Tatsache des Gehorsams der Heiden
ist. Man wird sich jedoch hiiten, die Machttaten, die die Frohbotschaft des
Neuen Testaments unterstreichen, von vornherein und grundsitzlich zu
nivellieren und jeder Auffélligkeit zu berauben®., Zugegeben, dafl die
Geschehnisse in ihrer Bedeutung verschieden bewertet wurden und bewer-
tet werden konnen. Das subjektive Auge des Betrachters kann einfach nicht
in einen abstrakt-objektiven Befund aufgel6st werden. Aber das Erstau-
nen der Menschen mufl einen guten Grund gehabt haben, denn nicht um-
sonst heifit es: ,Da waren alle aufler sich; sie priesen Gott und sagten:
So etwas haben wir noch nie gesehen“ (Mk 2, 12; vgl. Mt 9, 33).

¢ Vgl. W. Thiising, Die Erhohung und Verherrlichung Jesu im Johannesevangelium,
Manster 1960, 114-117.

§ Die Behandlung dieses komplexen Phinomens darf hier ausgeklammert bleiben. Vgl.
dazu A. Bittlinger, Glossolalia, Wert und Problematik des Sprachenredens, Schlof8 Cra-
heim 1969.

8 Vgl. V. Gardavsky, Goit ist nicht ganz tot. Ein Marxist éiber Religion und Atheismus.
Miinchen 1968. 59.



Franz-Josef Steinmetz 102

I1. Gibt es heute noch Wunder?

Was uns betrifft, so stehen wir nun vermutlich etwas hilflos vor der Fra-
ge, welche Wundertaten denn heute noch die christliche Predigt beglei-
ten. Fehlt der kirchlichen Praxis vielleicht etwas Entscheidendes, so dafl
sie die Qualitit der alten Wunder und Zeichen nicht mehr erreicht? Miis-
sen wir etwa mit Erasmus klagen: , Weil die Apostel Schlangen abschiittel-
ten, Tote auferweckten, durch Handauflegung die Gabe der Sprachen ver-
liehen, darum wurde ihnen schliefllich geglaubt, und nur mit Miihe wurde
ihnen geglaubt, da sie Vernunftwidriges lehrten. Wenn manche jetzt
Dinge vorbringen, die nach allgemeiner Meinung schon mehr als paradox
sind, hat es bis jetzt noch keinen von jenen gegeben, der auch nur ein lah-
mes Pferd hitte heilen kénnen“”. Immer wieder fragen die Menschen so
oder dhnlich nach der Glaubwiirdigkeit der christlichen Verkiindigung.

a) Wenn die Klage zu Recht besteht, daf} die heutige Christenheit eigentlich
arm an derartigen Machttaten sei, dann ist das zunichst einmal eine An-
frage an unseren Glauben. Es konnte zumindest sein, dafl diese Armut die
Folge unseres Kleinglaubens, das Resultat unseres Mangels an Glauben
ist. Mit aller Deutlichkeit hat Jesus immer wieder erklért, dafl auch ,der
Glaubige“ die Werke tun kénne, die er selbst wirkte (vgl. Jo 14, 12 f). Un-
abdingbare Voraussetzung solchen Tuns ist also das gliubige Vertrauen.
Auch den Menschen gegeniiber, die bei ihm Hilfe suchen, erhebt Jesus vor
allem die Forderung, daf sie glauben (z. B. Mt 9, 22.28; 15, 28; Mk 10, 52).
Dem Vater des besessenen Jungenin Mk 9, 14-27, der gesagt hatte: , Wenn
du kannst, hilf uns und hab Mitleid mit uns!“ (9, 22) antwortete Jesus so-
gar: ,Wenn du kannst? Alles kann, wer glaubt® (9, 23). Mit diesem Glau-
ben ist unmittelbar das Vertrauen zu Jesus gemeint, im Grunde und zuletzt
natiirlich der Glaube an die Herrschaft Gottes, die durch Jesus zu uns kom-
men will. Wo dieser Glaube fehlt, wie z. B. in seiner Heimatstadt, konnte
Jesus kein Wunder (80vopg) wirken, abgesehen von wenigen Kranken-
heilungen (Mk 6, 5). Zumindest hat sich also der Unglaube der Nazareta-
ner auf die Grofe oder die Zahl der Machttaten Jesu ausgewirkt.

Bei aller Vorsicht, mit der man diese Zusammenhinge auf unsere Situa-
tion ibertragen wird, bleibt die Frage aktuell: ,Warum habt ihr solche
Angst? Habt ihr denn keinen Glauben?“ (Mk 4, 40). Diese Frage richtet
sich an alle, die sich zu Jesus als dem Christus bekennen, besonders aber,
wie mir scheint, an jene, die so grofen Wert darauf legen, daf heute ,kein

7 Zitiert in: Die integrierte Gemeinde, Heft 12/13/14, S. 169.



»Ste sahen die Wunder, die er tat” (Apg 8, 6) 103

anderes Evangelium“ gepredigt werde als friiher. Es gehort zu den Un-
begreiflichkeiten unserer Tage, dafl gerade die, die aufs strengste daran
festhalten wollen, dafl die Wunderzeichen zur Zeit Jesu und der Urkirche
genau so geschehen sind, wie sie berichtet werden, in bezug auf die heutige
Zeit eine Ausnahme machen und meinen, das Schifflein der Kirche sei nun
endgiiltig dem Verderben preisgegeben und Machttaten Gottes seien nicht
mehr zu erwarten. So grof} ist oft die Skepsis gegeniiber der Gegenwart und
der Zukunft, dafl man sich nur durch die Flucht in die gute, alte Vergan-
genheit vor den heute anstehenden Problemen zu schiitzen sucht. Dafl auf
diese Weise die Verteidiger der Realitat der alten Wundergeschichten mit
den Kritikern insgeheim zusammengehen, sollte sehr zu denken geben.
Schlecht beraten wire man auf jeden Fall, wiirde man die befreiende Bot-
schaft der Evangelien auf eine bestimmte Zeit beschranken und dar-
iiber ihre bleibende Giiltigkeit desavouieren. Derjenige, der damals den
Wind und das Meer zum Gehorsam bringen konnte, ist auch heute noch
fahig, den Stiirmen der Zeit zu gebieten.

Aber freilich, der wirkliche Glaube ist keine selbstverstindliche mensch-
liche Leistung, und wir alle werden meist sagen miissen: ,Ich glaube, hilf
meinem Unglauben!“ (Mk 9, 24). Auflerdem gilt es nun noch genauer die
Gestalten zu bedenken, in denen sich die Wunderzeichen des Glaubens
heute so gut wie damals realisieren. Mir scheint ndmlich, dafl unsere Augen
nicht selten von Vorstellungen befangen sind, die ans Magische, Zauber-
hafte grenzen, so dafl wir erheblich gehindert werden, die wirklichen Kraft-
taten, die Gott uns heute schenkt, iiberhaupt wahrzunehmen.

b) Daher miissen wir nun mit Nachdruck darauf hinweisen, dafl der bibli-
sche Wunderbegriff keineswegs streng definiert ist. An der Frage, ob ir-
gendwo ein Wunder im (neuzeitlichen) Sinn einer Durchbrechung von
Naturgesetzen geschehen sei, ist die Bibel nicht interessiert. Das seit Homer
und Hesiod iibliche griechische Wort fiir Wunder (dotpa) erscheint im NT
kein einziges Mal; auch in der lateinischen Vulgata-Ubersetzung findet
sich das Wort miraculum nicht. Das NT redet stattdessen von Kraft
(d0vopg), Zeichen (ompeiov), Wunderzeichen (tégag), Macht (2véoynuo
= gvégyewn), was die Vulgata entsprechend mit virtus, signum, prodigium,
portentum, operatio wiedergibt. Daraus kann man wohl bei aller Vorsicht
schlieflen, daf} die hier gemeinte Wundervorstellung zwar keineswegs so
allgemein und vage ist, wie in unserer Umgangssprache (7 Weltwunder,
Wirtschaftswunder, Wunder der Technik und der Natur), daf} sie aber
dennoch recht weit gefafit ist. Wunder ist hier nicht nur etwas, was die
naturgesetzliche Ordnung umwirft, ,sondern was ein Sich-Wundern erregt,
was iiber das gewohnliche menschliche Vermégen hinausgeht, fir den



Franz-Josef Steinmetz 104

Menschen unerkldrbar ist, hinter dem sich eine andere Macht — die Macht
Gottes oder aber eine bose Macht — verbirgt“s. Wunder meint also mei-
stens ein Geschehen, das berechtigte Verwunderung hervorruft.

Diese erniichternde und sachliche Einsicht hat sich bisher leider noch
wenig herumgesprochen und blieb, wie so manche Erkenntnisse der moder-
nen Exegese, in den einschligigen Zeitschriften eher verborgen als ver-
offentlicht. Hinzu kommt die Frage nach den unterschiedlichen literarischen
Gattungen der neutestamentlichen Wunderberichte, die man nicht ohne
weiteres nach dem gleichen Schema interpretieren darf®. Es gibt selbstver-
stindlich Berichte, die sozusagen unmittelbar auf historisch greifbare
Ereignisse Bezug nehmen. Jesus und seine Jiinger haben Heilungen voll-
bracht, die ihren Zeitgenossen unerklirlich waren. Dazu gehéren vor
allem die Heilung unheilbarer, die radikale Erldsungsbediirftigkeit des
Menschen anzeigender Leiden verschiedener Art (Dimonenaustreibun-
gen), aber auch die von Aussitzigen, von Gelihmten und Blinden. Bei
anderen Berichten aber handelt es sich eher um die bildliche Wiedergabe
von zwar realen, aber nicht an der Oberfliche liegenden Geschehnissen.
So geht es bei dem Weinwunder zu Kana (Jo 2) im Grunde um eine Dar-
stellung des tieferen Wesens christlicher Existenz, d. h. um die Verwand-
lung des menschlichen Lebens und seine Vereinigung mit dem Géttlichen,
die uns in Christus geschenkt wird. (Zu dieser Art von Erzihlungen gehort
z.B. auch die Geschichte vom Seewandel Jesu in Mk 6,45-52 par.)
Schliefilich miissen wir mit Geschichten rechnen, die historisch greifbare
Ereignisse und hintergriindige Geschehnisse kunstvoll miteinander kombi-
nieren.

Ein bekanntes Beispiel fiir die zuletzt genannte Art ist die Perikope von
der sogenannten ,Brotvermehrung“. Dabei handelt es sich um ein sehr
komplexes literarisches Gemilde (vgl. Mk 6,32—44; Mt 14,138-21; Lk 9,
10-17; Jo 6,1-138), das Jesus als wunderbaren Brotgeber darstellt, der
die Menschen sittigen kann, obwohl die vorhandenen Vorrite zunichst
allem Anschein nach nicht ausreichen. In diesem Gemilde ist das alltig-
liche Brot an manchen Stellen deutlich auf das Himmelsbrot bezogen, das
Jesus selbst ist (z.B. Jo 6,26-35), es sind Elemente aus der Abendmahl-
iiberlieferung mit hineingenommen, und Erinnerungen an alttestament-
liche Speisungsgeschichten schimmern hindurch.

8 H. Kiing, Die Gretchenfrage des christlichen Glaubens? Systematische Uberlegungen
zum neutestamentlichen Wunder, in: Theol. Quartalschrift 152 (1972) 214-223; 216.

® Vgl. J. Jeremias, Neutestamentliche Theologie 1, Giitersloh 1971, 09-96.

10 Vgl. A, Heising, Die Botschaft der Brotvermehrung. Zur Geschichte und Bedeutung
eines Christusbekenninisses im NT (SBS 15), Stuttgart 1966.



»Sie sahen die Wunder, die er tat“ (Apg 8, 6) 105

Sucht man nun nach Entsprechungen dieses ,Brotwunders® in der heuti-
gen Zeit, dann wird man in erster Linie an die Eucharistiefeier denken,
durch die ungezihlte Menschenscharen wider Erwarten gesittigt werden,
wenn sie nicht ungldubig sind. In Betracht ziehen aber wird man ebenso
die Tatsachen, dafl anscheinend geringe Brotvorrite, wenn sie nur von
mutigen Initiatoren (,Gebt ihr ihnen zu essen!“, Mk 6, 37) gegen alle
Hoffnung ausgeteilt wurden, weit grofiere Wirkungen hatten, als nach
menschlichem Ermessen zu erwarten war. SchliefSlich ist das wirklich merk-
wiirdige Geschehen der Séttigung zu beriicksichtigen, das immer noch ein-
tritt, wo Menschen heute die christliche Botschaft wirklich héren. Da ereig-
net sich, was Jesus verhief: ,Ich bin das Brot des Lebens; wer zu mir
kommt, wird nicht mehr hungern, und wer an mich glaubt, wird nicht mehr
durstig sein“ (Jo 6, 35).

c¢) Damit ist freilich angedeutet, dafl die Wunderzeichen im biblischen
Sinne und die Sakramente, die die Christenheit anbietet, in einem geheim-
nisvollen inneren Zusammenhang stehen. In einigen Fillen verbindet
schon der biblische Text selbst das duflere Wunder mit einem tieferliegen-
den, inneren Heilsvorgang (z. B. Mk 2, 1-12 die Heilung des Gelihmten
und die Siindenvergebung, Jo 6 die grofle Speisung und das eucharistische
Brot). In vielen anderen Fillen wurden die Verbindungslinien erst von
den Kirchenvitern gezogen. Sie wurden weiter ausgefiihrt und verdeutlicht
von entsprechenden kiinstlerischen Darstellungen, die den sakramentalen
Charakter der Wunder in besonderer Weise betonen. ,Sie machen aus
dem Wunder einen wiederholbaren Ritus“!t. So werden z. B. die Heilung
des Gelahmten am Teich von Bethesda in Jo 5, 1-9 und die Berichte von
Dimonenaustreibungen dem Sakrament der Taufe zugeordnet, die Erzih-
lungen von der Hochzeit zu Kana, aber auch die Wunderberichte vom Sieg
tiber die Krifte der Finsternis, iiber Krankheiten, tiber Naturbedrohungen
bis hin zum Sieg iiber den Tod werden zum Altarssakrament in Beziehung
gebracht. Es versteht sich von selbst, dafl dabei schon der biblische Wunder-
bericht selbst nicht oberflachlich nach dem Buchstaben, sondern hintergriin-
dig dem Geist nach interpretiert wird.

Fiir unsere Fragestellung ist es besonders wichtig, diese engen Bezie-
hungen zwischen den Wunderzeichen und den Sakramenten zu sehen, weil
wir sonst zu sehr versucht sind, blof} nach spektakuliren géttlichen Ein-
griffen in unsere heutige Welt Ausschau zu halten und dabei das tatsich-

u ¥, Schade, Hinweise zur ganzheitlichen Schau biblischer Wunder in der Kunst des frii-
hen Mittelalters, in: Versuche mehrdimensionaler Schriflauslegung (Hrsg, H, Harsch, G.
Voss), Stuttgart-Miinchen 1972, 54.



Franz-Josef Steinmetz 106

liche Angebot verfehlen. So wie es des glaubigen Auges bedarf, um die
Sakramente in ihrer Heilsbedeutung zu erfassen, bedarf es entsprechender
Augen, die Wundertaten, die gewirkt werden, um unsere Hoffnung zu
starken, als solche zu erkennen. Man kénnte auch sagen, es geht um ein
»Bilddenken®. Dieses ist ,ganzheitlich, wertbestimmt und geht final auf
Bedeutung aus, das heifit, es setzt das Qualitative gegen das Quantitative ...
Das Bild, dessen Wesen nach Meinung der Alten in Ahnlichkeit, Ur-
sprungsbeziehung und offenbarendem Charakter besteht, kann niemals
eindeutig festliegen. Es setzt ein geistig waches, lebendiges Mitdenken
voraus, das den Sinn und das Ziel einer sich verindernden Gestaltung
erfaflt . .. Dieser Sachverhalt zeigt, dafl jedes Verstindnis des Wunders
den ganzen Menschen voraussetzt mit einer dem Ziel entsprechenden
Disposition und einer korrespondierenden Gesellschaft“:2. Mit anderen
Worten: selbst die grofiten Wunder wiirden ihre Wirkung verfehlen, wo
diese Voraussetzungen nicht gegeben sind.

d) Es kommt also darauf an, Geduld zu haben, und auch das , Unschein-
bare* wahrzunehmen. So wie Jesus den Blinden bei Betsaida nicht auf
einmal, sondern in Stufen von seiner Blindheit geheilt hat (Mk 8, 22-26),
vollzieht sich auch heute das Erlosungswerk nicht iiberall pl6tzlich, in einem
Nu. Es geschicht etwas, aber das, was geschieht, bleibt mehrdeutig. Wir
sind versucht zu fragen, warum denn der Blinde damals nur stufenweise
geheilt worden sei, und warum denn heute die Heilungen, wenn sie einmal
stattfinden, so langsam vonstatten gehen. Gott habe doch die Macht, alles
schneller, wunderbarer und auffilliger zu wirken. Es bleibt das Geheimnis
seines Willens und der menschlichen Freiheit; widhtig ist doch vor allem,
dafl es iiberhaupt vorkommt und bemerkt wird.

Natiirlich kann man einwenden, der Wundercharakter der Krafttaten
sei durch unsere Uberlegungen einigermafien ,diinn“ geworden. Das Ver-
langen nach Sensationen ist eben leider so grofi, daf es einfach schwerfallt,
sich an das niichterne Denken der Bibel zu gewdhnen. So sicher es ist, daf}
Jesus leibliche Kranke geheilt hat, wir sind ,nicht in der Lage, die voraus-
gesetzte Krankheit medizinisch sicher zu diagnostizieren und Jesu — gewi§
charismatische, nicht drztliche — Heilpraxis genauer zu beschreiben“s,
Unsere Phantasie hat in vielen Fillen die biblische Darstellung unverant-
wortlich iiberschritten und sich vorgestellt, daf wir iiber diese Heilpraxis,
ihre Gestalt, ihre plétzliche Wirksamkeit und Auferordentlichkeit exakt
Bescheid wiifiten. Infolgedessen tut man sich schwer, die entsprechenden

12 H. Schade, a. a. O. 58.
13 R. Pesch, Zur theologischen Bedeutung der ,Madhttaten® Jesu, in: Theol. Quartalschrift
152 (1972) 203-2138; 205,



»Sie sahen die Wunder, die er tat“ (Apg 8, 6) 107

,Zeichen® in unserer Zeit tiberhaupt wahrzunehmen. Eine konsequente
Riikkehr zum biblischen Befund wiirde auch die heutige Welt in einem
anderen Licht erscheinen lassen und uns die Augen fiir das 6ffnen, was
durch die Kirche geschieht oder sich wenigstens ereignen konnte.

Man sollte jedenfalls nicht leugnen, dafl auch heute noch Menschen
— innerhalb und auflerhalb der Kirche — sich wie Jesus all jenen liebevoll
zuwenden, die fast keine Hoffnung mehr haben: den Schwachen, Kranken,
Vernachlissigten, Ausgestofienen. Sie durchbrechen damit noch kein Natur-
gesetz, aber sie stehen immerhin der iiblichen Parole ,Freie Bahn dem
Tiichtigen, dem Gesunden, der Leistung® kritisch gegeniiber. Sie ver-
suchen, wirklich fiir alle dazusein. Oft gelingt es ihnen gegen jede Erwar-
tung, bestimmten Kranken die Gesundheit wiederzugeben oder ihren
Zustand wenigstens erheblich zu bessern; sie geben Schwachen und Alt-
gewordenen Kraft, schenken Erfolglosen neues Selbstvertrauen, vermit-
teln hoffnungslosen Existenzen Leben und Zukunft. Sind das — auch wenn
sie kein einziges Naturgesetz miflachten — ,nicht sehr ungewohnliche,
auflerordentliche, staunenerregende, wundersam-wunderbare Taten?“!*
Zum Teil werden solche Taten von der Umwelt gebithrend honoriert, zum
Teil hat man sich allerdings schon so sehr daran gewdhnt, dafl man kaum
bemerkt, wie viele ,Gesetze“ der Tragheit, der Resignation, der Einfalls-
losigkeit, der Skepsis und des Vorurteils hier eigentlich durchbrochen wer-
den, und wie sehr es sich um Hinweise auf eine neue Welt der Freiheit und
des Friedens, der Liebe und des Lebens handelt, die aus den Kriften der
alten Welt des Todes und des Zerfalls gar nicht abzuleiten sind. Nicht ohne
Grund war schon in der frithen Kirchengeschichte die Meinung zu héren,
daR ,gute Werke“ besser seien als , Wunder®. Die sieben Werke der leib-
lichen und der geistlichen Barmherzigkeit stehen zu Recht in hohem Anse-
hen. Gewif} springt der Unterschied zam Neuen Testament in die Augen,
wo es nicht heiflt ,Kranke besuchen® und , Tote begraben®, sondern ,Heilt
Kranke® und ,, Wedkt Tote auf“. Nichtsdestoweniger braucht man sich iiber
Mangel an ,Zeichen® eigentlich nicht zu beklagen, wo diese Taten gesche-
hen: Hungrige speisen, Durstige tranken, Nackte bekleiden, Gefangene
erlosen, Kranke besuchen, Fremde beherbergen, Tote begraben; Siinden
aufdecken, Unwissende lehren, Zweifelnden recht raten, fiir des anderen
Heil bitten, Betriibte trosten, Schwache ertragen, Beleidigungen verzeihen.
Solche Taten sind Werke, die das Erlosungswerk Jesu fortsetzen, die
Zukunft haben, die das Kommen der Herrschaft Gottes in diese gottlose
und egoistische Welt signalisieren, die aus dem Glauben entstehen und so
wieder Glauben ,vermitteln® konnen.

14 H. Kiing, a. a. 0. 221.



Franz-Josef Steinmetz 108

Mit anderen Worten: ,Die Hoffnung hilt Ausschau. Denn iiberall sind
Leuchtzeichen der Hoffnung zu sehen, Menschen, die sich gedndert haben,
Gruppen, die von ihrem Glauben getrieben werden, sich fiir dringende
Probleme der Uffentlichkeit zu engagieren, Menschen, die einen unge-
wohnlichen Weg gegangen sind, um anderen zu helfen, und solche, die in
ihrem normalen Berufsalltag ein Zeichen der Hoffnung fiir ihre Umgebung
geworden sind. Es entstehen lebendige Bewegungen in den Kirchen, die
neue Méglichkeiten des christlichen Zusammenlebens zeigen, in denen die
urchristliche Dynamik neue Kraft zur Gestaltung unserer Welt entfaltet“!s.
Nicht so sehr in sensationellen, physikalischen Wundern, sondern ,in der
wahren und aufrichtigen Geschichte ihres Lebens findet die Kirche ihre
beste Apologie“ (Angelo Roncalli).

Wiederholt sich jedoch in unserer Zeit auch noch das, was uns zuweilen
in Verlegenheit bringt, daf némlich Jesus von seinem Zeitgenossen als
grofier Exorzist angesehen worden ist? Zu seinem Dienst gehérte doch
ganz wesentlich die Macht, Dimonen auszutreiben. Hat die Kirche seine
Exorzismen einfach vergessen? Auch hier miissen wir zunichst hinter die
vorwissenschaftlichen Vorstellungen von Geistern und Démonen zu jenen
Realitdten vorstoflen, die sie bezeichnen. ,Die Menschen der neutesta-
mentlichen Zeit beniitzten diese Ausdrucksweise, um die unterpersénlichen
Michte und iiberpersénlichen Einfliisse zu kennzeichnen, die menschliches
Leben verunstalten und verwirren. Sie reprisentieren die ,Michte und
Gewalten’, die sich in einer bestimmten Person bemerkbar machen — eine
Sache, die auch wir noch sehr genau kennen“s. Bedenkt man die vielfilti-
gen Faszinationen und pseudo-sakralen Sinngebungen, denen die Men-
schen heute ausgeliefert sind (am Arbeitsplatz, durch die Technik, infolge
sexueller Verhaltensmuster, durch Weltanschauungen und Ideologien,
wirtschaftliche und politische Machtblécke), bis hin zur totalen Verdunke-
lung des Lebens und zur Behinderung des menschlichen Handelns, dann
ahnt man, welche exorzistischen Aufgaben fiir die Zukunft noch vor uns
stechen. Aber auch dazu ist zu sagen, dal das Werk einer christlichen
Befreiung von den narkotischen Schleiern gottleerer Welten nicht vollig
abgestorben ist.

III. Kritische Einschrinkungen

Bevor wir nun versuchen, die verschiedenen Erkenntnisse iiber die Frage
nach den Wundern in unserer Zeit in etwa zusammenzufassen, miissen
15 Vgl. S. Grossmann, Christen in der Welt von morgen, Schlof Craheim 1969, 116.

18 H. Cox, Stadt ohne Gott?, Stuttgart-Berlin 41968, 167; vgl. H. Schlier, Méchte und Ge-
walten im Neuen Testament (Quaest. Disp. 8), Freiburg 1958.



»Sie sahen die Wunder, die er tat“ (Apg 8, 6) 109

wir noch einen Aspekt des Themas in Erinnerung rufen, der zuweilen gar
nicht beachtet und oft genug vernachlissigt oder verdringt wird.

a) Ich meine die Tatsache, die Paulus im ersten Korintherbrief in die These
komprimiert: ,Die Juden fordern Zeichen, die Griechen suchen Weisheit.
Wir dagegen verkiindigen Christus als Gekreuzigten: fiir Juden ein
Anstof, fiir Heiden eine Torheit, fir die Berufenen aber, Juden wie Grie-
chen, Christus, Gottes Kraft und Gottes Weisheit® (1,22 ff). Was der Apo-
stel hier scharf pointiert an die Korinther schreibt, ist wohl geeignet, um
der menschlichen Wundersucht aller Zeiten den Garaus zu machen, obwohl
die Worte nicht moralisierend gemeint sind. Aber sie zeigen mit aller
wiinschenswerten Klarheit, dal der Apostel eine Zeichenforderung
ablehnt, die den Menschen als richtende Urteils-Instanz sozusagen iiber
Gott stellen wiirde'?, ganz zu schweigen von dem Verlangen nach sensa-
tionellen Schauwundern, die Paulus so gut wie die Evangelien aufs streng-
ste zuriickweist. Der eigentliche Kern der christlichen Erlésungsbotschaft
sind eben nicht aus sich selbst beweiskrdftige Wundertaten und Macht-
zeichen, die man ohne weiteres im Sinne einer triumphalistischen Herrlich-
keitstheologie vom Mysterium des Kreuzes und der Auferstehung Christi
isolieren durfte. Entscheidend bleibt auch nach Ostern der Glaube an die
Erlésung auf dem Wege des Kreuzes. Eine Wunderforderung, die diesen
Weg und seine scheinbare Torheit mirakulds {iberspringen will, wiirde
Paulus als typisch , jiidisch® bezeichnen und als unchristlich ablehnen. Man
darf das Kreuz Christi nicht als ,Betriebsunfall“ der Heilsgeschichte
betrachten, der dann durch seine Auferstehung Gott sei Dank wieder kor-
rigiert wurde. Der Kreuzweg bleibt unsere letzte und somit einzige Hoff-
nung. Ebensowenig darf man die Wunder als platte und undialektische
Vorwegnahme des Endheiles interpretieren, ohne ihre Bezogenheit auf das
entscheidende Geschehen zu beriicksichtigen, das da Kreuz heifit.

Welche praktische Bedeutung diese Erkenntnisse im apostolischen All-
tag haben, zeigt zunidchst Paulus auf anschauliche Weise dort, wo er im
zweiten Korintherbrief vom ,Stachel im Fleisch spricht. Eben dort, wo er
sich mit den Uberaposteln vergleicht und sich in einer ,Narrenrede® rithmt,
daf er in nichts hinter den Uberaposteln zuriickgeblieben sei (,, Alles, woran
man den Apostel erkennt, wurde mit grofler Ausdauer, in Zeichen, Wun-
dern und machtvollen Taten unter euch vollbracht®, 2 Kor 12, 12), hat er
zugleich seine Freude ,an jeder Schwachheit, an Miflhandlungen und
Noten, an Verfolgungen und Angsten, die ich fiir Christus ertrage; denn
wenn ich schwach bin, dann bin ich stark® (12, 10). Gewif§, er hat den Herrn

17 Vgl. H. Conzelmann, Der erste Korintherbrief, Géttingen 1969, 62.



Franz-Josef Steinmetz 110

angefleht, daf dieser Dorn im Fleisch, dieser Satansengel von ihm ablifit.
Er hat sogar dreimal gebetet, aber dann erkennt er, weil die Erhorung
nicht in seinem Sinne erfolgt, dafl der Herr es anders will, und es geniigt
ihm seine Gnade (12,9). Offensichtlich werden also die Wunder und
machtvollen Taten, die keineswegs wegdisputiert werden sollen, immer
wieder durchkreuzt von verschiedenen ,Stacheln®, Schwachheiten, Ang-
sten und Noten, die ihm fortwihrend bleiben. Das grofite Wunder seines
Lebens, sein eigentlicher Ruhm besteht darin, dafl er auch zu diesen Seiten
des Daseins Ja sagen kann und sie durchzustehen vermag. Die befreiende
Gnade Christi erweist zunidchst gerade dort ihre gréfite Kraft, wo sie ohne
mirakuldse Beseitigung des Kreuzweges sozusagen in der Not und Bedrédng-
nis des Apostels triumphiert und ihn so zum Trager und Zeugen wahrhaft
gottlicher Erlésung macht'®. Daher will er sich seiner Schwachheit riihmen,
damit die Kraft Christi auf ihn herabkommt (12, 9).

b) Noch anschaulicher als bei Paulus kommen diese ,Einschrankungen® in
den Evangelien zur Sprache. Zwar kann man keineswegs behaupten, daf}
wir bei Jesus prinzipielle Wunderkritik antreffen. ,Nicht den Wunder-
glauben lehnt er ab, sondern die Wunderforderung und Wundersucht:
nicht Wunder schlechthin, sondern Schauwunder. Auch ohne Wunder-
beweis soll der Mensch Jesu Wort glauben“*®. Den Ungliubigen verweigert
Jesus jede Demonstration seiner Macht, jede Legitimation seiner Voll-
macht. ,Er wirkt gerade nicht alle nur ,méglichen’, kuriosen und spekta-
kuldren Wunder. Er 1483t sich nicht in die Rolle eines blolen Wundertiters
driangen, weder von seinen ungldubigen Gegnern (Mk 8, 11 f; vgl. Lk 23,
8-12) noch vom Volk, das materielle Hilfe sucht (Mk 1, 35-38)“2, Solche
»Zeichen®, wie sie die Pharisder fordern, sind eigentlich das Gegenteil
echten Glaubens, sind eine Herausforderung Gottes. Freilich fallt hier auf,
daf} die Parallelen, von Mk 8, 11 f in Mt 12, 38—40 (vgl. 16, 14) und Lk 11,
29-32 die radikale Ablehnung eines , Zeichens® schon eigentiimlich ergin-
zen: ,Ein boses und abtriinniges Volk fordert ein Zeichen, aber es wird
ihm kein anderes gegeben werden als das Zeichen des Jona“. Wie soll man
diesen Befund erklaren? E. Haenchen meint: ,Die Christen haben es nicht
ausgehalten, dafl Jesus seinem Geschlecht radikal ein Zeichen verweigert
hat ... Insofern hat innerhalb der Traditionsgeschichte dieses Stiicks der
pharisdische Anspruch sich mit seiner Forderung doch durchgesetzt“s!.
18 Vgl. F. J. Steinmetz, Hoffnung auf Hoffnung. Meditationen zum Neuen Testament,
‘Wiirzburg 1972, 9-16.

19 H, Kiing, Die Gretchenfrage des christlichen Glaubens?, a. a. . 216.

20 A, Vagtle, Art, Wunder, in: LThK 2X, sp. 1258.

21 Zitiert bei R. Rufl, Jona in der Predigt. Exegetisch-homiletische Uberlegung, in: Bibel
und Kirche 1972, 76.



»S1€ sahen die Wunder, die er tat“ (Apg 8, 6) 111

Aber das, was hier als Zeichen verheifien wird, ist (ganz abgesehen von der
Dunkelheit des Wortes in sich) alles andere als ein Entgegenkommen
gegeniiber den Pharisdern. Sowohl die Deutung des Jona-Zeichens durch
Mt, der in der Auferstehung Jesu, also in dessen wunderbarer Errettung
aus dem Tod, die Wiederkehr der Jona-Geschichte sieht, als auch die Inter-
pretation des Lk, die auf die schlufendliche Bekehrung Ninives abzielt,
meinen sicher nicht ein Zeichen, das den mithsamen Weg des Glaubens
abkiirzen wiirde und so das Verlangen der Pharisder nach einem Beweis
befriedigt. Tiefer gesehen scheint mir gerade durch diese Texte noch ein-
mal bestatigt zu werden, dafl die biblischen Wundertaten erst infolge des
osterlichen und endzeitlichen Sieges Jesu in ihr volles Licht kommen.

Die Geschichte von der Versuchung Jesu spricht in dieser Hinsicht eine
ganz unmifiverstandliche Sprache (Mt 4, 1-11 par). Die Erzihlung wendet
sich klar gegen eine christologische Demonstration durch Schauwunder und
verwirft sie als satanische Versuchung. Nicht Christus, sondern der Anti-
christ erkldrt in der Apokalypse Esdr 4,27: Ich bin der Gottessohn, die
Steine machte ich zu Brot, zu Wein das Wasser. Aus Steinen Brot zu
machen, das vermag nach Auskunft der Pseudoclementinischen Homilien
auch der Magier Simon, der aber ein Volksverfiihrer war (vgl. Apg 8,9 f).
Wie verfithrerisch und zweideutig das Verlangen nach Wundern und das
Sich-ereignen von Machttaten sein kann, hat besonders Mt in der Ver-
spottungsszene des Kreuzigungsberichtes herausgearbeitet, indem er sie auf
die Versuchungsgeschichte hin transparent werden lifit: ,Die Leute, die
vorbeigingen, schmahten ihn, schiittelten den Kopf und riefen: Du willst
den Tempel abreifien und in drei Tagen wieder aufbauen? Wenn Du Got-
tes Sohn bist, hilf dir selbst und steig herab vom Kreuz! Auch die Hohen-
priester, Schriftgelehrten und Altesten verhéhnten ihn und sagten: Ande-
ren hat er geholfen, sich selbst kann er nicht helfen. Er will doch der Kénig
von Israel sein. Dann soll er vom Kreuz herabsteigen, und wir werden an
ihn glauben. Er hat auf Gott vertraut: der soll ihn jetzt retten, wenn er ihn
liebt. Denn er hat gesagt: Ich bin Gottes Sohn“ (27, 39-44). Das sind prak-
tisch die gleichen Angebote, die ihm Satan gleich nach der Taufe vorlegte,
die Jesus aber schon dort radikal zuriickweist: , Weg mit dir, Satan“ (4, 10).
Damit sind die Wundertaten Jesu keineswegs von der Wurzel her kriti-
siert, wohl aber auf sein Kreuz hin relativiert. Sie behalten ihre relative
Bedeutung, kénnen aber nicht vergessen lassen, daf} als einziges Zeichen,
das schliefilich iibrigbleibt, der Triumph der Liebe gilt, die den Tod durch
den Tod iiberwindet. Die Fragwiirdigkeit der herkommlichen Fundamen-
taltheologie ist auf diese Weise offensichtlich geworden.



Franz-Josef Steinmetz 112

IV. Zeichen der Hoffnung

Es ist nicht leicht, das Gesagte nun noch einmal zusammenzufassen und auf
unsere Zeit zu beziehen. Die Gefahr, die vielen Aspekte des Themas auf
einen zu einfachen Nenner zu bringen, ist grof}. Wir wollen trotzdem ver-
suchen, das Wichtigste wenigstens anzudeuten.

a) Bei allen kritischen Unterscheidungen und Einschrinkungen, die wir
vornehmen muflten, konnen und diirfen wir damit rechnen, dafl auch heute
noch ,Wunder® und ,Zeichen“ geschehen, die zumindest geeignet sind,
einen ,neuen Himmel“ und eine ,neue Erde“ im Kleinen anzuzeigen. Es
gibt wunderbare Unterbrechungen der gewohnten Zustinde und Zusam-
menhinge der Dinge, die sichtbar und nicht blof8 innerlich sind. Diese
Whunder sprengen den gewohnten Status, sie schaffen greifbare Verinde-
rungen dufierer Art, sie geschehen gewissermaflen als Stellvertretung einer
kommenden Heilsordnung??. Auch haben sie mit den Wundern der Bibel
zwei wesentliche Charakteristika gemeinsam: das Formale der Unterbre-
chung von Gewohnheitszusammenhéingen und das Materiale des schlecht-
hin guten Inhaltes. Es kommt allerdings nicht bloff darauf an, diese Wun-
derzeichen wahrzunehmen, sondern ebenso an ihrem Zustandekommen
mitzuwirken.

Auch wenn man den Wunderbegriff philosophisch exakt abgrenzt und
definiert, bleiben zahlreiche Fakten, die diesem Begriff geniigen. Welchem
Begriff? Nun, man kann das Wunder im engeren Sinn beschreiben ,als ein
auflergewohnliches, unser Vorverstindnis in bezug auf das innerweltlich
Mogliche gleichsam sprengendes Ereignis, durch welches der transzendente
Gott mittels der eigenen, zum Hervorbringen auch von Neuem und Unvor-
hergesehenem fihigen Krifte des Geschopfes, d. h. weltimmanent wirkend,
aufl unerwartete Weise innerweltliche Rettung oder irdisches Heil dem
Menschen schenkt und somit seine personliche, auf unbedingtes Heil aus-
gerichtete Liebe zeichenhaft in der Materialitit der Welt zum Ausdruck
bringt“®. Solche Wunder gibt es. Ich wiirde sogar meinen, ,daf} die heute
auch in Kreisen der katholischen Exegese weitverbreitete, sich als zeit-
gemifl vorstellende, grundsitzliche Ablehnung der Naturwunder und
Totenerwedkungen nicht gerechtfertigt ist“** (wobei freilich die Frage noch
vollig offen bleibt, welcher literarischen Gattung die entsprechenden bib-
lischen Berichte angehdren, und wie sie infolgedessen zu interpretieren
seien). Warum sollten nicht auch solche Wunder (bei aller Problematik der

22 Vgl. dazu dic ausgezeichnete Intuition von E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. III,
Frankfurt 1967, 1540-1550.

23 B. Weissmahr, Gibt es von Gott gewirkte Wunder? in: Stimmen der Zeit, 191 Bd.
(1972) 60; Seite 58 berichtet {iber Fakten. # B. Weissmahr, a. a. O, 61.



.Sie sahen die Wunder, die er tat“ (Apg 8, 6) 113

Definition des Todes und seines Zeitpunktes usw.) gelegentlich sinnvoll
und daher wirklich werden, wie es schon Augustinus meisterhaft gedeutet
hat: ,Weil die Menschen, auf anderes bedacht, die Aufmerksamkeit auf
die Werke Gottes verloren haben, in der sie tdglich den Schopfer preisen
sollten, so hat sich Gott vorbehalten, gewisse auferordentliche Dinge zu
tun, um die gleichsam schlafenden Menschen zu seiner Verehrung in auf-
fallender Weise zu regen. Ein Toter ist aufgestanden, die Menschen haben
sich gewundert. So viele werden tiglich geboren, und niemand wundert
sich. Wenn wir genauer dariiber nachdenken, so ist es ein grofleres Wun-
der, dafl einer, der nicht war, ist, als daf} einer, der war, auflebt“.

b) Aber auch solche , Wunderwerke“ dispensieren den Menschen nicht von
weiteren Fragen, wenn es darum geht, ihre theologische Bedeutung tiefer
zu erfassen. Diese Fragen konnen in verschiedene Richtungen gehen und
manche Verwirrung entsteht dadurch, daf die Perspektiven miteinander
verwechselt werden. Es ist nicht einfach dasselbe, ob man sich um Unter-
scheidung der Geister (Wunder als teuflisches Blendwerk und satanische
Versuchung) bemiiht; ob man nach der Géttlichkeit der Offenbarung fragt,
die von Wunderzeichen bestitigt wird; ob man schliefflich von solchen Zei-
chen her auf die Berechtigung der christlichen Hofinung schlief3t.

Was die Gottlichkeit der Zeichen betrifft, so gilt: , Wie die Auferstehung
Jesu Grund des Glaubens nur in dem Sinn sein kann, in dem sie selbst zu
glauben ist, konnen auch die Wunder Jesu keine andere Funktion fiir den
Glauben besitzen, als daf} sie verdeutlichen, worum es im Glauben geht.
Sie sind nicht welthaft ausweisbar als gottliche Zeichen, sondern werden
als solche nur im Glauben erkannt“%. Das scheint ein Widerspruch zu dem,
was vorher iiber die Feststellbarkeit des freien Wirkens Gottes in der Welt
gesagt wurde. Aber es hingt nicht von unserer Erkenntnis ab, was ein
Sachverhalt zutiefst ist. Vielmehr kann es vorkommen, ,daf} dieser Sach-
verhalt nur durch jene Erkenntnis voll ergriffen werden kann, die wir
Glaube nennen“®, Das war zur Zeit Jesu nicht anders als heute, wie die
Evangelien zur Geniige beweisen.

Uns geht es hier vor allem um die Frage, inwiefern die Wunderzeichen
in unserer Zeit wirklich Leuchtzeichen unzerstérbarer Hoffnung sind.
Erfahrt nicht der Mensch die endgultige Erlosung immer wieder nur in der
Weise reiner Hoffnung? In der Tat; selbst bei der Annahme, daf} durch
die Kirche die erstaunlichsten und wunderbarsten Dinge zustande kimen,

% Vortrige diber das Evangelium des hl. Johannes, {ibersetzt von Th. Specht, Kempten—
Minchen 1918, 150 (9. Vortrag 1).

26 P. Knauer, Verantwortung des Glaubens (Frankfurter Theol. Studien, Bd. 3), 1969, 177.
27 B. Weissmabhr, a. a. O. 60.



Franz-Josef Steinmetz 114

bleibt angesichts des universalen Todes die Maglichkeit einer radikalen
Skepsis gegeniiber dem zukiinftigen, endgiiltigen Heil von Menschheit und
Welt. Wie man dem gekreuzigten Jesus zurief: ,Anderen hat er geholfen,
sich selbst kann er nicht helfen” (Mk 15, 31), so kann man im Grunde jeden
Wundertiter verspotten, der mit dem Tode ringt. Der Tod wird nur durch
den Tod tberwunden. Sogar in einem Buch, das iiber zahlreiche, staunens-
werte Krankenheilungen aus unserer Zeit glaubwiirdig berichtet, heifit es
im Nachwort: ,Es gibt, selbst wenn ein Kranker geheilt wird, nur vorliu-
fige Krankenheilungen; man konnte auch von zeitweisen oder relativen
Krankenheilungen sprechen . .. Krankenheilung ist nur ein Zeichen, ein
Vorschufl, ein Wetterleuchten des zukiinftigen Aons ... ein Anbrechen
des Gottesreiches. Immer noch gibt es die Auferstehung nur im Zeichen des
Kreuzes, das unserer Welt den Stempel aufdriickt. Gott ist im Leiden ver-
borgen, das ist in Jesus Christus deutlich geworden, selbst als er Tote auf-
erweckte und Lahme wieder gingen, Taube horten und Blinde wieder sehen
konnten. Die Krankenheilung ist ein dynamisches Geschehen, nicht etwas
Starres oder Statisches. Gott handelt und heilt wie er will. Er kann einen
Menschen gesunden lassen, vor dem gleichen Menschen kann er sich aber
auch im Leiden verbergen“®. Das eschatologische Heilwerden und Leben
wird nur erst im Glauben erfahren.

So werden wir trotz aller dankbaren Anerkennung, die wir den Wun-
derzeichen und Machttaten in unserem Leben entgegenzubringen haben,
letztlich immer wieder zuriickkehren zum Baum des Lebens, der da Kreuz
heifit. Aber doch nicht so, als wollten wir schlielich die Sprache des Trium-
phierens aufgeben und uns stattdessen mit der chnmachtigen Sprache der
Liebe begniigen. Es geht vielmehr darum, dafl wir auch in den Wunder-
zeichen schon gewissermafien die Auswirkungen jener Liebesmacht sehen,
die sich am Kreuz vollendete. ,Das Evangelium Jesu Christi verheif}t uns
nicht Befreiung vom Sterben. Es verheifit uns nur — aber was heifit da
;nur‘!? — dafl der Tod um Jesu Christi willen nicht mehr Tod ist, daf selbst
der Tod uns nicht scheiden kann von der Liebe Gottes“?®. Wer diesen
Osterglauben angenommen hat, fir den werden die Zeichen des Lebens
nicht bedeutungslos bleiben. Aber auch ihm gilt die Mahnung®: , Weil du
mich gesehen hat, glaubst du. Selig sind, die nicht sehen und doch glauben!“

28 R, Brown, Beten und heilen (Hrsg. S. Groffmann), Schlofl Craheim 1969, 101. Das Nach-
wort stammt von G. Sondheimer.

2 G. Ebeling zitiert bei P. Knauer, a. a. Q. 174. Weiterfithrende kritische Auseinanderset-
zungen zur Fragestellung unseres 4. Teiles bei W. Kern - P. Knauer, Zur Frage der Glaub-
wirdigkeit der christlichen Offenbarung, in: Ztschr. fiir Kath. Theologie, 93 (1971) 418-442;
M. Seckler, Plidoyer fiir Ehrlichkeit im Umgang mit Wundern, in: Theol. Quartalschrift
151 (1972) 837-845; H. Bannach, Wunder beweisen gar nichts. Probleme des 20. Jahrhun-
derts im Spiegel der Apostelgeschichte, Stuttgart 1970. 3¢ Jo 20, 29.





