
• Sie sahen die Wunder, die er tat" (Apg 8,6) 
Ereignis und Bedeutung religiöser Krafttaten in unserer Zeit 

Franz-Josef Steinmetz S J, München 

I. Aktualität der Frage 

a) Nehmen wir an, ein heute lebender Mensch könnte die wunderbaren Er- 
eignisse, von denen die Bibel erzählt1, ohne weiteres akzeptieren. Er könnte 
glauben, daß damals Menschen trockenen Fußes durch das Meer schritten, 
daß buchstäblich Brot vom Himmel fiel; er täte sich nicht schwer anzuneh- 
men, daß irgendwann plötzlich große Mengen Wasser in Wein verwandelt 
worden seien, daß eine geringe Zahl von Brotlaiben tausende von Men- 
schen gesättigt habe, daß unheilbar Kranke in einem Nu gesund wurden, 
daß sogar Tote (aus dem Grabe) ins Leben zurückkehrten; er sei schließlich 
davon überzeugt, daß Jesus durch ein Machtwort einen fürchterlichen 
Sturm zum sofortigen Aufhören gezwungen habe und als Mensch greifbar 
über die Wellen des Sees von Genesareth ging usw. Was hätte er damit ge- 
wonnen? Wäre ihm damit geholfen? - Solange er trotz seiner Leidenschaft 
für die Vergangenheit ein Mensch zu bleiben gedenkt, der im Heute leben 
will, wird er bald vor der Frage stehen: Warum damals und nicht bei uns? 
In unserer Welt des Elends und des Hungers, der Krankheit und des Todes, 
gibt es da eigentlich keine wunderbaren Zeichen oder faszinierenden Ta- 
ten, die uns helfen könnten, wider alle Hoffnung zu hoffen? Müßte man 
nicht eigentlich zweifeln: Was sollen die wenigen Wunder für so viele, für 
die ganze übrige Welt, die immer noch dem Verderben preisgegeben ist? 
Es widerspricht doch jedem Augenschein, zu behaupten, daß die Welt durch 
das Kommen Christi quantitativ weniger Leid und Tod mit sich herum- 
trage. Welchen Sinn haben aber dann die Wunder von damals? Gewiß, 
man kann sagen - und diese Erklärung ist oft zu hören - diese herrlichen 
Ereignisse hätten die Bedeutung •eines ersten Aufblitzens des Kommen- 
den", sie wollten •hinweisen, ankündigen, aufmerksam machen, zum ver- 
trauensvollen Warten rufen"2, sie könnten neue Initiativen anregen, Re- 
signationen überwinden. Schön und gut, aber ist das alles? Eine wirklich 
ausreichende Antwort muß doch wohl etwas komplexer ausfallen. 

1 Vgl. R. Pesdi, Jesu ureigne Taten? Ein Beitrag zur Wunderfrage (Quaestiones Disputa- 
tae 52), Freiburg-Basel-Wien 1970; F. H. Fuller, Die Wunder Jesu in Exegese und Ver- 
kündigung, Düsseldorf 1967 F. Mussner, Ipsissima facta Jesu?, in: ThR 68 (1972) 177-184. 
2 K. Fror, Wege zur Sckriftauslegung, Düsseldorf 1963, 326-339. 



Franz-Josef Steinmetz 100 

b) Das Neue Testament bleibt jedenfalls nicht bei der Vergangenheit ste- 
hen, es ruft auch nicht bloß zum vertrauensvollen Warten auf. Im soge- 
nannten Aussendungsbefehl Jesu heißt es: •Geht und verkündet: Das 
Himmelreich ist nahe. Heilt Kranke, weckt Tote auf, macht Aussätzige rein, 
treibt Dämonen aus" (Mt 10, 7 f). Offensichtlich haben die Jünger Jesu 
also nicht nur die Vollmacht und die Aufgabe des Predigens, sondern 
ebenso das Charisma des Heilens. Sie sollen nicht bloß Verkünder und Rat- 
geber sein, sondern zugleich Heilende und Helfende. Im heutigen Markus- 
schluß wird sogar versichert: •Und diese Zeichen werden geschehen, wo 
Menschen glauben: In meinem Namen werden sie Dämonen austreiben; sie 
werden in anderen Sprachen reden; wenn sie Schlangen anfassen oder töd- 
liches Gift trinken, wird es ihnen nicht schaden; sie werden Kranken die 
Hände auflegen und sie gesund machen" (16, 17 f; vgl. Lk 10,19). Man 
sollte dieser Verheißung nicht gleich vorwerfen (wie das leider zuweilen 
geschieht), sie gleite ins •Mirakulöse" ab3. Vielmehr sollte man zu klären 
versuchen, was hier eigentlich unter Gift bzw. unter Schlangen verstanden 
werde, zumal es sich um eine Anspielung auf Ps 91,13 handelt: •Du gehst 
über Schlangen und Nattern, trittst Löwen nieder und Drachen"; dort hat 
die Zuversicht gewiß auch einen tieferen, geistigen Sinn. Immerhin, sollen 
die Zeichen als Zeichen erkennbar sein, dann müssen die Geschehnisse in 
der Tat auffallen. Die Apostelgeschichte berichtet dementsprechend aus- 
führlich von den Wundertaten, die im Zusammenhang mit der Christus- 
botschaft offenkundig wurden (2, 1 ff; 3, 1 ff; 8, 6 ff; 9, 32 ff; 14, 8 ff; 16, 
16 ff; 19, 13 ff; 28, 3 ff). 

In den Abschiedsreden des späteren Johannes-Evangeliums findet sich 
eine Verheißung Jesu, die in diesem Zusammenhang besonders bedacht 
werden sollte. •Amen, Amen, ich sage euch, wer an mich glaubt, wird die 
Werke, die ich tue, auch selbst tun, und er wird größere als diese tun, weil 
ich zum Vater gehe. Alles, um was ihr in meinem Namen bittet, werde ich 
tun, damit der Vater im Sohn verherrlicht wird" (Jo 14, 12 f). Merkwürdig 
und geheimnisvoll ist die Versicherung, der Gläubige werde noch •größere 
Werke" vollbringen als Jesus selbst. Kann man überhaupt etwas Größeres 
wirken als Jesus tat (z. B. Brote vermehren, Kranke heilen, Tote auferwek- 
ken)? Was ist hier gemeint, wenn doch vorher ausdrücklich erklärt wird, 
der Knecht sei nicht größer als sein Herr, und der Abgesandte nicht größer 
als der, welcher ihn gesandt hat (13, 16; vgl. 15, 20)? Es können nicht 
Werke von grundsätzlich anderer Art als die der Werke Jesu gemeint sein, 
sondern die Vollendung eben dieser Werke, die Jesus durch seine Jünger 
wirkt, sozusagen ein •zweites Stadium" des Werkes Jesu, das infolge seiner 

3 Gegen E. Schweizer, Das Evangelium nach Markus (NTD 1), Göttingen 1967, 219. 



•Sie sahen die Wunder, die er tat" (Apg 8,6) 101 

Rückkehr zum Vater möglich wird4. Kann man noch deutlicher sagen, wie 
großen Wert die Evangelien auf die Fortsetzung des Erlösungswerkes Jesu 
durch seine •Freunde" legen? 

Im Unterschied zu der konkreten Ausführung der Wunderberichte in 
den Evangelien und der Apostelgeschichte bleiben die entsprechenden An- 
gaben in den paulinischen Briefen ziemlich im allgemeinen. Dort heißt es 
einfach, er wolle von dem reden, •was Christus, um die Heiden zum Ge- 
horsam zu führen, durch mich in Wort und Tat bewirkt hat, in der Kraft 
von Zeichen und Wundern, in der Kraft des Geistes Gottes" (Rom 15, 19); 
vom Geist werden •Heilungsgaben geschenkt, einem anderen Wunder- 
kräfte" (1 Kor 12,9); Gott hat in der Gemeinde •die Wunderkräfte, dann 
die Gaben der Heilung, der Hilfe, der Leitung, endlich die verschiedenen 
Arten verzückter5 Rede" (12,28) eingesetzt, aber nicht alle haben •Wunder- 
kräfte oder Heilungsgaben" (12, 29 f). Der Hebräerbrief meint schließ- 
lich, Gott habe für die Heilsbotschaft Zeugnis gegeben •durch Zeichen und 
Wunder, vielfältige Machtbeweise und Gaben heiligen Geistes nach sei- 
nem Willen" (2,4). Bezeichnenderweise schweigen sich jedoch, soweit ich 
sehe, alle Kommentare darüber aus, wie denn nun diese besonderen Macht- 
taten und Wunder genauer ausgesehen haben. Sie erklären, es handle sich 
um zeichenhafte und wunderbare Geschehnisse, die das apostolische Wort 
begleiten, sie verweisen auf Parallelstellen in der Apostelgeschichte oder 
sie machen darauf aufmerksam, daß das eigentliche Wunderwerk, das 
überrascht und betroffen macht, die Tatsache des Gehorsams der Heiden 
ist. Man wird sich jedoch hüten, die Machttaten, die die Frohbotschaft des 
Neuen Testaments unterstreichen, von vornherein und grundsätzlich zu 
nivellieren und jeder Auffälligkeit zu berauben6. Zugegeben, daß die 
Geschehnisse in ihrer Bedeutung verschieden bewertet wurden und bewer- 
tet werden können. Das subjektive Auge des Betrachters kann einfach nicht 
in einen abstrakt-objektiven Befund aufgelöst werden. Aber das Erstau- 
nen der Menschen muß einen guten Grund gehabt haben, denn nicht um- 
sonst heißt es: •Da waren alle außer sich; sie priesen Gott und sagten: 
So etwas haben wir noch nie gesehen" (Mk 2, 12; vgl. Mt 9, 33). 

4 Vgl. W. Thüsing, Die Erhöhung und Verherrlichung Jesu im Johannesevangelium, 
Münster 1960, 114-117. 
5 Die Behandlung dieses komplexen Phänomens darf hier ausgeklammert bleiben. Vgl. 
dazu A. Bittlinger, Glossolalia. Wert und Problematik des Spradienredens, Schloß Cra- 
heim 1969. 
6 Vgl. V. Gardavsky, Gott ist nicht ganz tot. Ein Marxist über Religion und Atheismus. 
München 1968. 59. 



Franz-Josef Steinmetz 102 

II. Gibt es heute noch Wunder? 

Was uns betrifft, so stehen wir nun vermutlich etwas hilflos vor der Fra- 
ge, welche Wundertaten denn heute noch die christliche Predigt beglei- 
ten. Fehlt der kirchlichen Praxis vielleicht etwas Entscheidendes, so daß 
sie die Qualität der alten Wunder und Zeichen nicht mehr erreicht? Müs- 
sen wir etwa mit Erasmus klagen: •Weil die Apostel Schlangen abschüttel- 
ten, Tote auf erweckten, durch Handauflegung die Gabe der Sprachen ver- 
liehen, darum wurde ihnen schließlich geglaubt, und nur mit Mühe wurde 
ihnen geglaubt, da sie Vernunftwidriges lehrten. Wenn manche jetzt 
Dinge vorbringen, die nach allgemeiner Meinung schon mehr als paradox 
sind, hat es bis jetzt noch keinen von jenen gegeben, der auch nur ein lah- 
mes Pferd hätte heilen können"7. Immer wieder fragen die Menschen so 
oder ähnlich nach der Glaubwürdigkeit der christlichen Verkündigung. 

a) Wenn die Klage zu Recht besteht, daß die heutige Christenheit eigentlich 
arm an derartigen Machttaten sei, dann ist das zunächst einmal eine An- 
frage an unseren Glauben. Es könnte zumindest sein, daß diese Armut die 
Folge unseres Kleinglaubens, das Resultat unseres Mangels an Glauben 
ist. Mit aller Deutlichkeit hat Jesus immer wieder erklärt, daß auch •der 
Gläubige" die Werke tun könne, die er selbst wirkte (vgl. Jo 14, 12 f). Un- 
abdingbare Voraussetzung solchen Tuns ist also das gläubige Vertrauen. 
Auch den Menschen gegenüber, die bei ihm Hilfe suchen, erhebt Jesus vor 
allem die Forderung, daß sie glauben (z. B. Mt 9, 22.28; 15, 28; Mk 10, 52). 
Dem Vater des besessenen Jungen in Mk 9, 14-27, der gesagt hatte: •Wenn 
du kannst, hilf uns und hab Mitleid mit uns!" (9, 22) antwortete Jesus so- 
gar: •Wenn du kannst? Alles kann, wer glaubt" (9, 23). Mit diesem Glau- 
ben ist unmittelbar das Vertrauen zu Jesus gemeint, im Grunde und zuletzt 
natürlich der Glaube an die Herrschaft Gottes, die durch Jesus zu uns kom- 
men will. Wo dieser Glaube fehlt, wie z. B. in seiner Heimatstadt, konnte 
Jesus kein Wunder (Swapug) wirken, abgesehen von wenigen Kranken- 
heilungen (Mk 6,5). Zumindest hat sich also der Unglaube der Nazareta- 
ner auf die Größe oder die Zahl der Machttaten Jesu ausgewirkt. 

Bei aller Vorsicht, mit der man diese Zusammenhänge auf unsere Situa- 
tion übertragen wird, bleibt die Frage aktuell: •Warum habt ihr solche 
Angst? Habt ihr denn keinen Glauben?" (Mk 4, 40). Diese Frage richtet 
sich an alle, die sich zu Jesus als dem Christus bekennen, besonders aber, 
wie mir scheint, an jene, die so großen Wert darauf legen, daß heute •kein 

7 Zitiert in: Die integrierte Gemeinde, Heft 12/13/14, S. 169. 



•Sie sahen die Wunder, die er tat" (Apg 8, 6) 103 

anderes Evangelium" gepredigt werde als früher. Es gehört zu den Un- 
begreiflichkeiten unserer Tage, daß gerade die, die aufs strengste daran 
festhalten wollen, daß die Wunderzeichen zur Zeit Jesu und der Urkirche 
genau so geschehen sind, wie sie berichtet werden, in bezug auf die heutige 
Zeit eine Ausnahme machen und meinen, das Schiff lein der Kirche sei nun 
endgültig dem Verderben preisgegeben und Machttaten Gottes seien nicht 
mehr zu erwarten. So groß ist oft die Skepsis gegenüber der Gegenwart und 
der Zukunft, daß man sich nur durch die Flucht in die gute, alte Vergan- 
genheit vor den heute anstehenden Problemen zu schützen sucht. Daß auf 
diese Weise die Verteidiger der Realität der alten Wundergeschichten mit 
den Kritikern insgeheim zusammengehen, sollte sehr zu denken geben. 
Schlecht beraten wäre man auf jeden Fall, würde man die befreiende Bot- 
schaft der Evangelien auf eine bestimmte Zeit beschränken und dar- 
über ihre bleibende Gültigkeit desavouieren. Derjenige, der damals den 
Wind und das Meer zum Gehorsam bringen konnte, ist auch heute noch 
fähig, den Stürmen der Zeit zu gebieten. 

Aber freilich, der wirkliche Glaube ist keine selbstverständliche mensch- 
liche Leistung, und wir alle werden meist sagen müssen: •Ich glaube, hilf 
meinem Unglauben!" (Mk 9, 24). Außerdem gilt es nun noch genauer die 
Gestalten zu bedenken, in denen sich die Wunderzeichen des Glaubens 
heute so gut wie damals realisieren. Mir scheint nämlich, daß unsere Augen 
nicht selten von Vorstellungen befangen sind, die ans Magische, Zauber- 
hafte grenzen, so daß wir erheblich gehindert werden, die wirklichen Kraft- 
taten, die Gott uns heute schenkt, überhaupt wahrzunehmen. 

b) Daher müssen wir nun mit Nachdruck darauf hinweisen, daß der bibli- 
sche Wunderbegriff keineswegs streng definiert ist. An der Frage, ob ir- 
gendwo ein Wunder im (neuzeitlichen) Sinn einer Durchbrechung von 
Naturgesetzen geschehen sei, ist die Bibel nicht interessiert. Das seit Homer 
und Hesiod übliche griechische Wort für Wunder (•dau^a) erscheint im NT 
kein einziges Mal; auch in der lateinischen Vulgata-Ubersetzung findet 
sich das Wort miraculum nicht. Das NT redet stattdessen von Kraft 
(ötivanig), Zeichen (ari[xeiov), Wunderzeichen (1x0015), Macht (evEpynua 
= evEQYEia), was die Vulgata entsprechend mit virtus, signum, prodigium, 
portentum, operatio wiedergibt. Daraus kann man wohl bei aller Vorsicht 
schließen, daß die hier gemeinte Wundervorstellung zwar keineswegs so 
allgemein und vage ist, wie in unserer Umgangssprache (7 Weltwunder, 
Wirtschaftswunder, Wunder der Technik und der Natur), daß sie aber 
dennoch recht weit gefaßt ist. Wunder ist hier nicht nur etwas, was die 
naturgesetzliche Ordnung umwirft, •sondern was ein Sich-Wundern erregt, 
was über das gewöhnliche menschliche Vermögen hinausgeht, für den 



Franz-Josef Steinmetz 104 

Menschen unerklärbar ist, hinter dem sich eine andere Macht - die Macht 
Gottes oder aber eine böse Macht - verbirgt"8. Wunder meint also mei- 
stens ein Geschehen, das berechtigte Verwunderung hervorruft. 

Diese ernüchternde und sachliche Einsicht hat sich bisher leider noch 
wenig herumgesprochen und blieb, wie so manche Erkenntnisse der moder- 
nen Exegese, in den einschlägigen Zeitschriften eher verborgen als ver- 
öffentlicht. Hinzu kommt die Frage nach den unterschiedlichen literarischen 
Gattungen der neutestamentlichen Wunderberichte, die man nicht ohne 
weiteres nach dem gleichen Schema interpretieren darf9. Es gibt selbstver- 
ständlich Berichte, die sozusagen unmittelbar auf historisch greifbare 
Ereignisse Bezug nehmen. Jesus und seine Jünger haben Heilungen voll- 
bracht, die ihren Zeitgenossen unerklärlich waren. Dazu gehören vor 
allem die Heilung unheilbarer, die radikale Erlösungsbedürftigkeit des 
Menschen anzeigender Leiden verschiedener Art (Dämonenaustreibun- 
gen), aber auch die von Aussätzigen, von Gelähmten und Blinden. Bei 
anderen Berichten aber handelt es sich eher um die bildliche Wiedergabe 
von zwar realen, aber nicht an der Oberfläche liegenden Geschehnissen. 
So geht es bei dem Weinwunder zu Kana (Jo 2) im Grunde um eine Dar- 
stellung des tieferen Wesens christlicher Existenz, d. h. um die Verwand- 
lung des menschlichen Lebens und seine Vereinigung mit dem Göttlichen, 
die uns in Christus geschenkt wird. (Zu dieser Art von Erzählungen gehört 
z.B. auch die Geschichte vom Seewandel Jesu in Mk 6,45-52 par.) 
Schließlich müssen wir mit Geschichten rechnen, die historisch greifbare 
Ereignisse und hintergründige Geschehnisse kunstvoll miteinander kombi- 
nieren. 

Ein bekanntes Beispiel für die zuletzt genannte Art ist die Perikope von 
der sogenannten •Brotvermehrung". Dabei handelt es sich um ein sehr 
komplexes literarisches Gemälde (vgl. Mk 6,32-44; Mt 14,13-21; Lk 9, 
10-17; Jo 6,1-13)10, das Jesus als wunderbaren Brotgeber darstellt, der 
die Menschen sättigen kann, obwohl die vorhandenen Vorräte zunächst 
allem Anschein nach nicht ausreichen. In diesem Gemälde ist das alltäg- 
liche Brot an manchen Stellen deutlich auf das Himmelsbrot bezogen, das 
Jesus selbst ist (z. B. Jo 6, 26-35), es sind Elemente aus der Abendmahl- 
überlieferung mit hineingenommen, und Erinnerungen an alttestament- 
liche Speisungsgeschichten schimmern hindurch. 

8 H. Küng, Die Gretchenfrage des christlichen Glaubens? Systematische Überlegungen 
zumneutestamentlidien Wunder, in: Theol. Quartalsdirift 152 (1972) 214-223; 216. 
9 Vgl. J. Jeremias, Neutestamentliche Theologie I, Gütersloh 1971, 09-96. 
10 Vgl. A. Heising, Die Botschaft der Brotvermehrung. Zur Geschichte und Bedeutung 
eines Christusbekenntnisses im NT (SBS 15), Stuttgart 1966. 



•Sie sahen die Wunder, die er tat" (Apg 8, 6) 105 

Sucht man nun nach Entsprechungen dieses •Brotwunders" in der heuti- 
gen Zeit, dann wird man in erster Linie an die Eucharistiefeier denken, 
durch die ungezählte Menschenscharen wider Erwarten gesättigt werden, 
wenn sie nicht ungläubig sind. In Betracht ziehen aber wird man ebenso 
die Tatsachen, daß anscheinend geringe Brotvorräte, wenn sie nur von 
mutigen Initiatoren (•Gebt ihr ihnen zu essen!", Mk 6,37) gegen alle 
Hoffnung ausgeteilt wurden, weit größere Wirkungen hatten, als nach 
menschlichem Ermessen zu erwarten war. Schließlich ist das wirklich merk- 
würdige Geschehen der Sättigung zu berücksichtigen, das immer noch ein- 
tritt, wo Menschen heute die christliche Botschaft wirklich hören. Da ereig- 
net sich, was Jesus verhieß: •Ich bin das Brot des Lebens; wer zu mir 
kommt, wird nicht mehr hungern, und wer an mich glaubt, wird nicht mehr 
durstig sein" (Jo 6,35). 

c) Damit ist freilich angedeutet, daß die Wunderzeichen im biblischen 
Sinne und die Sakramente, die die Christenheit anbietet, in einem geheim- 
nisvollen inneren Zusammenhang stehen. In einigen Fällen verbindet 
schon der biblische Text selbst das äußere Wunder mit einem tief erliegen- 
den, inneren Heilsvorgang (z.B. Mk 2,1-12 die Heilung des Gelähmten 
und die Sündenvergebung, Jo 6 die große Speisung und das eucharistische 
Brot). In vielen anderen Fällen wurden die Verbindungslinien erst von 
den Kirchenvätern gezogen. Sie wurden weiter ausgeführt und verdeutlicht 
von entsprechenden künstlerischen Darstellungen, die den sakramentalen 
Charakter der Wunder in besonderer Weise betonen. •Sie machen aus 
dem Wunder einen wiederholbaren Ritus"11. So werden z. B. die Heilung 
des Gelähmten am Teich von Bethesda in Jo 5,1-9 und die Berichte von 
Dämonenaustreibungen dem Sakrament der Taufe zugeordnet, die Erzäh- 
lungen von der Hochzeit zu Kana, aber auch die Wunderberichte vom Sieg 
über die Kräfte der Finsternis, über Krankheiten, über Naturbedrohungen 
bis hin zum Sieg über den Tod werden zum Altarssakrament in Beziehung 
gebracht. Es versteht sich von selbst, daß dabei schon der biblische Wunder- 
bericht selbst nicht oberflächlich nach dem Buchstaben, sondern hintergrün- 
dig dem Geist nach interpretiert wird. 

Für unsere Fragestellung ist es besonders wichtig, diese engen Bezie- 
hungen zwischen den Wunderzeichen und den Sakramenten zu sehen, weil 
wir sonst zu sehr versucht sind, bloß nach spektakulären göttlichen Ein- 
griffen in unsere heutige Welt Ausschau zu halten und dabei das tatsäch- 

11 H. Schade, Hinweise zur ganzheitlidien Schau biblischer Wunder in der Kunst des frü- 
hen Mittelalters, in: Versuche mehrdimensionaler Schriftauslegung (Hrsg. H. Harsch, G. 
Voss), Stuttgart-München 1972, 54. 



Franz-Josef Steinmetz 106 

liehe Angebot verfehlen. So wie es des gläubigen Auges bedarf, um die 
Sakramente in ihrer Heilsbedeutung zu erfassen, bedarf es entsprechender 
Augen, die Wundertaten, die gewirkt werden, um unsere Hoffnung zu 
stärken, als solche zu erkennen. Man könnte auch sagen, es geht um ein 
•Bilddenken". Dieses ist •ganzheitlich, wertbestimmt und geht final auf 
Bedeutung aus, das heißt, es setzt das Qualitative gegen das Quantitative ... 
Das Bild, dessen Wesen nach Meinung der Alten in Ähnlichkeit, Ur- 
sprungsbeziehung und offenbarendem Charakter besteht, kann niemals 
eindeutig festliegen. Es setzt ein geistig waches, lebendiges Mitdenken 
voraus, das den Sinn und das Ziel einer sich verändernden Gestaltung 
erfaßt . . . Dieser Sachverhalt zeigt, daß jedes Verständnis des Wunders 
den ganzen Menschen voraussetzt mit einer dem Ziel entsprechenden 
Disposition und einer korrespondierenden Gesellschaft"12. Mit anderen 
Worten: selbst die größten Wunder würden ihre Wirkung verfehlen, wo 
diese Voraussetzungen nicht gegeben sind. 

d) Es kommt also darauf an, Geduld zu haben, und auch das • Unschein- 
bare" wahrzunehmen. So wie Jesus den Blinden bei Betsaida nicht auf 
einmal, sondern in Stufen von seiner Blindheit geheilt hat (Mk 8, 22-26), 
vollzieht sich auch heute das Erlösungswerk nicht überall plötzlich, in einem 
Nu. Es geschieht etwas, aber das, was geschieht, bleibt mehrdeutig. Wir 
sind versucht zu fragen, warum denn der Blinde damals nur stufenweise 
geheilt worden sei, und warum denn heute die Heilungen, wenn sie einmal 
stattfinden, so langsam vonstatten gehen. Gott habe doch die Macht, alles 
schneller, wunderbarer und auffälliger zu wirken. Es bleibt das Geheimnis 
seines Willens und der menschlichen Freiheit; wichtig ist doch vor allem, 
daß es überhaupt vorkommt und bemerkt wird. 

Natürlich kann man einwenden, der Wundercharakter der Krafttaten 
sei durch unsere Überlegungen einigermaßen •dünn" geworden. Das Ver- 
langen nach Sensationen ist eben leider so groß, daß es einfach schwerfällt, 
sich an das nüchterne Denken der Bibel zu gewöhnen. So sicher es ist, daß 
Jesus leibliche Kranke geheilt hat, wir sind •nicht in der Lage, die voraus- 
gesetzte Krankheit medizinisch sicher zu diagnostizieren und Jesu - gewiß 
charismatische, nicht ärztliche - Heilpraxis genauer zu beschreiben"13. 
Unsere Phantasie hat in vielen Fällen die biblische Darstellung unverant- 
wortlich überschritten und sich vorgestellt, daß wir über diese Heilpraxis, 
ihre Gestalt, ihre plötzliche Wirksamkeit und Außerordentlichkeit exakt 
Bescheid wüßten. Infolgedessen tut man sich schwer, die entsprechenden 

1! H. Schade, a. a. 0.58. 
18 R. Pesdi, Zur theologischen Bedeutung der •Machttaten" Jesu, in: Theol. Quartalschrift 
152 (1972) 203-213; 205. 



•Sie sahen die Wunder, die er tat" (Apg 8, 6) 107 

•Zeichen" in unserer Zeit überhaupt wahrzunehmen. Eine konsequente 
Rückkehr zum biblischen Befund würde auch die heutige Welt in einem 
anderen Licht erscheinen lassen und uns die Augen für das öffnen, was 
durch die Kirche geschieht oder sich wenigstens ereignen könnte. 

Man sollte jedenfalls nicht leugnen, daß auch heute noch Menschen 
- innerhalb und außerhalb der Kirche - sich wie Jesus all jenen liebevoll 
zuwenden, die fast keine Hoffnung mehr haben: den Schwachen, Kranken, 
Vernachlässigten, Ausgestoßenen. Sie durchbrechen damit noch kein Natur- 
gesetz, aber sie stehen immerhin der üblichen Parole •Freie Bahn dem 
Tüchtigen, dem Gesunden, der Leistung" kritisch gegenüber. Sie ver- 
suchen, wirklich für alle dazusein. Oft gelingt es ihnen gegen jede Erwar- 
tung, bestimmten Kranken die Gesundheit wiederzugeben oder ihren 
Zustand wenigstens erheblich zu bessern; sie geben Schwachen und Alt- 
gewordenen Kraft, schenken Erfolglosen neues Selbstvertrauen, vermit- 
teln hoffnungslosen Existenzen Leben und Zukunft. Sind das - auch wenn 
sie kein einziges Naturgesetz mißachten - •nicht sehr ungewöhnliche, 
außerordentliche, staunenerregende, wundersam-wunderbare Taten?"14 

Zum Teil werden solche Taten von der Umwelt gebührend honoriert, zum 
Teil hat man sich allerdings schon so sehr daran gewöhnt, daß man kaum 
bemerkt, wie viele •Gesetze" der Trägheit, der Resignation, der Einfalls- 
losigkeit, der Skepsis und des Vorurteils hier eigentlich durchbrochen wer- 
den, und wie sehr es sich um Hinweise auf eine neue Welt der Freiheit und 
des Friedens, der Liebe und des Lebens handelt, die aus den Kräften der 
alten Welt des Todes und des Zerfalls gar nicht abzuleiten sind. Nicht ohne 
Grund war schon in der frühen Kirchengeschichte die Meinung zu hören, 
daß •gute Werke" besser seien als •Wunder". Die sieben Werke der leib- 
lichen und der geistlichen Barmherzigkeit stehen zu Recht in hohem Anse- 
hen. Gewiß springt der Unterschied zum Neuen Testament in die Augen, 
wo es nicht heißt •Kranke besuchen" und •Tote begraben", sondern •Heilt 
Kranke" und •Weckt Tote auf". Nichtsdestoweniger braucht man sich über 
Mangel an •Zeichen" eigentlich nicht zu beklagen, wo diese Taten gesche- 
hen: Hungrige speisen, Durstige tränken, Nackte bekleiden, Gefangene 
erlösen, Kranke besuchen, Fremde beherbergen, Tote begraben; Sünden 
aufdecken, Unwissende lehren, Zweifelnden recht raten, für des anderen 
Heil bitten, Betrübte trösten, Schwache ertragen, Beleidigungen verzeihen. 
Solche Taten sind Werke, die das Erlösungswerk Jesu fortsetzen, die 
Zukunft haben, die das Kommen der Herrschaft Gottes in diese gottlose 
und egoistische Welt signalisieren, die aus dem Glauben entstehen und so 
wieder Glauben •vermitteln" können. 

14 H. Küng, a. a. 0.221. 



Franz-Josef Steinmetz 108 

Mit anderen Worten: •Die Hoffnung hält Ausschau. Denn überall sind 
Leuchtzeichen der Hoffnung zu sehen, Menschen, die sich geändert haben, 
Gruppen, die von ihrem Glauben getrieben werden, sich für drängende 
Probleme der Öffentlichkeit zu engagieren, Menschen, die einen unge- 
wöhnlichen Weg gegangen sind, um anderen zu helfen, und solche, die in 
ihrem normalen Berufsalltag ein Zeichen der Hoffnung für ihre Umgebung 
geworden sind. Es entstehen lebendige Bewegungen in den Kirchen, die 
neue Möglichkeiten des christlichen Zusammenlebens zeigen, in denen die 
urchristliche Dynamik neue Kraft zur Gestaltung unserer Welt entfaltet"15. 
Nicht so sehr in sensationellen, physikalischen Wundern, sondern •in der 
wahren und aufrichtigen Geschichte ihres Lebens findet die Kirche ihre 
beste Apologie" (Angelo Roncalli). 

Wiederholt sich jedoch in unserer Zeit auch noch das, was uns zuweilen 
in Verlegenheit bringt, daß nämlich Jesus von seinem Zeitgenossen als 
großer Exorzist angesehen worden ist? Zu seinem Dienst gehörte doch 
ganz wesentlich die Macht, Dämonen auszutreiben. Hat die Kirche seine 
Exorzismen einfach vergessen? Auch hier müssen wir zunächst hinter die 
vorwissenschaftlichen Vorstellungen von Geistern und Dämonen zu jenen 
Realitäten vorstoßen, die sie bezeichnen. •Die Menschen der neutesta- 
mentlichen Zeit benützten diese Ausdrucksweise, um die unterpersönlichen 
Mächte und überpersönlichen Einflüsse zu kennzeichnen, die menschliches 
Leben verunstalten und verwirren. Sie repräsentieren die ,Mächte und 
Gewalten', die sich in einer bestimmten Person bemerkbar machen - eine 
Sache, die auch wir noch sehr genau kennen"16. Bedenkt man die vielfälti- 
gen Faszinationen und pseudo-sakralen Sinngebungen, denen die Men- 
schen heute ausgeliefert sind (am Arbeitsplatz, durch die Technik, infolge 
sexueller Verhaltensmuster, durch Weltanschauungen und Ideologien, 
wirtschaftliche und politische Machtblöcke), bis hin zur totalen Verdunke- 
lung des Lebens und zur Behinderung des menschlichen Handelns, dann 
ahnt man, welche exorzistischen Aufgaben für die Zukunft noch vor uns 
stehen. Aber auch dazu ist zu sagen, daß das Werk einer christlichen 
Befreiung von den narkotischen Schleiern gottleerer Welten nicht völlig 
abgestorben ist. 

III. Kritische Einschränkungen 

Bevor wir nun versuchen, die verschiedenen Erkenntnisse über die Frage 
nach den Wundern in unserer Zeit in etwa zusammenzufassen, müssen 

15 Vgl. S. Grossmann, Christen in der Welt von morgen, Schloß Craheim 1969, 116. 
16 H. Cox, Stadt ohne Gott?, Stuttgart-Berlin 41968, 167; vgl. H. Schlier, Mächte und Ge- 
walten im Neuen Testament (Quaest. Disp. 3), Freiburg 1958. 



•Sie sahen die Wunder, die er tat" (Apg 8, 6) 109 

wir noch einen Aspekt des Themas in Erinnerung rufen, der zuweilen gar 
nicht beachtet und oft genug vernachlässigt oder verdrängt wird. 

a) Ich meine die Tatsache, die Paulus im ersten Korintherbrief in die These 
komprimiert: •Die Juden fordern Zeichen, die Griechen suchen Weisheit. 
Wir dagegen verkündigen Christus als Gekreuzigten: für Juden ein 
Anstoß, für Heiden eine Torheit, für die Berufenen aber, Juden wie Grie- 
chen, Christus, Gottes Kraft und Gottes Weisheit" (1,22 ff). Was der Apo- 
stel hier scharf pointiert an die Korinther schreibt, ist wohl geeignet, um 
der menschlichen Wundersucht aller Zeiten den Garaus zu machen, obwohl 
die Worte nicht moralisierend gemeint sind. Aber sie zeigen mit aller 
wünschenswerten Klarheit, daß der Apostel eine Zeichenforderung 
ablehnt, die den Menschen als richtende Urteils-Instanz sozusagen über 
Gott stellen würde17, ganz zu schweigen von dem Verlangen nach sensa- 
tionellen Schauwundern, die Paulus so gut wie die Evangelien aufs streng- 
ste zurückweist. Der eigentliche Kern der christlichen Erlösungsbotschaft 
sind eben nicht aus sich selbst beweiskräftige Wundertaten und Macht- 
zeichen, die man ohne weiteres im Sinne einer triumphalistischen Herrlich- 
keitstheologie vom Mysterium des Kreuzes und der Auferstehung Christi 
isolieren dürfte. Entscheidend bleibt auch nach Ostern der Glaube an die 
Erlösung auf dem Wege des Kreuzes. Eine Wunderforderung, die diesen 
Weg und seine scheinbare Torheit mirakulös überspringen will, würde 
Paulus als typisch •jüdisch" bezeichnen und als unchristlich ablehnen. Man 
darf das Kreuz Christi nicht als •Betriebsunfall" der Heilsgeschichte 
betrachten, der dann durch seine Auferstehung Gott sei Dank wieder kor- 
rigiert wurde. Der Kreuzweg bleibt unsere letzte und somit einzige Hoff- 
nung. Ebensowenig darf man die Wunder als platte und undialektische 
Vorwegnahme des Endheiles interpretieren, ohne ihre Bezogenheit auf das 
entscheidende Geschehen zu berücksichtigen, das da Kreuz heißt. 

Welche praktische Bedeutung diese Erkenntnisse im apostolischen All- 
tag haben, zeigt zunächst Paulus auf anschauliche Weise dort, wo er im 
zweiten Korintherbrief vom •Stachel im Fleisch" spricht. Eben dort, wo er 
sich mit den Überaposteln vergleicht und sich in einer •Narrenrede" rühmt, 
daß er in nichts hinter den Überaposteln zurückgeblieben sei (•Alles, woran 
man den Apostel erkennt, wurde mit großer Ausdauer, in Zeichen, Wun- 
dern und machtvollen Taten unter euch vollbracht", 2 Kor 12,12), hat er 
zugleich seine Freude •an jeder Schwachheit, an Mißhandlungen und 
Nöten, an Verfolgungen und Ängsten, die ich für Christus ertrage; denn 
wenn ich schwach bin, dann bin ich stark" (12,10). Gewiß, er hat den Herrn 

17 Vgl. H. Conzelmann, Der erste Korintherbrief, Göttingen 1969, 62. 



Franz-Josef Steinmetz 110 

angefleht, daß dieser Dorn im Fleisch, dieser Satansengel von ihm abläßt. 
Er hat sogar dreimal gebetet, aber dann erkennt er, weil die Erhörung 
nicht in seinem Sinne erfolgt, daß der Herr es anders will, und es genügt 
ihm seine Gnade (12,9). Offensichtlich werden also die Wunder und 
machtvollen Taten, die keineswegs wegdisputiert werden sollen, immer 
wieder durchkreuzt von verschiedenen •Stacheln", Schwachheiten, Äng- 
sten und Nöten, die ihm fortwährend bleiben. Das größte Wunder seines 
Lebens, sein eigentlicher Ruhm besteht darin, daß er auch zu diesen Seiten 
des Daseins Ja sagen kann und sie durchzustehen vermag. Die befreiende 
Gnade Christi erweist zunächst gerade dort ihre größte Kraft, wo sie ohne 
mirakulöse Beseitigung des Kreuzweges sozusagen in der Not und Bedräng- 
nis des Apostels triumphiert und ihn so zum Träger und Zeugen wahrhaft 
göttlicher Erlösung macht18. Daher will er sich seiner Schwachheit rühmen, 
damit die Kraft Christi auf ihn herabkommt (12, 9). 

b) Noch anschaulicher als bei Paulus kommen diese •Einschränkungen" in 
den Evangelien zur Sprache. Zwar kann man keineswegs behaupten, daß 
wir bei Jesus prinzipielle Wunderkritik antreffen. •Nicht den Wunder- 
glauben lehnt er ab, sondern die Wunderforderung und Wundersucht: 
nicht Wunder schlechthin, sondern Schauwunder. Auch ohne Wunder- 
beweis soll der Mensch Jesu Wort glauben"19. Den Ungläubigen verweigert 
Jesus jede Demonstration seiner Macht, jede Legitimation seiner Voll- 
macht. •Er wirkt gerade nicht alle nur .möglichen', kuriosen und spekta- 
kulären Wunder. Er läßt sich nicht in die Rolle eines bloßen Wundertäters 
drängen, weder von seinen ungläubigen Gegnern (Mk 8,11 f; vgl. Lk 23, 
8-12) noch vom Volk, das materielle Hilfe sucht (Mk l,35-38)"20. Solche 
•Zeichen", wie sie die Pharisäer fordern, sind eigentlich das Gegenteil 
echten Glaubens, sind eine Herausforderung Gottes. Freilich fällt hier auf, 
daß die Parallelen, von Mk 8,11 f in Mt 12,38-40 (vgl. 16,1-1) und Lk 11, 
29-32 die radikale Ablehnung eines •Zeichens" schon eigentümlich ergän- 
zen: •Ein böses und abtrünniges Volk fordert ein Zeichen, aber es wird 
ihm kein anderes gegeben werden als das Zeichen des Jona". Wie soll man 
diesen Befund erklären? E. Haenchen meint: •Die Christen haben es nicht 
ausgehalten, daß Jesus seinem Geschlecht radikal ein Zeichen verweigert 
hat ... Insofern hat innerhalb der Traditionsgeschichte dieses Stücks der 
pharisäische Anspruch sich mit seiner Forderung doch durchgesetzt"21. 
18 Vgl. F. J. Steinmetz, Hoffnung auf Hoffnung. Meditationen zum Neuen Testament, 
Würzburg 1972, 9-16. 
19 H. Küng, Die Gretchenfrage des christlichen Glaubens?', a. a. O. 216. 
20 A. Vögtle, Art, Wunder, in: LThK 2X, sp. 1258. 
21 Zitiert bei R. Ruß, Jona in der Predigt. Exegetisch-homiletische Überlegung, in: Bibel 
und Kirche 1972, 76. 



•Sie sahen die Wunder, die er tat" (Apg 8,6) 111 

Aber das, was hier als Zeichen verheißen wird, ist (ganz abgesehen von der 
Dunkelheit des Wortes in sich) alles andere als ein Entgegenkommen 
gegenüber den Pharisäern. Sowohl die Deutung des Jona-Zeichens durch 
Mt, der in der Auferstehung Jesu, also in dessen wunderbarer Errettung 
aus dem Tod, die Wiederkehr der Jona-Geschichte sieht, als auch die Inter- 
pretation des Lk, die auf die schlußendliche Bekehrung Ninives abzielt, 
meinen sicher nicht ein Zeichen, das den mühsamen Weg des Glaubens 
abkürzen würde und so das Verlangen der Pharisäer nach einem Beweis 
befriedigt. Tiefer gesehen scheint mir gerade durch diese Texte noch ein- 
mal bestätigt zu werden, daß die biblischen Wundertaten erst infolge des 
österlichen und endzeitlichen Sieges Jesu in ihr volles Licht kommen. 

Die Geschichte von der Versuchung Jesu spricht in dieser Hinsicht eine 
ganz unmißverständliche Sprache (Mt 4,1-11 par). Die Erzählung wendet 
sich klar gegen eine christologische Demonstration durch Schauwunder und 
verwirft sie als satanische Versuchung. Nicht Christus, sondern der Anti- 
christ erklärt in der Apokalypse Esdr 4,27: Ich bin der Gottessohn, die 
Steine machte ich zu Brot, zu Wein das Wasser. Aus Steinen Brot zu 
machen, das vermag nach Auskunft der Pseudoclementinischen Homilien 
auch der Magier Simon, der aber ein Volks Verführer war (vgl. Apg 8,9 f). 
Wie verführerisch und zweideutig das Verlangen nach Wundern und das 
Sich-ereignen von Machttaten sein kann, hat besonders Mt in der Ver- 
spottungsszene des Kreuzigungsberichtes herausgearbeitet, indem er sie auf 
die Versuchungsgeschichte hin transparent werden läßt: •Die Leute, die 
vorbeigingen, schmähten ihn, schüttelten den Kopf und riefen: Du willst 
den Tempel abreißen und in drei Tagen wieder aufbauen? Wenn Du Got- 
tes Sohn bist, hilf dir selbst und steig herab vom Kreuz! Auch die Hohen- 
priester, Schriftgelehrten und Ältesten verhöhnten ihn und sagten: Ande- 
ren hat er geholfen, sich selbst kann er nicht helfen. Er will doch der König 
von Israel sein. Dann soll er vom Kreuz herabsteigen, und wir werden an 
ihn glauben. Er hat auf Gott vertraut: der soll ihn jetzt retten, wenn er ihn 
liebt. Denn er hat gesagt: Ich bin Gottes Sohn" (27,39-44). Das sind prak- 
tisch die gleichen Angebote, die ihm Satan gleich nach der Taufe vorlegte, 
die Jesus aber schon dort radikal zurückweist: •Weg mit dir, Satan" (4,10). 
Damit sind die Wundertaten Jesu keineswegs von der Wurzel her kriti- 
siert, wohl aber auf sein Kreuz hin relativiert. Sie behalten ihre relative 
Bedeutung, können aber nicht vergessen lassen, daß als einziges Zeichen, 
das schließlich übrigbleibt, der Triumph der Liebe gilt, die den Tod durch 
den Tod überwindet. Die Fragwürdigkeit der herkömmlichen Fundamen- 
taltheologie ist auf diese Weise offensichtlich geworden. 



Franz-Josef Steinmetz 112 

IV. Zeichen der Hoffnung 

Es ist nicht leicht, das Gesagte nun noch einmal zusammenzufassen und auf 
unsere Zeit zu beziehen. Die Gefahr, die vielen Aspekte des Themas auf 
einen zu einfachen Nenner zu bringen, ist groß. Wir wollen trotzdem ver- 
suchen, das Wichtigste wenigstens anzudeuten. 
a) Bei allen kritischen Unterscheidungen und Einschränkungen, die wir 
vornehmen mußten, können und dürfen wir damit rechnen, daß auch heute 
noch •Wunder" und •Zeichen'' geschehen, die zumindest geeignet sind, 
einen •neuen Himmel" und eine •neue Erde" im Kleinen anzuzeigen. Es 
gibt wunderbare Unterbrechungen der gewohnten Zustände und Zusam- 
menhänge der Dinge, die sichtbar und nicht bloß innerlich sind. Diese 
Wunder sprengen den gewohnten Status, sie schaffen greifbare Verände- 
rungen äußerer Art, sie geschehen gewissermaßen als Stellvertretung einer 
kommenden Heilsordnung22. Auch haben sie mit den Wundern der Bibel 
zwei wesentliche Charakteristika gemeinsam: das Formale der Unterbre- 
chung von Gewohnheitszusammenhängen und das Materiale des schlecht- 
hin guten Inhaltes. Es kommt allerdings nicht bloß darauf an, diese Wun- 
derzeichen wahrzunehmen, sondern ebenso an ihrem Zustandekommen 
mitzuwirken. 

Auch wenn man den Wunderbegriff philosophisch exakt abgrenzt und 
definiert, bleiben zahlreiche Fakten, die diesem Begriff genügen. Welchem 
Begriff? Nun, man kann das Wunder im engeren Sinn beschreiben •als ein 
außergewöhnliches, unser Vorverständnis in bezug auf das innerweltlich 
Mögliche gleichsam sprengendes Ereignis, durch welches der transzendente 
Gott mittels der eigenen, zum Hervorbringen auch von Neuem und Unvor- 
hergesehenem fähigen Kräfte des Geschöpfes, d. h. weltimmanent wirkend, 
auf unerwartete Weise innerweltliche Rettung oder irdisches Heil dem 
Menschen schenkt und somit seine persönliche, auf unbedingtes Heil aus- 
gerichtete Liebe zeichenhaft in der Materialität der Welt zum Ausdruck 
bringt"23. Solche Wunder gibt es. Ich würde sogar meinen, •daß die heute 
auch in Kreisen der katholischen Exegese weitverbreitete, sich als zeit- 
gemäß vorstellende, grundsätzliche Ablehnung der Naturwunder und 
Totenerweckungen nicht gerechtfertigt ist"24 (wobei freilich die Frage noch 
völlig offen bleibt, welcher literarischen Gattung die entsprechenden bib- 
lischen Berichte angehören, und wie sie infolgedessen zu interpretieren 
seien). Warum sollten nicht auch solche Wunder (bei aller Problematik der 

22 Vgl. dazu die ausgezeichnete Intuition von E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. III, 
Frankfurt 1967, 1540-1550. 
23 B. Weissmahr, Gibt es von Gott gewirkte Wunder? in: Stimmen der Zeit, 191 Bd. 
(1972) 60; Seite 58 berichtet über Fakten. M B. Weissmahr, a. a. 0. 61. 



•Sie sahen die Wunder, die er tat" (Apg 8,6) 113 

Definition des Todes und seines Zeitpunktes usw.) gelegentlich sinnvoll 
und daher wirklich werden, wie es schon Augustinus meisterhaft gedeutet 
hat: •Weil die Menschen, auf anderes bedacht, die Aufmerksamkeit auf 
die Werke Gottes verloren haben, in der sie täglich den Schöpfer preisen 
sollten, so hat sich Gott vorbehalten, gewisse außerordentliche Dinge zu 
tun, um die gleichsam schlafenden Menschen zu seiner Verehrung in auf- 
fallender Weise zu regen. Ein Toter ist aufgestanden, die Menschen haben 
sich gewundert. So viele werden täglich geboren, und niemand wundert 
sich. Wenn wir genauer darüber nachdenken, so ist es ein größeres Wun- 
der, daß einer, der nicht war, ist, als daß einer, der war, auflebt"25. 

b) Aber auch solche •Wunderwerke" dispensieren den Menschen nicht von 
weiteren Fragen, wenn es darum geht, ihre theologische Bedeutung tiefer 
zu erfassen. Diese Fragen können in verschiedene Richtungen gehen und 
manche Verwirrung entsteht dadurch, daß die Perspektiven miteinander 
verwechselt werden. Es ist nicht einfach dasselbe, ob man sich um Unter- 
scheidung der Geister (Wunder als teuflisches Blendwerk und satanische 
Versuchung) bemüht; ob man nach der Göttlichkeit der Offenbarung fragt, 
die von Wunderzeichen bestätigt wird; ob man schließlich von solchen Zei- 
chen her auf die Berechtigung der christlichen Hoffnung schließt. 

Was die Göttlichkeit der Zeichen betrifft, so gilt: •Wie die Auferstehung 
Jesu Grund des Glaubens nur in dem Sinn sein kann, in dem sie selbst zu 
glauben ist, können auch die Wunder Jesu keine andere Funktion für den 
Glauben besitzen, als daß sie verdeutlichen, worum es im Glauben geht. 
Sie sind nicht welthaft ausweisbar als göttliche Zeichen, sondern werden 
als solche nur im Glauben erkannt"26. Das scheint ein Widerspruch zu dem, 
was vorher über die Feststellbarkeit des freien Wirkens Gottes in der Welt 
gesagt wurde. Aber es hängt nicht von unserer Erkenntnis ab, was ein 
Sachverhalt zutiefst ist. Vielmehr kann es vorkommen, •daß dieser Sach- 
verhalt nur durch jene Erkenntnis voll ergriffen werden kann, die wir 
Glaube nennen"27. Das war zur Zeit Jesu nicht anders als heute, wie die 
Evangelien zur Genüge beweisen. 

Uns geht es hier vor allem um die Frage, inwiefern die Wunderzeichen 
in unserer Zeit wirklich Leuchtzeichen unzerstörbarer Hoffnung sind. 
Erfährt nicht der Mensch die endgültige Erlösung immer wieder nur in der 
Weise reiner Hoffnung? In der Tat; selbst bei der Annahme, daß durch 
die Kirche die erstaunlichsten und wunderbarsten Dinge zustande kämen, 

25 Vorträge über das Evangelium des hl. Johannes, übersetzt von Th. Specht, Kempten- 
München 1913, 150 (9. Vortrag 1). 
28 P. Knauer, Verantwortung des Glaubens (Frankfurter Theol. Studien, Bd. 3), 1969, 177. 
27 B. Weissmahr, a. a. 0. 60. 



Franz-Josef Steinmetz 114 

bleibt angesichts des universalen Todes die Möglichkeit einer radikalen 
Skepsis gegenüber dem zukünftigen, endgültigen Heil von Menschheit und 
Welt. Wie man dem gekreuzigten Jesus zurief: •Anderen hat er geholfen, 
sich selbst kann er nicht helfen" (Mk 15,31), so kann man im Grunde jeden 
Wundertäter verspotten, der mit dem Tode ringt. Der Tod wird nur durch 
den Tod überwunden. Sogar in einem Buch, das über zahlreiche, staunens- 
werte Krankenheilungen aus unserer Zeit glaubwürdig berichtet, heißt es 
im Nachwort: •Es gibt, selbst wenn ein Kranker geheilt wird, nur vorläu- 
fige Krankenheilungen; man könnte auch von zeitweisen oder relativen 
Krankenheilungen sprechen ... Krankenheilung ist nur ein Zeichen, ein 
Vorschuß, ein Wetterleuchten des zukünftigen Äons ... ein Anbrechen 
des Gottesreiches. Immer noch gibt es die Auferstehung nur im Zeichen des 
Kreuzes, das unserer Welt den Stempel aufdrückt. Gott ist im Leiden ver- 
borgen, das ist in Jesus Christus deutlich geworden, selbst als er Tote auf- 
erweckte und Lahme wieder gingen, Taube hörten und Blinde wieder sehen 
konnten. Die Krankenheilung ist ein dynamisches Geschehen, nicht etwas 
Starres oder Statisches. Gott handelt und heilt wie er will. Er kann einen 
Menschen gesunden lassen, vor dem gleichen Menschen kann er sich aber 
auch im Leiden verbergen"28. Das eschatologische Heilwerden und Leben 
wird nur erst im Glauben erfahren. 

So werden wir trotz aller dankbaren Anerkennung, die wir den Wun- 
derzeichen und Machttaten in unserem Leben entgegenzubringen haben, 
letztlich immer wieder zurückkehren zum Baum des Lebens, der da Kreuz 
heißt. Aber doch nicht so, als wollten wir schließlich die Sprache des Trium- 
phierens aufgeben und uns stattdessen mit der ohnmächtigen Sprache der 
Liebe begnügen. Es geht vielmehr darum, daß wir auch in den Wunder- 
zeichen schon gewissermaßen die Auswirkungen jener Liebesmacht sehen, 
die sich am Kreuz vollendete. •Das Evangelium Jesu Christi verheißt uns 
nicht Befreiung vom Sterben. Es verheißt uns nur - aber was heißt da 
,nur'!? -, daß der Tod um Jesu Christi willen nicht mehr Tod ist, daß selbst 
der Tod uns nicht scheiden kann von der Liebe Gottes"29. Wer diesen 
Osterglauben angenommen hat, für den werden die Zeichen des Lebens 
nicht bedeutungslos bleiben. Aber auch ihm gilt die Mahnung30: •Weil du 
mich gesehen hat, glaubst du. Selig sind, die nicht sehen und doch glauben!" 

28 R. Brown, Beten und heilen (Hrsg. S. Großmann), Schloß Craheim 1969, 101. Das Nach- 
wort stammt von G. Sondheimer. 
29 G. Ebeling zitiert bei P. Knauer, a. a. 0. 174. Weiterführende kritische Auseinanderset- 
zungen zur Fragestellung unseres 4. Teiles bei W. Kern - P. Knauer, Zur Frage der Glaub- 
würdigkeit der christlichen Offenbarung, in: Ztschr. für Kath. Theologie, 93 (1971) 418-442; 
M. Seckler, Plädoyer für Ehrlichkeit im Umgang mit Wundern, in: Theol. Quartalschrift 
151 (1972) 337-345; H. Bannach, Wunder beweisen gar nichts. Probleme des 20. Jahrhun- 
derts im Spiegel der Apostelgeschichte, Stuttgart 1970. 80 Jo 20, 29. 




