Was heiit Ordensgehorsams
Uberlegungen fiir eine heutige Theologie des Ordenslebens
Karl Rahner SJ, Miinchen

Die folgenden Uberlegungen wurden von einer Ordensleitung erbe-
ten. Sie haben zwar in erster Linie eine apostolische Gemeinschaft im
Auge, meinen in ihrem Kern aber den Ordensgehorsam iiberhaupt.
Wenn dieser Gehorsam (und damit auch das Amt des Oberen) in er-
ster Linie funktional verstanden wird, so schlieft das dennoch nicht
aus, dafl u.U. das Verhéltnis des Oberen zu seinen Untergebenen de
facto das eines ,geistlichen Vaters®, eines ,Geistbeseelten“ (pneuma-
tikds) im Sinne des Monchtums sein kann. Wo das von der Person des
Oberen her gerechtfertigt ist, wire es sogar nur zu begriifien. Das ist
durchgehende Tradition, im alten Monchtum ebenso wie bei Igna-
tius von Loyola. Nur kann es rechtlich nicht gefordert und normiert
werden, wie es lange Zeit geschah, und kann es gar nicht in allen Fal-
len konkret erwartet werden, ohne dafl darum das eigentliche Wesen
des Ordensgehorsams zerstort wird. — Und noch etwas: Die Frage
nach der Erkenntnis des Willens Gottes im Hier und Heute, und da-
mit nach dem Gehorsam gegeniiber Gott, fir den Einzelnen wie fiir
die Gemeinschaft, wird im Folgenden nicht ausdriicklich gestellt. Hier
wird nur vom Verhaltnis zwischen Oberen und Untergebenen gehan-
delt, also vom Ordensgehorsam im strengen Sinn.

1. Es schadet nichts, wenn in der Theorie der aszetischen Literatur und in
der (vielleicht vorkonziliar zu nennenden) Praxis des Ordenslebens der Ge-
horsam in den Ordensgemeinschaften ein wenig entmythologisiert wird.

a) Der Ordensgehorsam (auf den hier allein reflektiert wird, weil hier
nicht auch noch die allgemeinen Probleme von Autoritit und Freiheit, Ge-
horsam in Familie, biirgerlicher Gesellschaft und Kirche bedacht werden
konnen, obwohl von daher auch Wichtiges iiber den Ordensgehorsam ge-
sagt werden konnte) hat als solcher nichts zu tun mit dem Verhaltnis zwi-
schen Jinger und Meister, Schiller und seinem Guru, seinem ,geistlichen
Vater“, Beichtvater usw. Wo im Ordensrecht oder in einer allgemein ge-
tibten, aszetisch gerechtfertigten Praxis noch Restbestinde solcher Vermi-
schungen zwischen ,Ordensoberen und ,geistlichen Vitern“ und dement-
sprechend in der Haltung des Ordensmannes zu so verstandenen , Vorge-
setzten“! gegeben sind, sind sie abzubauen. Von da aus wire eine richtige
1 Wir belassen es aus Mangel an einem anderen kurzen Wort bei dem Ausdrudk , Unter-

gebener®, obwohl, wie sich spater zeigen wird, durch dieses Wort der gemeinte Sachverhalt
eher verdunkelt als erhellt wird.



Karl Rahner 116

Theorie und Praxis einer , Gewissensrechenschaft“ vor den Ordensoberen
neu zu durchdenken. Eine klare Grenzziehung zwischen Ordensoberen (im
Bereich des Gesellschaftlichen des Ordens) und einem , geistlichen Vater®
(oder Freund im Bereich der privaten Intimsphire) besagt natiirlich nicht,
dafl Obere und Untergebene sich nur im Bereich eigentlich rechtlicher Rege-
lungen begegnen sollen oder konnten?.

b) Der Ordensobere ist nicht ,Stellvertreter Gottes“, insofern er eine be-
sondere ,Inspiration®, ,Erleuchtung® oder ,Sonderprovidenz* von seiten
Gottes aufgrund seines Amtes als solches beanspruchen oder erwarten
konnte. Seine Befehle haben keine besondere Prisumtion, sachlich richtig
zu sein, blof} weil sie von ihm als Ordensobern kommen; sie haben eine
Préasumtion dafiir, dafl sie befolgt werden sollen, weil und insofern sie Be-
fehle einer legitimen gesellschaftlichen Autoritit sind. Der Obere ist ,Stell-
vertreter Gottes“, weil er der konkrete Tréger einer legitimen, also letztlich
von Gott gewollten Leitungsbefugnis in einer Gesellschaft ist, die selbst,
weil sinnvoll, als von Gott gewollt betrachtet werden darf. Man kann beto-
nen, dafl diese Gesellschaft in unserem Fall letztlich die der Kirche (und
nicht einer profanen Gesellschaft) ist und sich von daher eine ekklesiologi-
sche, in etwa ,pneumatische Qualitit® fiir eine solche Autoritit in einem
Orden ergebe. Aber da der einzelne Orden eben doch (trotz aller Appro-
bation durch die Kirche) nicht mit der Kirche identisch ist, sollte man sich
hiiten, von daher allzu sublime Prarogativen fiir die Autoritit des Ordens-
oberen gegeniiber anderen legitimen Autorititen abzuleiten. Damit ist
nicht geleugnet, dafl der spezifische Sinn der Autoritit im Orden sich vom
Sinn und Zweck einer kirchlich approbierten Ordensgemeinschaft als einer
Teilkirche, die ja nicht notwendig lokal ist, herleitet.

c) Der Ordensgehorsam darf darum auch nicht mit paternalistischen
Ideologien falsch und iberfliissig unterbaut werden. Ordensleute sind
keine Kinder. Der Ordensgehorsam als solcher hat nichts zu tun mit dem
Gehorsam von Minderjahrigen, die in der elterlichen Hausgemeinschaft
leben. Ein Ordensoberer mag manches von einem Vater und dessen Um-
gang mit seinen erwachsenen Séhnen lernen, aber er ist kein , Vater“. Man
kann, wenn man will, Analogien zwischen einem Vater und einem Ordens-
oberen finden, und die Tradition hat da viel Scharfsinn und Tiefsinn wal-

% Oberer und Untergebener sind ja beide Menschen, Christen, Hausgenossen, einem ge-
meinsamen Ziel dienend usw. Damit sind selbstversténdlich viele Beziehungen gegeben
und geboten, die das Gesamtverhéltnis zwischen beiden mitbestimmen. Das alles ist selbst-
verstindlich, Hier aber ist die Frage nach dem Wesen des Ordengehorsams als solchen, in
den man nicht alle iibrigen Beziehungen eintragen darf, wenn man nicht alles durcheinan-
der bringen will.



Was heifit Ordensgehorsam? 117

ten lassen; aber heute bringen solche Vergleiche mehr Schwierigkeiten als
Nutzen.

2. Der Ordensgehorsam ist zunéchst von seiner funktionalen Bedeutung in
einer Gesellschaft zu sehen, die eine gemeinsame Aufgabe und ein gemein-
sam anzustrebendes Ziel hat.

a) Ein Orden ist eine Gesellschaft und hat als solche eine Aufgabe und ein
Ziel, zu denen alle ithre Mitglieder beitragen miissen. Das gilt vor allem
fiir einen apostolischen Orden®, bei dem das eigentliche Ordensziel als das
einer Gesellschaft als solcher nicht identisch ist mit dem spirituell-subjek-
tiven Ziel des einzelnen (mit seinem Heil)*. Eine solche Gesellschaft mufl
notwendig zwischen dem gesellschaftlichen (,politischen”, mindestens teil-
weise rechtlich normierten) Bereich und der privaten Sphire ihrer Mitglie-
der unterscheiden.

b) Der Ordensgehorsam bedeutet die sittliche (frei angenommene) Ver-
pilichtung der Ordensmitglieder, den Weisungen zu entsprechen, die die
Oberen des Ordens (entsprechend dem Ordensrecht) im 6ffentlichen Be-
reich zur Erreichung der Ziele des Ordens erlassen. Ganz gleichgiiltig (vgl.
unten 4), wie die Bestellung von Vorgesetzten und die Findung des mate-
rialen Inhaltes einer solchen Weisung in einer bestimmten Gesellschaft
rechtlich geregelt sein mégen. Weisungen?®, die von der betreffenden Ge-

? Um die funktionale Eigentiimlichkeit des Ordensgehorsams deutlicher zu sehen, reflek-
tieren wir hier und im folgenden vor allem auf die Orden mit ,apostolischen® Zielsetzun-
gen. Wenn und insoweit es rein ,kontemplative* Orden geben sollte, und es sich bei dieser
Frage nicht nur um, wenn auch sehr bedeutsame Akzentverschiebungen handeln sollte (eine
Frage, die hier nicht zu entscheiden ist), wire in einer kontemplativen Lebensgemeinschaft
ein bestimmter Lebensstil und eine Regelung des Ablaufs des kontemplativen Lebens von
bleibender Art (die aber ihrerseits immer wieder von neuem iiberpriift werden miifiten,
wenn der Wandel der Zeit es erforderte) gegeben, und der Obere in einem solchen Orden
hitte dann kraft seines Rechtes, den Gehorsam eines Untergebenen zu beanspruchen, nur
die Aufgabe, iiber Einhaltung und Konkretisierung dieser bleibenden Regelung zu wachen.
Weiter ginge die ,Materie® dieses Gehorsams nicht. Damit wird nicht das Recht bestritten,
daf} ein kontemplativer Orden eine Synthese anstrebt zwischen einem Oberen in diesem
Sinn und einem ,geistlichen Vater® in der Art, wie er beim Abt in der Regel z. B. des
hl. Benedikt wohl gemeint ist. Die Frage ist dann nur die, wieweit es konkret gelingt,
immer einen Oberen zu finden, der auch der ,Vater“ seiner Méndche sein kann. — Uber die
Stellung des Abtes nach der Regula und die unterschiedlichen Auslegungen vgl. A. de
Vogiié, La communauté et 'abbé dans la Régle de Saint Benoit, Paris 1960.

4 Diese Unterscheidung, die erst eine Unterscheidung zwischen der privaten und der gesell-
schaftlichen Dimension eines Ordensmanns erméglicht, wird schon deutlich bei F. Suarez,
De Religione Societatis Jesu, lib. I., cap. 2, wo wichtige Uberlegungen diesbeziiglich ange-
stellt werden, die auch noch bleiben, wenn man den ,Triumphalismus® des Suarez hin-
sichtlich des Jesuitenordens abzicht.

§ Wir verwenden den Begriff , Weisung* hier nicht in dem engeren, spezifischen Sinn, den



Karl Rahner 118

sellschaft herkommen®, durch bestimmte einzelne dazu legitimierte Vertre-
ter der Gesellschaft vertreten und proklamiert werden und den einzelnen
auch dann verpflichten, wenn er nicht schon von sich aus den Inhalt der
Weisung zur Norm seines Handelns gemacht hat, gibt es notwendig in
allen Gesellschaften. Das ist schon deshalb der Fall, weil (von allem anderen
abgesehen) der Reflexionsprozef auf die materiale Richtigkeit des Befehls-
inhalts (trotz seiner Notwendigkeit und sittlichen Verpflichtung) nie in
endlicher Zeit und mit endlichen Mitteln addquat zu Ende gefiihrt werden
kann, also bei jeder Entscheidung ein Moment der freien, nicht mehr ad-
dquat reflektierten Entscheidung zum Rationalen hinzukommt, ein Mo-
ment, das, ob von einem Kollektiv oder von einem einzelnen gesetzt, auf
jeden Fall nicht immer schon von dem gesetzt ist, den die Entscheidung zur
Befolgung verpflichtet.

c) Der Ordensgehorsam ist somit in seinem eigentlichen Wesen (unbe-
schadet dessen, was unter 3 zu sagen ist) funktional: er ist dazu da, die Ak-
tivititen der einzelnen Mitglieder des Ordens auf das eine und gemein-
same (apostolische) Ziel des Ordens hin zu integrieren und zu koordinieren.
Insofern und insoweit diese gemeinsame Aufgabe getragen wird durch ein
gemeinsames Leben der Ordensmitglieder als Voraussetzung der gemein-
samen (apostolischen) Aufgabe und Arbeit, bezieht sich natiirlich dieser
Gehorsam auch auf die Regelung des gemeinsamen Lebens. Aber eben auch
nur insoweit, d. h. damit auch: insoweit durch Recht und Praxis des Ordens
ein bestimmtes Maf} und eine bestimmte Weise eines gemeinsamen Lebens
als Voraussetzung und Mittel der gemeinsamen (apostolischen) Aufgabe
festgelegt ist.

d) Daraus ergibt sich, dafl die Befehlskompetenz des Oberen an sich sach-
lich begrenzt ist von der objektiven ZweckmifBigkeit (funktionalen Richtig-
keit) des Befehlsinhalts fur die (apostolischen) Ziele des Ordens. Der Obere
hat also die sittliche und rechtliche Verpflichtung, nur das zu befehlen, was
diesem Ordensziel dient, u. U. besser dient. Wo eine solche funktionale
ZweckmaBigkeit nicht gegeben ist, hort an sich der Gehorsam auf. Wo ein-
deutig und ohne jeden Zweifel in deutlicher Uberwindung der Priasumtion,

wir dem Wort anderswo gegeben, um einen eigentlichen Befehl und eben eine , Weisung®
voneinander zu unterscheiden. Vgl. z. B. Zur theologischen Problematik einer ,Pastoral-
konstitution“: Schriften zur Theologie VII1 (Einsiedeln 1967) 613 ff.

¢ Das darf ruhig so formuliert werden. Einmal, weil alle Oberen auch in einem Orden ge-
tragen werden vom Sinn und der Legitimitat der Ordensgemeinschaft selbst, dieser dienen
und nicht sie ihnen. Sodann sind ja alle Oberen direkt oder indirekt durch Wahlen be-
stimmt. SchlieBlich miissen alle Befehle sich im Rahmen der Konstitutionen des betr. Or-
dens halten. Es ist also durchaus richtig zu sagen, die Befehle eines Oberen seien Weisun-
gen, die von der Ordensgemeinschaft selbst herkommen und von ihr getragen werden.



Was heifit Ordensgehorsam? 119

die der Befehl des legitimen Oberen hat, der Befehl in seinem materialen
Inhalt gegen Ordenszweck und die (apostolische) Aufgabe des Ordens ver-
stoflt, ist der Untergebene nicht an diesen Befehl gebunden. Auch dann
nicht, wenn man nicht schon nachweisen kann, der Befehl verstofle inhalt-
lich gegen das Sittengesetz und man ihn von daher (vgl. 6) ablehnen kann.
— Aus diesem funktionalen Wesen von Autoritit (Oberer) und Gehorsam
(Untergebener) folgt, dafl dieses Verhiltnis kein Uber- und Untergeord-
netsein im personalen Bereich bedeutet. Oberer und Untergebener unter-
stehen beide der gemeinsamen Sache und haben in deren einem Dienst nur
eine verschiedene Funktion. Die Funktion, die letztlich von allen getragene,
aber nie adiquat durchfithrbare Reflexion iiber die von der Sache (der Auf-
gabe des Ordens) selbst her erforderte Entscheidung in endlicher Zeit zum
Abschlufl zu bringen und so den konkreten Imperativ der Sache (so wie und
soweit er hier und jetzt erkennbar ist) auszusprechen, ist die eigentliche,
yunvermeidbare® Sache des Oberen, bedeutet aber keine Unterordnung
des ,Untergebenen® im personalen Bereich. Die Orden miissen einen Stil
des Verkehrs zwischen Oberen und ,Untergebenen entwickeln, der die-
sem Sachverhalt Rechnung trigt. Befehle sind somit auch nicht dazu da,
den einzelnen in seiner ,Tugend zu fordern®, ihn ,abzutéten, zu ,verde-
miitigen® usw. Das alles bedeutet natiirlich nicht, daf im Fall des einzelnen
Befehls der Untergebene Recht und Pflicht habe, erst dann und nur dann
zu gehorchen, wenn er selbst in eigener Einsicht die funktionale Zweck-
mifligkeit positiv eingesehen hat. Eine solche Forderung kime der Leug-
nung der Notwendigkeit einer Autoritit in einer Gesellschaft gleich (vgl.
2b) oder m. a. W. dem Postulat, formale und materiale Autoritit seien
immer und in jedem Fall identisch.

e) Dieses funktionale Wesen von Autoritét und Gehorsam im Orden be-
sagt natirlich nicht, dafl das konkrete Verhiltnis zwischen Oberen und Un-
tergebenen bloff unter diesem (fast rechtlich) niichternen Prinzip steht. Weil
dieses Wesen von Autoritdt und Gehorsam von konkreten Menschen reali-
siert werden muf}, verlangt diese Realisation viele menschliche Tugenden:
Niichternheit, Sachlichkeit, Geduld, Héflichkeit, Kameradschaftlichkeit,
Grofiziigigkeit, Humor und so fort.

3. Auch bei einem solchen Verstindnis von Gehorsam kann das christlich-
spirituelle Wesen des Gehorsams (als evangelischer Rat, als Nachfolge
Christi) durchaus gewahrt werden.

a) Zundchst muf} gesehen werden, dafl in unserer faktisch gegebenen Le-
benssituation und der jetzigen (,infralapsarischen“) Heilsordnung Kon-
fliktsituationen zwischen den ,Bediirfnissen einer Gesellschaft und denen



Karl Rahner 120

des einzelnen, zwischen den inneren Veranlagungen des einzelnen und den
von aufien gegebenen Méglichkeiten ihrer Erfiillung, zwischen unmittelbar
erfahrbarem ,Glitck“ und der sittlichen ,Pflicht® usw. gegeben sind und
nicht restlos beseitigt werden kénnen. Die Annahme solcher hier und jetzt
nicht iberwindbaren Situationen gehért zum menschlichen und dhristlichen
Vollzug des Lebens, zu seinem ,Kreuz“ (wie physischer Schmerz, Krank-
heit, Tod, usw.), das als Tat des hoffenden Glaubens getragen werden mufi.
Der Christ, der weif, daf er auf jeden Fall in seinem Leben dieser Situa-
tion des ,Kreuzes“ begegnen wird und ihre Annahme in Glaube und Hoff-
nung aus Liebe zu Gott und seiner unbegreiflichen Verfiigung die entschei-
dende Tat seines Lebens ist, hat den Mut, dieser Situation des Kreuzes
aktiv entgegenzugehen und sie nicht blof} passiv zu erwarten, um so die
Tat seines hoffenden Glaubens einzuiiben. Das ist der Sinn der christlichen
freiwilligen ,Entsagung“’, die in den verschiedenen Dimensionen des
menschlichen Lebens geiibt werden kann. Die freiwillige ,Entsagung ist
Einiibung fiir die glaubend-hoffende Annahme der ,Entsagung®, die — als
Tod — in jeder menschlichen Existenz unentrinnbar gegeben ist. Wer diese
aktive Bereitschaft zum (letztlich freilich unberechenbaren) Kreuz Christi
lebt, realisiert die Haltung, die in den ,evangelischen Riten“ eigentlich ge-
meint ist und in ihnen konkrete Gestalt findet.

b) Es kann nun aber in der Realitit des menschlichen Lebens nicht aus-
bleiben, dafl konkrete Befehle einer Autoritét in einer Gesellschaft (auch
wenn sie rein ,funktional“ im Dienst der Sache dieser Gesellschaft gegeben
werden oder mindestens nur diese Absicht bewufit am Werke ist) nicht
selten solche Konfliktsituationen, Situationen des ,Kreuzes“ herbeifithren,
von denen in 3 a) die Rede war. Der Obere beabsichtigt nicht eine solche
Konfliktsituation und darf sie nicht beabsichtigen. Aber faktisch entstehen
solche Situationen nicht selten doch: sie sind konkret unvermeidlich. Denn
die von dem Ziel und der Aufgabe eines Ordens konkret geforderten Lei-
stungen werden auch dann, wenn das Ordensmitglied grundsitzlich dieses
Ziel und diese Aufgabe billigt und zu seinem macht, nicht reibungslos und
immer mit dem rein zur Deckung gebracht werden, was der Untergebene
als seine Neigungen, als Erfillung seiner Wiinsche und Bediirfnisse un-
mittelbar erfahrt. Nur wer leugnen wiirde, was als menschliches Existential
im allgemeinen unter 3 a) gesagt wurde, konnte behaupten, dafl ein Befehl
immer dann schon illegitim sei, wenn er der unmittelbar erlebten Neigung
des Untergebenen widerspricht und somit vordergriindig als , Frustration,
als ,Schidigung“ der Entfaltung der Personlichkeit empfunden wird.

7 Vgl. dazu meine Aufsitze: Zur Theologie der Entsagung, und: Passion und Aszese, in:
Schriften zur Theologie III8 (Einsiedeln 1964) 61-104.



Was heifit Ordensgehorsam? 121

Wire dem so, brauchte man auch iiberhaupt keine Autoritdt zum konkre-
ten Abschlufl von Entscheidungsprozessen (vgl. 2 b).

c) Wer sich also zum Gehorsam in einem Orden verpflichtet, setzt sich
faktisch frei einer neuen, moglichen Kreuzessituation aus, auch wenn die
Erzeugung einer solchen Situation nicht das Ziel des Gehorsams und der
Ordensautoritit bei deren funktionalem Wesen ist; er verpflichtet sich zu
einem evangelischen Rat. Er erklért seine Bereitschaft, die durch einen Be-
fehl eventuell gegebene Situation der ,Frustration®, der ,Schiddigung® der
Erfiillung seines empirisch unmittelbaren Gliicksstrebens nicht nur als eine
bedauerliche Unvermeidlichkeit hinzunehmen (weil eine solche in keinem
gesellschaftlichen Zusammenleben ganz vermeidbar ist, in dem Interessen-
konflikte nie einfach ohne Verlust auf irgendeiner Seite ausgerdaumt wer-
den konnen), sondern im Sinn der evangelischen Rite als Tat des Glaubens
und der Hoffnung positiv anzunehmen. Er geht bewuft und frei das ,Ri-
siko“ des Kreuzes ein, das mit dem an sich rational (d. h. ,funktional®)
durchaus verstandlichen Gehorsam gegeben ist.

d) Es sei nochmals betont, daff dieses ,Risiko“ bei dem, der sich zum Ge-
horsam verpflichtet, als Situation seines Glaubens und seiner Hoffnung
iiber das ,innerweltlich Greifbare hinaus beabsichtigt werden kann und
bei einem Ordensgehorsam beabsichtigt sein soll, dafl aber der Befehlende
nichts bei seinem Befehl beabsichtigen darf, als sachgemaf zu befehlen, d. h.
einen Befehl zu erlassen, der, soweit das nur ersehen werden kann, der
Aufgabe und dem Ziel des Ordens dient.

e) Der Vollzug der Befehle, die der Ordensobere erlaflt, sind normaler-
weise durchaus in dem Sinn und der Weise forderlich fiir die Entfaltung
der Personlichkeit in der Aktivierung ihrer Mdglichkeiten und Anlagen
(und so auch fiir das ,irdische“ Gliick), in denen der Ordenszweck und
darum die Arbeit fiir diesen personlichkeitsfordernd und somit begliickend
sind. (Voraussetzung fiir dieses Gliick im Gehorsam ist natirlich die echte,
ungeteilte und dauernde ,Realisation der Sinnhaftigkeit des Ordens-
zweckes.) Aber so wie die Verfolgung sonstiger, auch innerweltlich sinn-
voller Ziele und Aufgaben in ,tragische“ Situationen fithren kann (der
Arzt wird angesteckt; der Politiker wird erschossen; der Ehepartner wird
unheilbar krank; eine Erziehungsaufgabe mifllingt; das Forschungsprojekt
scheitert; Senilitdt zerstort Lebensplédne, usw.), so kann auch der Ordens-
gehorsam (vom Oberen unbeabsichtigt, aber konkret nicht vermeidbar) in
solche frustrierende Situationen fithren, die angenommen werden miissen.
Der ,Heide“ wird solche Situationen, die in jeder Existenz auftreten
werden, als unvermeidliches Schicksal stumm zu tragen versuchen; der
Christ und vor allem der Christ, der Ordensmann ist, wird sie und somit



Karl Rahner 122

die ,Frustrationen®, die der Gehorsam mit sich bringen kann, als die pro-
lixitas mortis (ein Sich-Hinziehen des Todes im ganzen Leben), d. h. jenes
Todes auf sich nehmen, den er mit dem gekreuzigten Herrn als Tat des
Glaubens an das ewige Leben zu sterben entschlossen ist. In diesem und
nur in diesem Sinn nimmt er jene Entsagung, die der Gehorsam bringen
kann, auf sich. Darin liegt keine ,masochistische Sucht nach Verdemiiti-
gung, kein Hang zu ,Unterténigkeit, keine Scheu vor eigener Verant-
wortung, kein morbider Todestrieb, sondern einerseits die niichterne Ein-
sicht (oben 3b), dafl die Erreichung eines gemeinsamen Zieles die kon-
krete Koordination der Willen und der Titigkeiten erfordert, die das mit
sich bringt, was man Autoritit, Befehl, Gehorsam in einer Gesellschaft
nennt, und andererseits (3 c) die Einsicht, daf} faktisch ein solcher Gehor-
sam in Situationen hineinfithren kann, die Situationen des Kreuzes sind,
mit denen jedes Leben gezeichnet ist. Nur hat der Ordensmann sich durch
die freie Ubernahme eines solchen Gehorsams bereiterklirt, diesem Kreuz
christlich zu begegnen.

f) Der Ordensmann verzichtet darum nicht eigentlich auf jene Freiheit,
die ein wesentliches und unverduferliches Gut der menschlichen Existenz
ist. Zundchst mufl man sehen, dafl jede Inanspruchnahme von Freiheit
existentiell und gesellschaftlich unvermeidlich auch die Ubernahme von
Engen und Sachzwingen ist, und somit die freie Ubernahme des Ordens-
lebens darin keine Ausnahme ist, aber auch nicht eigens gerechtfertigt
werden mufi. Jede Freiheitstat ist auch immer der Verzicht auf eine andere
Moglichkeit, die auch hitte realisiert werden kénnen, und schafft objek-
tive Gegebenheiten, die ihre eigene Gesetzlichkeit haben, eine Gesetzlich-
keit, die auch die Freiheit einengt. — Auch dem Ordensmann muf in
seinem Leben und Tun von der Ordensgemeinschaft und den Anordnun-
gen der Oberen her ein weites Feld eigener Entscheidung iiberlassen blei-
ben, in dem seine Freiheit gar nicht durch Befehle begrenzt werden kann
und soll. Je mehr die Untergebenen an der Findung der materialen Rich-
tigkeit des Befehles beteiligt werden, was dem Wesen des Gehorsams als
funktionaler Notwendigkeit in einer Gemeinschaft positiv entspricht und
keine , Verdiinnung“ des Gehorsams bedeutet, um so mehr wird der Schein
verschwinden, der Gehorsam solle die Freiheit und Eigenverantwortung
des Untergebenen einschrinken. — Der Untergebene ,opfert® nicht seine
Freiheit. Die falsche Mythologisierung des Ordensgehorsams sollte aus
der aszetischen Literatur verschwinden. Er ,opfert so wenig seine Freiheit
wie jeder andere, der (in einem Eheabschlufl, in einer Berufsverpflichtung
usw.) zur echten Realisation seiner Freiheit sich den Bindungen aussetzt, die
die frei gewihlte Sache von sich aus mit sich bringt.



Was heifit Ordensgehorsam? 123

4. Die konkrete Gestalt solchen Ordensgehorsams ist variabel und von vie-
len geschichtlich sich wandelnden, gesellschaftlichen, psychologischen usw.
Bedingungen abhingig. Mit einer solchen geschichtlichen und darum auf
die Zukunft offenen Variabilitit kann unbefangen gerechnet werden.

a) Das eigentliche Wesen des Befehls des ,Oberen” und des Gehorsams
geht nicht verloren, wenn sich der konkrete Tréger der Autoritit, die Weise
der Findung des materialen Inhalts eines konkreten Befehls, der Umfang
der Gegenstinde moglicher Befehle dndern und je nach den gesellschaft-
lichen Situationen vielleicht indern miissen. So kann, ohne dafl dadurch
die Substanz des Gehorsams berithrt wird, der Trdger einer Entscheidung
eine einzelne Person oder ein Kollektiv sein, also mehr ,monarchisch“ oder
,demokratisch“ regiert werden; in beiden Fillen ist der Urheber des Im-
perativs und der, an den dieser ergeht, nicht identisch. Und somit bleibt das
Wesen des Gehorsams von diesem Unterschied unberiihrt. Die Frage, wel-
che Art von Entscheidungsurheber vorzuziehen ist (eine Frage, die letztlich
immer vom Ordensziel her zu entscheiden ist), ist eine Frage, die je nach
der voraussichtlich grofieren Effizienz des Entscheidungstrigers zu beant-
worten ist, vielfach auch nur von der historischen Uberlieferung her, und
sollte von allen Seiten nicht iiberschitzt werden, weil es meist auf die kon-
krete, rechtlich meist nicht mehr eindeutig erzwingbare und nachpriifbare
Handhabung der ,Verfassung® eines Ordens mehr ankommt als auf die
Verfassung selbst, die nie so sein kann, dafi Mifibrduche tiberhaupt nicht
moglich wiren. — Dementsprechend ist es mit dem Wesen des Gehorsams
auch nicht unvereinbar, wenn die Findung des materialen Inhalts eines Be-
fehles unter Mitwirkung mehrerer (Berater) geschieht, nach bestimmten
Verfahrensregeln geschehen mufl usw. Wenn (wie etwa bei den Dekreten
eines Generalkapitels usw.) die Mitglieder eines solchen Gremiums ein
votum deliberativum (beschlieBendes Stimmrecht) haben, so ist der Kreis
der Befehlenden und der der Gehorchenden partiell identisch. Das dndert
nichts am Wesen der Gehorsamsverpflichtung, so wie diese sich auf einen
einzelnen innerhalb oder auflerhalb des Kreises der ,Befehlenden® bezieht.
Somit wire auch eine Entscheidungsfindung in demokratischer (kollektiver)
Weise auf der untersten Ebene, wo es sich um die Einzelweisung an einen
einzelnen handelt, auch noch mit dem Wesen des Gehorsams durchaus ver-
einbar. Ob so etwas zweckmifig ist und ohne biirokratische Umsténdlich-
keit durchfithrbar wire, ist natiirlich eine andere Frage, die wohl verneint
werden kann. — Ebenso hat der Umfang dessen, was als Inhalt eines Befehls
in Frage kommt, eine historische und gesellschaftliche Bedingtheit. Nicht
alles, was einmal Gegenstand des Befehlsbereichs eines Oberen war, muf§
es fiir immer bleiben. (Man denke z. B. an die Briefzensur oder die The-
matik der ,Gewissensrechenschaft® usw.)



Karl Rakner 124

b) Zum konkreten, also immer geschichtlichen Wesen des Gehorsams ge-
hoéren also langsamere oder schnellere, unreflektiert oder reflex geschehen-
de Verdnderungen seiner konkreten Gestalt. Es kann daher nicht Aufgabe
der Oberen sein, mit der Vollmacht, die sie ,, jetzt“ haben, immer und auf
jeden Fall solche Verinderungen verhindern zu wollen.

5. Die Probleme des Gehorsamsgeliibdes als eines der Geliibde der evan-
gelischen Rite sollen hier nicht behandelt werden, weil sonst Theologie
und Problematik solcher Ordensgeliibde iiberhaupt bedacht werden miifi-
ten. Die fundamentale Frage wire hier wohl die: bezieht sich das Geliibde
unmittelbar auf die gelobte Sache selbst, unter der stillschweigend gemach-
ten Voraussetzung, die Leistung des Gelobten (bis ans Lebensende) sei, so
man sie nur frei wolle, immer erbringbar, weil ihre sonstigen Voraussetzun-
gensicher und immer gegeben seien, oder auf die Sache blof unter der Hypo-
these, daf} die iibrigen, von der Freiheit des Gelobenden unabhingigen,
gar nicht sicher immer als gegeben voraussetzbaren Bedingungen der Lei-
stung des Gelobten sich im Lauf des Lebens als faktisch gegeben heraus-
stellen werden. Anders ausgedriickt: gelobt man unmittelbar die Leistung
der Sache auf Lebenszeit oder die freie Steuerung seines Lebens und seiner
Persénlichkeitsentwicklung derart, dafl man die Leistung des Gelobten er-
bringen kann (und auch erbringt), wenn nicht die der Freiheit entzogenen
Teilursachen des Lebenslaufs und der Personlichkeitsentwicklung die Er-
bringung der Leistung unméglich machen. Doch wie gesagt, davon soll hier
nicht mehr die Rede sein.

6. Obere und Untergebene miissen mit einem legitimen Gewissensvorbe-
halt und -einspruch (obiectio conscientiae) rechnen, mit dem von seiten des
Untergebenen die Ausfithrung eines Befehles abgelehnt wird®.

a) Wenn das Erste Vaticanum unbefangen damit rechnet, dafl sogar ein
Atheist bona fide (guten Glaubens) ein solcher sein kann, dann kann nicht
bestritten werden, daf sowohl ein Oberer wie ein Untergebener beziiglich
der sittlichen Qualitét eines Befehls irren kénnen, mit einem Irrtum, der
hier und jetzt auch bei gutem Willen nicht behoben werden kann. Das gilt

® Vgl. dazu meinen Aufsatz: Christus als Beispiel des priesterlichen Gehorsams, in: Knedite
Christi (Freiburg 21967) 142-175. Man muf in einer christlichen Betrachtung des Gewis-
senseinwands sehen, dafi er eigentlich nicht nur ein, wenn vielleicht oft unvermeidlicher, so
doch bedauerlicher Mangel am Funktionieren von Befehl und Gehorsam ist, sondern ein
Ereignis, das im Leben Christi bei seinem Konflikt mit der politisch-religidsen Obrigkeit,
die er grundsitzlich anerkannte, ganz zentral ist, und somit den Christen es nicht verwun-
dern diirfte, wenn so etwas auch in Kirche und Orden vorkommt,



Was heifit Ordensgehorsam? 125

heute um so mehr, weil das Leben viel komplexer und uniibersichtlicher ge-
worden ist als frither und darum nicht erwartet werden kann, dafl fiir alles
und jedes schon traditionell durchgeprobte und moralisch durchreflektierte
Verhaltensmuster zur Verfiigung stehen, an deren positiv sittlicher Quali-
tat ernsthaft kein Zweifel bestehen kann.

b) Der Obere kann also u. U. guten Glanbens einen Befehl geben, der
objektiv unmoralisch ist. Der Untergebene kann aus schuldlosem und un-
tiberwindlichem Irrtum (errore inculpabili et invincibili) urteilen, ein ihm
gegebener Befehl sei (obwohl gut) sittlich verwerflich und diirfe daher nicht
befolgt werden. Grundsatzlich unterliegt jeder Befehl dem sittlichen Ur-
teil des Untergebenen. Denn dieser kann sich gar nicht der Pflicht begeben,
zu fragen und zu beurteilen, ob seine Handlung, die er unabdingbar selbst
verantworten muf, sittlich berechtigt ist oder nicht. Dieses Urteil iiber seine
Handlung kann er aber gar nicht fillen, ohne die sittliche Qualitit des Be-
fehls zu beurteilen. Bei diesem Urteil kann er die Zustdndigkeit des Obe-
ren, dessen guten Glauben usw. einkalkulieren und darf somit gewif} die
moralische Legitimitit des Befehles prasumieren. Aber dadurch wird er
nicht von der genannten Pflicht des eigenen Urteils dispensiert, und die
genannte Prasumtion ist nicht mehr als eine Prdsumtion, die durch eine
— wirkliche oder vermeintlich — bessere Einsicht aufgehoben werden kann.

¢) Wenn ein Untergebener erklirt, er konne nach reiflicher Uberlegung
einem bestimmten Befehl des Oberen nicht folgen, weil er ihn fiir unsittlich
halte, so scheint der Obere in folgender Weise vorangehen zu sollen:

(1.) Unter Umstidnden mufl er den Untergebenen darauf aufmerksam
machen, dafl nicht alles, was weniger zweckentsprechend, personlichkeits-
fordernd usw. scheint und so erachtet wird, darum schon eoipso unmora-
lisch sei. Wire dem namlich so, dann kdme iiberhaupt keine Entscheidung,
kein Befehl mehr zustande, weil jeder Inhaltlichkeit eines solchen Befehls
eine noch zweckentsprechendere, noch mehr persénlichkeitsfordernde und
-entfaltende Inhaltlichkeit entgegengehalten werden kénnte.

(2.) Wenn der Gewissensanspruch sich einerseits durch eine sachliche, in
gegenseitigem Respekt und gegenseitiger Liebe durchgefithrte Aussprache
nicht beheben 1483t (sei es dadurch, dafl der Obere seinen Befehl als objektiv
unmoralisch zuriicknimmt, sei es dadurch, dafl der Untergebene einsieht,
dafl sein Gewissenseinspruch unbegriindet ist), dann sollte der Obere
(a) wenn es sich um relativ geringfiigige, nur diesen einzelnen betreffende
Anordnungen handelt, aus Respekt vor dem Gewissen des Untergebenen
nachgeben, nicht auf seinem Befehl diesem Untergebenen gegeniiber beste-
hen, sondern eventuell durch geeignete Mafinahmen dafiir sorgen, daff die
Sache des Befehls selbst durch andere ansgefithrt wird, die diesen Gewis-



Hans Urs von Balthasar 126

senseinwand nicht machen. Ein solches Vorgehen scheint darum nahezulie-
gen, weil man niemanden zu etwas zwingen darf, was gegen dessen Gewis-
sen ist, und auch, wenn nichts anderes aus anderen Griinden zwingend
geboten ist, niemand Nachteile darum erleiden soll, weil er seinem Gewis-
sen folgt. Wenn jedoch (b) der Gewissenseinwand zur Verweigerung solcher
Leistungen fithrt, die der Obere nach reiflicher Priifung als fiir den Orden
und sein Leben konstitutiv oder unerldfilich und notwendig erachtet, dann
ist dem betreffenden Untergebenen, wenn er seinen Gewissenseinwand
dezidiert aufrecht erhilt, die Bitte um Entlassung aus dem Orden nahe-
zulegen oder (wenn die Bitte nicht gestellt wird) er einfach aus dem Orden
auszuschlielen. Niemand darf zu einer Handlung gegen sein Gewissen
gezwungen werden; aber der, der den Gewissenseinwand erhebt, hat auch
kein Recht, durch seinen Einwand den Orden zu einer Handlung oder
Duldung zu zwingen, die der Orden als Widerspruch gegen seine Substanz
erachtet. (Niemand kann z.B. mit Berufung auf sein Gewissen Atheist
oder Haretiker oder verehelicht und Ordensmann sein wollen.) Jede (kirch-
liche oder profane) Gesellschaft nimmt grundsitzlich das Recht in Anspruch,
unter bestimmten Umstédnden auch gegen ,Gewissenstiter® vorzugehen®.

Aktualitit von Lisieux

Hans Urs von Balthaéar, Basel

Es gibt in der ganzen Hagiographie keine annihernd so vollstindige
Dokumentation wie die iber Therese von Lisieux; nicht nur eine Fiille von
Briefen!, Fotografien?, selbstbiographischen Schriftens stehen uns zur Ver-

® Vgl. z. B. meine Aufsitze: Theologie der Macht, in: Schriften zur Theologie IV, 485-508
und: Wiirde und Freiheit des Menschen, in: Schriften zur Theologie I, 247-277.

! Lettres de Sainte Thérése de I'Enfant-]Jésus (=L) (Office Central de Lisieux 1948). Von
der kritischen Ausgabe (4 Bande) ist erst Band I erschienen: Sainte Thérése de I’Enfant-
Jésus et de la Sainte-Face, Correspondance générale, Tome 1, 1877-1890 (Cerf-Desclée de
Brouwer, Paris 1972).

2 Therese von Lisieux wie sie wirklich war (Einsiedeln 1961)

3 Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographische Schriften, Einsiedeln 1958, hier zitiert
nach der franzdsischen Faksimile-Ausgabe von P. Frangois de Sainte-Marie, Manuscrits
Autobiographiques de Sainte Thérése de I’Enfant-Jésus (= Ms), Office Central de Lisieux
1956. Diese Ausgabe umfafit die faksimilierten Manuskripte A, B und C und zusatzliche





