
Was heißt Ordensgehorsam? 
Überlegungen für eine heutige Theologie des Ordenslebens 

Karl Rahner SJ, München 

Die folgenden Überlegungen wurden von einer Ordensleitung erbe- 
ten. Sie haben zwar in erster Linie eine apostolische Gemeinschaft im 
Auge, meinen in ihrem Kern aber den Ordensgehorsam überhaupt. 
Wenn dieser Gehorsam (und damit auch das Amt des Oberen) in er- 
ster Linie funktional verstanden wird, so schließt das dennoch nicht 
aus, daß u.U. das Verhältnis des Oberen zu seinen Untergebenen de 
facto das eines •geistlichen Vaters", eines •Geistbeseelten" (pneuma- 
tikos) im Sinne des Mönchtums sein kann. Wo das von der Person des 
Oberen her gerechtfertigt ist, wäre es sogar nur zu begrüßen. Das ist 
durchgehende Tradition, im alten Mönchtum ebenso wie bei Igna- 
tius von Loyola. Nur kann es rechtlich nicht gefordert und normiert 
werden, wie es lange Zeit geschah, und kann es gar nicht in allen Fäl- 
len konkret erwartet werden, ohne daß darum das eigentliche Wesen 
des Ordensgehorsams zerstört wird. - Und noch etwas: Die Frage 
nach der Erkenntnis des Willens Gottes im Hier und Heute, und da- 
mit nach dem Gehorsam gegenüber Gott, für den Einzelnen wie für 
die Gemeinschaft, wird im Folgenden nicht ausdrücklich gestellt. Hier 
wird nur vom Verhältnis zwischen Oberen und Untergebenen gehan- 
delt, also vom Ordensgehorsam im strengen Sinn. 

1. Es schadet nichts, wenn in der Theorie der aszetischen Literatur und in 
der (vielleicht vorkonziliar zu nennenden) Praxis des Ordenslebens der Ge- 
horsam in den Ordensgemeinschaften ein wenig entmythologisiert wird. 

a) Der Ordensgehorsam (auf den hier allein reflektiert wird, weil hier 
nicht auch noch die allgemeinen Probleme von Autorität und Freiheit, Ge- 
horsam in Familie, bürgerlicher Gesellschaft und Kirche bedacht werden 
können, obwohl von daher auch Wichtiges über den Ordensgehorsam ge- 
sagt werden könnte) hat als solcher nichts zu tun mit dem Verhältnis zwi- 
schen Jünger und Meister, Schüler und seinem Guru, seinem •geistlichen 
Vater", Beichtvater usw. Wo im Ordensrecht oder in einer allgemein ge- 
übten, aszetisch gerechtfertigten Praxis noch Restbestände solcher Vermi- 
schungen zwischen •Ordensoberen" und •geistlichen Vätern" und dement- 
sprechend in der Haltung des Ordensmannes zu so verstandenen •Vorge- 
setzten"1 gegeben sind, sind sie abzubauen. Von da aus wäre eine richtige 
1 Wir belassen es aus Mangel an einem anderen kurzen Wort bei dem Ausdruck •Unter- 
gebener", obwohl, wie sich später zeigen wird, durch dieses Wort der gemeinte Sachverhalt 
eher verdunkelt als erhellt wird. 



Karl Rahner 116 

Theorie und Praxis einer •Gewissensrechenschaft" vor den Ordensoberen 
neu zu durchdenken. Eine klare Grenzziehung zwischen Ordensoberen (im 
Bereich des Gesellschaftlichen des Ordens) und einem •geistlichen Vater" 
(oder Freund im Bereich der privaten Intimsphäre) besagt natürlich nicht, 
daß Obere und Untergebene sich nur im Bereich eigentlich rechtlicher Rege- 
lungen begegnen sollen oder könnten2. 

b) Der Ordensobere ist nicht •Stellvertreter Gottes", insofern er eine be- 
sondere •Inspiration", •Erleuchtung" oder •Sonderprovidenz" von Seiten 
Gottes aufgrund seines Amtes als solches beanspruchen oder erwarten 
könnte. Seine Befehle haben keine besondere Präsumtion, sachlich richtig 
zu sein, bloß weil sie von ihm als Ordensobern kommen; sie haben eine 
Präsumtion dafür, daß sie befolgt werden sollen, weil und insofern sie Be- 
fehle einer legitimen gesellschaftlichen Autorität sind. Der Obere ist •Stell- 
vertreter Gottes", weil er der konkrete Träger einer legitimen, also letztlich 
von Gott gewollten Leitungsbefugnis in einer Gesellschaft ist, die selbst, 
weil sinnvoll, als von Gott gewollt betrachtet werden darf. Man kann beto- 
nen, daß diese Gesellschaft in unserem Fall letztlich die der Kirche (und 
nicht einer profanen Gesellschaft) ist und sich von daher eine ekklesiologi- 
sche, in etwa •pneumatische Qualität" für eine solche Autorität in einem 
Orden ergebe. Aber da der einzelne Orden eben doch (trotz aller Appro- 
bation durch die Kirche) nicht mit der Kirche identisch ist, sollte man sich 
hüten, von daher allzu sublime Prärogativen für die Autorität des Ordens- 
oberen gegenüber anderen legitimen Autoritäten abzuleiten. Damit ist 
nicht geleugnet, daß der spezifische Sinn der Autorität im Orden sich vom 
Sinn und Zweck einer kirchlich approbierten Ordensgemeinschaft als einer 
Teilkirche, die ja nicht notwendig lokal ist, herleitet. 

c) Der Ordensgehorsam darf darum auch nicht mit paternalistischen 
Ideologien falsch und überflüssig unterbaut werden. Ordensleute sind 
keine Kinder. Der Ordensgehorsam als solcher hat nichts zu tun mit dem 
Gehorsam von Minderjährigen, die in der elterlichen Hausgemeinschaft 
leben. Ein Ordensoberer mag manches von einem Vater und dessen Um- 
gang mit seinen erwachsenen Söhnen lernen, aber er ist kein •Vater". Man 
kann, wenn man will, Analogien zwischen einem Vater und einem Ordens- 
oberen finden, und die Tradition hat da viel Scharfsinn und Tiefsinn wal- 

2 Oberer und Untergebener sind ja beide Menschen, Christen, Hausgenossen, einem ge- 
meinsamen Ziel dienend usw. Damit sind selbstverständlich viele Beziehungen gegeben 
und geboten, die das Gesamtverhältnis zwischen beiden mitbestimmen. Das alles ist selbst- 
verständlich. Hier aber ist die Frage nach dem Wesen des Ordengehorsams als solchen, in 
den man nicht alle übrigen Beziehungen eintragen darf, wenn man nicht alles durcheinan- 
der bringen will. 



Was heißt Ordensgehorsam? 117 

ten lassen; aber heute bringen solche Vergleiche mehr Schwierigkeiten als 
Nutzen. 

2. Der Ordensgehorsam ist zunächst von seiner funktionalen Bedeutung in 
einer Gesellschaft zu sehen, die eine gemeinsame Aufgabe und ein gemein- 
sam anzustrebendes Ziel hat. 

a) Ein Orden ist eine Gesellschaft und hat als solche eine Aufgabe und ein 
Ziel, zu denen alle ihre Mitglieder beitragen müssen. Das gilt vor allem 
für einen apostolischen Orden3, bei dem das eigentliche Ordensziel als das 
einer Gesellschaft als solcher nicht identisch ist mit dem spirituell-subjek- 
tiven Ziel des einzelnen (mit seinem Heil)4. Eine solche Gesellschaft muß 
notwendig zwischen dem gesellschaftlichen (•politischen", mindestens teil- 
weise rechtlich normierten) Bereich und der privaten Sphäre ihrer Mitglie- 
der unterscheiden. 

b) Der Ordensgehorsam bedeutet die sittliche (frei angenommene) Ver- 
pflichtung der Ordensmitglieder, den Weisungen zu entsprechen, die die 
Oberen des Ordens (entsprechend dem Ordensrecht) im öffentlichen Be- 
reich zur Erreichung der Ziele des Ordens erlassen. Ganz gleichgültig (vgl. 
unten 4), wie die Bestellung von Vorgesetzten und die Findung des mate- 
rialen Inhaltes einer solchen Weisung in einer bestimmten Gesellschaft 
rechtlich geregelt sein mögen. Weisungen5, die von der betreffenden Ge- 

* Um die funktionale Eigentümlichkeit des Ordensgehorsams deutlicher zu sehen, reflek- 
tieren wir hier und im folgenden vor allem auf die Orden mit •apostolischen" Zielsetzun- 
gen. Wenn und insoweit es rein •kontemplative" Orden geben sollte, und es sich bei dieser 
Frage nicht nur um, wenn auch sehr bedeutsame Akzentverschiebungen handeln sollte (eine 
Frage, die hier nicht zu entscheiden ist), wäre in einer kontemplativen Lebensgemeinschaft 
ein bestimmter Lebensstil und eine Regelung des Ablaufs des kontemplativen Lebens von 
bleibender Art (die aber ihrerseits immer wieder von neuem überprüft werden müßten, 
wenn der Wandel der Zeit es erforderte) gegeben, und der Obere in einem solchen Orden 
hätte dann kraft seines Rechtes, den Gehorsam eines Untergebenen zu beanspruchen, nur 
die Aufgabe, über Einhaltung und Konkretisierung dieser bleibenden Regelung zu wachen. 
Weiter ginge die •Materie" dieses Gehorsams nicht. Damit wird nicht das Recht bestritten, 
daß ein kontemplativer Orden eine Synthese anstrebt zwischen einem Oberen in diesem 
Sinn und einem •geistlichen Vater" in der Art, wie er beim Abt in der Regel z. B. des 
hl. Benedikt wohl gemeint ist. Die Frage ist dann nur die, wieweit es konkret gelingt, 
immer einen Oberen zu finden, der auch der •Vater" seiner Mönche sein kann. - Ober die 
Stellung des Abtes nach der Regula und die unterschiedlichen Auslegungen vgl. A. de 
Vogüe, La communaute et l'abbe dans la Regle de Saint Benoit, Paris 1960. 
4 Diese Unterscheidung, die erst eine Unterscheidung zwischen der privaten und der gesell- 
schaftlichen Dimension eines Ordensmanns ermöglicht, wird schon deutlich bei F. Suarez, 
De Religione Societatis Jesu, lib. I., cap. 2, wo wichtige Überlegungen diesbezüglich ange- 
stellt werden, die auch noch bleiben, wenn man den •Triumphalismus" des Suarez hin- 
sichtlich des Jesuitenordens abzieht. 
5 Wir verwenden den Begriff •Weisung" hier nicht in dem engeren, spezifischen Sinn, den 



Karl Rahner 118 

Seilschaft herkommen6, durch bestimmte einzelne dazu legitimierte Vertre- 
ter der Gesellschaft vertreten und proklamiert werden und den einzelnen 
auch dann verpflichten, wenn er nicht schon von sich aus den Inhalt der 
Weisung zur Norm seines Handelns gemacht hat, gibt es notwendig in 
allen Gesellschaften. Das ist schon deshalb der Fall, weil (von allem anderen 
abgesehen) der Reflexionsprozeß auf die materiale Richtigkeit des Befehls- 
inhalts (trotz seiner Notwendigkeit und sittlichen Verpflichtung) nie in 
endlicher Zeit und mit endlichen Mitteln adäquat zu Ende geführt werden 
kann, also bei jeder Entscheidung ein Moment der freien, nicht mehr ad- 
äquat reflektierten Entscheidung zum Rationalen hinzukommt, ein Mo- 
ment, das, ob von einem Kollektiv oder von einem einzelnen gesetzt, auf 
jeden Fall nicht immer schon von dem gesetzt ist, den die Entscheidung zur 
Befolgung verpflichtet. 

c) Der Ordensgehorsam ist somit in seinem eigentlichen Wesen (unbe- 
schadet dessen, was unter 3 zu sagen ist) funktional: er ist dazu da, die Ak- 
tivitäten der einzelnen Mitglieder des Ordens auf das eine und gemein- 
same (apostolische) Ziel des Ordens hin zu integrieren und zu koordinieren. 
Insofern und insoweit diese gemeinsame Aufgabe getragen wird durch ein 
gemeinsames Leben der Ordensmitglieder als Voraussetzung der gemein- 
samen (apostolischen) Aufgabe und Arbeit, bezieht sich natürlich dieser 
Gehorsam auch auf die Regelung des gemeinsamen Lebens. Aber eben auch 
nur insoweit, d. h. damit auch: insoweit durch Recht und Praxis des Ordens 
ein bestimmtes Maß und eine bestimmte Weise eines gemeinsamen Lebens 
als Voraussetzung und Mittel der gemeinsamen (apostolischen) Aufgabe 
festgelegt ist. 

d) Daraus ergibt sich, daß die Befehlskompetenz des Oberen an sich sach- 
lich begrenzt ist von der objektiven Zweckmäßigkeit (funktionalen Richtig- 
keit) des Befehlsinhalts für die (apostolischen) Ziele des Ordens. Der Obere 
hat also die sittliche und rechtliche Verpflichtung, nur das zu befehlen, was 
diesem Ordensziel dient, u. U. besser dient. Wo eine solche funktionale 
Zweckmäßigkeit nicht gegeben ist, hört an sich der Gehorsam auf. Wo ein- 
deutig und ohne jeden Zweifel in deutlicher Überwindung der Präsumtion, 

wir dem Wort anderswo gegeben, um einen eigentlichen Befehl und eben eine •Weisung" 
voneinander zu unterscheiden. Vgl. z. B. Zur theologischen Problematik einer •Pastoral- 
konstitution'': Schriften zur Theologie VIII (Einsiedeln 1967) 613 ff. 
6 Das darf ruhig so formuliert werden. Einmal, weil alle Oberen auch in einem Orden ge- 
tragen werden vom Sinn und der Legitimität der Ordensgemeinschaft selbst, dieser dienen 
und nicht sie ihnen. Sodann sind ja alle Oberen direkt oder indirekt durch Wahlen be- 
stimmt. Schließlich müssen alle Befehle sich im Rahmen der Konstitutionen des betr. Or- 
dens halten. Es ist also durchaus richtig zu sagen, die Befehle eines Oberen seien Weisun- 
gen, die von der Ordensgemeinschaft selbst herkommen und von ihr getragen werden. 



Was heißt Ordensgehorsam? 119 

die der Befehl des legitimen Oberen hat, der Befehl in seinem materialen 
Inhalt gegen Ordenszweck und die (apostolische) Aufgabe des Ordens ver- 
stößt, ist der Untergebene nicht an diesen Befehl gebunden. Auch dann 
nicht, wenn man nicht schon nachweisen kann, der Befehl verstoße inhalt- 
lich gegen das Sittengesetz und man ihn von daher (vgl. 6) ablehnen kann. 
- Aus diesem funktionalen Wesen von Autorität (Oberer) und Gehorsam 
(Untergebener) folgt, daß dieses Verhältnis kein Über- und Untergeord- 
netsein im personalen Bereich bedeutet. Oberer und Untergebener unter- 
stehen beide der gemeinsamen Sache und haben in deren einem Dienst nur 
eine verschiedene Funktion. Die Funktion, die letztlich von allen getragene, 
aber nie adäquat durchführbare Reflexion über die von der Sache (der Auf- 
gabe des Ordens) selbst her erforderte Entscheidung in endlicher Zeit zum 
Abschluß zu bringen und so den konkreten Imperativ der Sache (so wie und 
soweit er hier und jetzt erkennbar ist) auszusprechen, ist die eigentliche, 
•unvermeidbare" Sache des Oberen, bedeutet aber keine Unterordnung 
des •Untergebenen" im personalen Bereich. Die Orden müssen einen Stil 
des Verkehrs zwischen Oberen und •Untergebenen" entwickeln, der die- 
sem Sachverhalt Rechnung trägt. Befehle sind somit auch nicht dazu da, 
den einzelnen in seiner •Tugend zu fördern", ihn •abzutöten", zu •verde- 
mütigen" usw. Das alles bedeutet natürlich nicht, daß im Fall des einzelnen 
Befehls der Untergebene Recht und Pflicht habe, erst dann und nur dann 
zu gehorchen, wenn er selbst in eigener Einsicht die funktionale Zweck- 
mäßigkeit positiv eingesehen hat. Eine solche Forderung käme der Leug- 
nung der Notwendigkeit einer Autorität in einer Gesellschaft gleich (vgl. 
2 b) oder m. a. W. dem Postulat, formale und materiale Autorität seien 
immer und in jedem Fall identisch. 

e) Dieses funktionale Wesen von Autorität und Gehorsam im Orden be- 
sagt natürlich nicht, daß das konkrete Verhältnis zwischen Oberen und Un- 
tergebenen bloß, unter diesem (fast rechtlich) nüchternen Prinzip steht. Weil 
dieses Wesen von Autorität und Gehorsam von konkreten Menschen reali- 
siert werden muß, verlangt diese Realisation viele menschliche Tugenden: 
Nüchternheit, Sachlichkeit, Geduld, Höflichkeit, Kameradschaftlichkeit, 
Großzügigkeit, Humor und so fort. 

3. Auch bei einem solchen Verständnis von Gehorsam kann das christlich- 
spirituelle Wesen des Gehorsams (als evangelischer Rat, als Nachfolge 
Christi) durchaus gewahrt werden. 

a) Zunächst muß gesehen werden, daß in unserer faktisch gegebenen Le- 
benssituation und der jetzigen (•infralapsarischen") Heilsordnung Kon- 
fliktsituationen zwischen den •Bedürfnissen" einer Gesellschaft und denen 



Karl Rahner 120 

des einzelnen, zwischen den inneren Veranlagungen des einzelnen und den 
von außen gegebenen Möglichkeiten ihrer Erfüllung, zwischen unmittelbar 
erfahrbarem •Glück" und der sittlichen •Pflicht" usw. gegeben sind und 
nicht restlos beseitigt werden können. Die Annahme solcher hier und jetzt 
nicht überwindbaren Situationen gehört zum menschlichen und christlichen 
Vollzug des Lebens, zu seinem •Kreuz" (wie physischer Schmerz, Krank- 
heit, Tod, usw.), das als Tat des hoffenden Glaubens getragen werden muß. 
Der Christ, der weiß, daß er auf jeden Fall in seinem Leben dieser Situa- 
tion des •Kreuzes" begegnen wird und ihre Annahme in Glaube und Hoff- 
nung aus Liebe zu Gott und seiner unbegreiflichen Verfügung die entschei- 
dende Tat seines Lebens ist, hat den Mut, dieser Situation des Kreuzes 
aktiv entgegenzugehen und sie nicht bloß passiv zu erwarten, um so die 
Tat seines hoffenden Glaubens einzuüben. Das ist der Sinn der christlichen 
freiwilligen •Entsagung"7, die in den verschiedenen Dimensionen des 
menschlichen Lebens geübt werden kann. Die freiwillige •Entsagung" ist 
Einübung für die glaubend-hoffende Annahme der •Entsagung", die - als 
Tod - in jeder menschlichen Existenz unentrinnbar gegeben ist. Wer diese 
aktive Bereitschaft zum (letztlich freilich unberechenbaren) Kreuz Christi 
lebt, realisiert die Haltung, die in den •evangelischen Räten" eigentlich ge- 
meint ist und in ihnen konkrete Gestalt findet. 

b) Es kann nun aber in der Realität des menschlichen Lebens nicht aus- 
bleiben, daß konkrete Befehle einer Autorität in einer Gesellschaft (auch 
wenn sie rein •funktional" im Dienst der Sache dieser Gesellschaft gegeben 
werden oder mindestens nur diese Absicht bewußt am Werke ist) nicht 
selten solche Konfliktsituationen, Situationen des •Kreuzes" herbeiführen, 
von denen in 3 a) die Rede war. Der Obere beabsichtigt nicht eine solche 
Konfliktsituation und darf sie nicht beabsichtigen. Aber faktisch entstehen 
solche Situationen nicht selten doch: sie sind konkret unvermeidlich. Denn 
die von dem Ziel und der Aufgabe eines Ordens konkret geforderten Lei- 
stungen werden auch dann, wenn das Ordensmitglied grundsätzlich dieses 
Ziel und diese Aufgabe billigt und zu seinem macht, nicht reibungslos und 
immer mit dem rein zur Deckung gebracht werden, was der Untergebene 
als seine Neigungen, als Erfüllung seiner Wünsche und Bedürfnisse un- 
mittelbar erfährt. Nur wer leugnen würde, was als menschliches Existential 
im allgemeinen unter 3 a) gesagt wurde, könnte behaupten, daß ein Befehl 
immer dann schon illegitim sei, wenn er der unmittelbar erlebten Neigung 
des Untergebenen widerspricht und somit vordergründig als •Frustration", 
als •Schädigung" der Entfaltung der Persönlichkeit empfunden wird. 

7 Vgl. dazu meine Aufsätze: Zur Theologie der Entsagung, und: Passion und Aszese, in: 
Schriften zur Theologie III« (Einsiedeln 1964) 61-104. 



Was heißt Ordensgehorsam? 121 

Wäre dem so, brauchte man auch überhaupt keine Autorität zum konkre- 
ten Abschluß von Entscheidungsprozessen (vgl. 2 b). 

c) Wer sich also zum Gehorsam in einem Orden verpflichtet, setzt sich 
faktisch frei einer neuen, möglichen Kreuzessituation aus, auch wenn die 
Erzeugung einer solchen Situation nicht das Ziel des Gehorsams und der 
Ordensautorität bei deren funktionalem Wesen ist; er verpflichtet sich zu 
einem evangelischen Rat. Er erklärt seine Bereitschaft, die durch einen Be- 
fehl eventuell gegebene Situation der •Frustration", der •Schädigung" der 
Erfüllung seines empirisch unmittelbaren Glücksstrebens nicht nur als eine 
bedauerliche Unvermeidlichkeit hinzunehmen (weil eine solche in keinem 
gesellschaftlichen Zusammenleben ganz vermeidbar ist, in dem Interessen- 
konflikte nie einfach ohne Verlust auf irgendeiner Seite ausgeräumt wer- 
den können), sondern im Sinn der evangelischen Räte als Tat des Glaubens 
und der Hoffnung positiv anzunehmen. Er geht bewußt und frei das •Ri- 
siko" des Kreuzes ein, das mit dem an sich rational (d. h. •funktional") 
durchaus verständlichen Gehorsam gegeben ist. 

d) Es sei nochmals betont, daß dieses •Risiko" bei dem, der sich zum Ge- 
horsam verpflichtet, als Situation seines Glaubens und seiner Hoffnung 
über das •innerweltlich" Greifbare hinaus beabsichtigt werden kann und 
bei einem Ordensgehorsam beabsichtigt sein soll, daß aber der Befehlende 
nichts bei seinem Befehl beabsichtigen darf, als sachgemäß zu befehlen, d. h. 
einen Befehl zu erlassen, der, soweit das nur ersehen werden kann, der 
Aufgabe und dem Ziel des Ordens dient. 

e) Der Vollzug der Befehle, die der Ordensobere erläßt, sind normaler- 
weise durchaus in dem Sinn und der Weise förderlich für die Entfaltung 
der Persönlichkeit in der Aktivierung ihrer Möglichkeiten und Anlagen 
(und so auch für das •irdische" Glück), in denen der Ordenszweck und 
darum die Arbeit für diesen persönlichkeitsfördernd und somit beglückend 
sind. (Voraussetzung für dieses Glück im Gehorsam ist natürlich die echte, 
ungeteilte und dauernde •Realisation" der Sinnhaftigkeit des Ordens- 
zweckes.) Aber so wie die Verfolgung sonstiger, auch innerweltlich sinn- 
voller Ziele und Aufgaben in •tragische" Situationen führen kann (der 
Arzt wird angesteckt; der Politiker wird erschossen; der Ehepartner wird 
unheilbar krank; eine Erziehungsaufgabe mißlingt; das Forschungsprojekt 
scheitert; Senilität zerstört Lebenspläne, usw.), so kann auch der Ordens- 
gehorsam (vom Oberen unbeabsichtigt, aber konkret nicht vermeidbar) in 
solche frustrierende Situationen führen, die angenommen werden müssen. 
Der •Heide" wird solche Situationen, die in jeder Existenz auftreten 
werden, als unvermeidliches Schicksal stumm zu tragen versuchen; der 
Christ und vor allem der Christ, der Ordensmann ist, wird sie und somit 



Karl Rahner 122 

die •Frustrationen", die der Gehorsam mit sich bringen kann, als die pro- 
lixitas mortis (ein Sich-Hinziehen des Todes im ganzen Leben), d. h. jenes 
Todes auf sich nehmen, den er mit dem gekreuzigten Herrn als Tat des 
Glaubens an das ewige Leben zu sterben entschlossen ist. In diesem und 
nur in diesem Sinn nimmt er jene Entsagung, die der Gehorsam bringen 
kann, auf sich. Darin liegt keine •masochistische" Sucht nach Verdemüti- 
gung, kein Hang zu •Untertänigkeit", keine Scheu vor eigener Verant- 
wortung, kein morbider Todestrieb, sondern einerseits die nüchterne Ein- 
sicht (oben 3 b), daß die Erreichung eines gemeinsamen Zieles die kon- 
krete Koordination der Willen und der Tätigkeiten erfordert, die das mit 
sich bringt, was man Autorität, Befehl, Gehorsam in einer Gesellschaft 
nennt, und andererseits (3 c) die Einsicht, daß faktisch ein solcher Gehor- 
sam in Situationen hineinführen kann, die Situationen des Kreuzes sind, 
mit denen jedes Leben gezeichnet ist. Nur hat der Ordensmann sich durch 
die freie Übernahme eines solchen Gehorsams bereiterklärt, diesem Kreuz 
christlich zu begegnen. 

f) Der Ordensmann verzichtet darum nicht eigentlich auf jene Freiheit, 
die ein wesentliches und unveräußerliches Gut der menschlichen Existenz 
ist. Zunächst muß man sehen, daß jede Inanspruchnahme von Freiheit 
existentiell und gesellschaftlich unvermeidlich auch die Übernahme von 
Engen und Sachzwängen ist, und somit die freie Übernahme des Ordens- 
lebens darin keine Ausnahme ist, aber auch nicht eigens gerechtfertigt 
werden muß. Jede Freiheitstat ist auch immer der Verzicht auf eine andere 
Möglichkeit, die auch hätte realisiert werden können, und schafft objek- 
tive Gegebenheiten, die ihre eigene Gesetzlichkeit haben, eine Gesetzlich- 
keit, die auch die Freiheit einengt. - Auch dem Ordensmann muß in 
seinem Leben und Tun von der Ordensgemeinschaft und den Anordnun- 
gen der Oberen her ein weites Feld eigener Entscheidung überlassen blei- 
ben, in dem seine Freiheit gar nicht durch Befehle begrenzt werden kann 
und soll. Je mehr die Untergebenen an der Findung der materialen Rich- 
tigkeit des Befehles beteiligt werden, was dem Wesen des Gehorsams als 
funktionaler Notwendigkeit in einer Gemeinschaft positiv entspricht und 
keine •Verdünnung" des Gehorsams bedeutet, um so mehr wird der Schein 
verschwinden, der Gehorsam solle die Freiheit und Eigenverantwortung 
des Untergebenen einschränken. - Der Untergebene •opfert" nicht seine 
Freiheit. Die falsche Mythologisierung des Ordensgehorsams sollte aus 
der aszetischen Literatur verschwinden. Er •opfert" so wenig seine Freiheit 
wie jeder andere, der (in einem Eheabschluß, in einer Berufsverpflichtung 
usw.) zur echten Realisation seiner Freiheit sich den Bindungen aussetzt, die 
die frei gewählte Sache von sich aus mit sich bringt. 



Was heißt Ordensgehorsam? 123 

4. Die konkrete Gestalt solchen Ordensgehorsams ist variabel und von vie- 
len geschichtlich sich wandelnden, gesellschaftlichen, psychologischen usw. 
Bedingungen abhängig. Mit einer solchen geschichtlichen und darum auf 
die Zukunft offenen Variabilität kann unbefangen gerechnet werden. 

a) Das eigentliche Wesen des Befehls des •Oberen" und des Gehorsams 
geht nicht verloren, wenn sich der konkrete Träger der Autorität, die Weise 
der Findung des materialen Inhalts eines konkreten Befehls, der Umfang 
der Gegenstände möglicher Befehle ändern und je nach den gesellschaft- 
lichen Situationen vielleicht ändern müssen. So kann, ohne daß dadurch 
die Substanz des Gehorsams berührt wird, der Träger einer Entscheidung 
eine einzelne Person oder ein Kollektiv sein, also mehr •monarchisch" oder 
•demokratisch" regiert werden; in beiden Fällen ist der Urheber des Im- 
perativs und der, an den dieser ergeht, nicht identisch. Und somit bleibt das 
Wesen des Gehorsams von diesem Unterschied unberührt. Die Frage, wel- 
che Art von Entscheidungsurheber vorzuziehen ist (eine Frage, die letztlich 
immer vom Ordensziel her zu entscheiden ist), ist eine Frage, die je nach 
der voraussichtlich größeren Effizienz des Entscheidungsträgers zu beant- 
worten ist, vielfach auch nur von der historischen Überlieferung her, und 
sollte von allen Seiten nicht überschätzt werden, weil es meist auf die kon- 
krete, rechtlich meist nicht mehr eindeutig erzwingbare und nachprüfbare 
Handhabung der •Verfassung" eines Ordens mehr ankommt als auf die 
Verfassung selbst, die nie so sein kann, daß Mißbräuche überhaupt nicht 
möglich wären. - Dementsprechend ist es mit dem Wesen des Gehorsams 
auch nicht unvereinbar, wenn die Findung des materialen Inhalts eines Be- 
fehles unter Mitwirkung mehrerer (Berater) geschieht, nach bestimmten 
Verfahrensregeln geschehen muß usw. Wenn (wie etwa bei den Dekreten 
eines Generalkapitels usw.) die Mitglieder eines solchen Gremiums ein 
votum deliberativum (beschließendes Stimmrecht) haben, so ist der Kreis 
der Befehlenden und der der Gehorchenden partiell identisch. Das ändert 
nichts am Wesen der Gehorsamsverpflichtung, so wie diese sich auf einen 
einzelnen innerhalb oder außerhalb des Kreises der •Befehlenden" bezieht. 
Somit wäre auch eine Entscheidungsfindung in demokratischer (kollektiver) 
Weise auf der untersten Ebene, wo es sich um die Einzelweisung an einen 
einzelnen handelt, auch noch mit dem Wesen des Gehorsams durchaus ver- 
einbar. Ob so etwas zweckmäßig ist und ohne bürokratische Umständlich- 
keit durchführbar wäre, ist natürlich eine andere Frage, die wohl verneint 
werden kann. - Ebenso hat der Umfang dessen, was als Inhalt eines Befehls 
in Frage kommt, eine historische und gesellschaftliche Bedingtheit. Nicht 
alles, was einmal Gegenstand des Befehlsbereichs eines Oberen war, muß 
es für immer bleiben. (Man denke z. B. an die Briefzensur oder die The- 
matik der •Gewissensrechenschaft" usw.) 



Karl Rahner 124 

b) Zum konkreten, also immer geschichtlichen Wesen des Gehorsams ge- 
hören also langsamere oder schnellere, unreflektiert oder reflex geschehen- 
de Veränderungen seiner konkreten Gestalt. Es kann daher nicht Aufgabe 
der Oberen sein, mit der Vollmacht, die sie •jetzt" haben, immer und auf 
jeden Fall solche Veränderungen verhindern zu wollen. 

5. Die Probleme des Gehorsamsgelübdes als eines der Gelübde der evan- 
gelischen Räte sollen hier nicht behandelt werden, weil sonst Theologie 
und Problematik solcher Ordensgelübde überhaupt bedacht werden müß- 
ten. Die fundamentale Frage wäre hier wohl die: bezieht sich das Gelübde 
unmittelbar auf die gelobte Sache selbst, unter der stillschweigend gemach- 
ten Voraussetzung, die Leistung des Gelobten (bis ans Lebensende) sei, so 
man sie nur frei wolle, immer erbringbar, weil ihre sonstigen Voraussetzun- 
gen sicher und immer gegeben seien, oder auf die Sache bloß unter der Hypo- 
these, daß die übrigen, von der Freiheit des Gelobenden unabhängigen, 
gar nicht sicher immer als gegeben voraussetzbaren Bedingungen der Lei- 
stung des Gelobten sich im Lauf des Lebens als faktisch gegeben heraus- 
stellen werden. Anders ausgedrückt: gelobt man unmittelbar die Leistung 
der Sache auf Lebenszeit oder die freie Steuerung seines Lebens und seiner 
Persönlichkeitsentwicklung derart, daß man die Leistung des Gelobten er- 
bringen kann (und auch erbringt), wenn nicht die der Freiheit entzogenen 
Teilursachen des Lebenslaufs und der Persönlichkeitsentwicklung die Er- 
bringung der Leistung unmöglich machen. Doch wie gesagt, davon soll hier 
nicht mehr die Rede sein. 

6. Obere und Untergebene müssen mit einem legitimen Gewissensvorbe- 
halt und -einspruch (obiectio conscientiae) rechnen, mit dem von seiten des 
Untergebenen die Ausführung eines Befehles abgelehnt wird8. 

a) Wenn das Erste Vaticanum unbefangen damit rechnet, daß sogar ein 
Atheist bona fide (guten Glaubens) ein solcher sein kann, dann kann nicht 
bestritten werden, daß sowohl ein Oberer wie ein Untergebener bezüglich 
der sittlichen Qualität eines Befehls irren können, mit einem Irrtum, der 
hier und jetzt auch bei gutem Willen nicht behoben werden kann. Das gilt 

8 Vgl. dazu meinen Aufsatz: Christus als Beispiel des priesterlichen Gehorsams, in: Knechte 
Christi (Freiburg 21967) 142-175. Man muß in einer christlichen Betrachtung des Gewis- 
senseinwands sehen, daß er eigentlich nicht nur ein, wenn vielleicht oft unvermeidlicher, so 
doch bedauerlicher Mangel am Funktionieren von Befehl und Gehorsam ist, sondern ein 
Ereignis, das im Leben Christi bei seinem Konflikt mit der politisch-religiösen Obrigkeit, 
die er grundsätzlich anerkannte, ganz zentral ist, und somit den Christen es nicht verwun- 
dern dürfte, wenn so etwas auch in Kirche und Orden vorkommt. 



Was heißt Ordensgehorsam? 125 

heute um so mehr, weil das Leben viel komplexer und unübersichtlicher ge- 
worden ist als früher und darum nicht erwartet werden kann, daß für alles 
und jedes schon traditionell durchgeprobte und moralisch durchreflektierte 
Verhaltensmuster zur Verfügung stehen, an deren positiv sittlicher Quali- 
tät ernsthaft kein Zweifel bestehen kann. 

b) Der Obere kann also u. U. guten Glaubens einen Befehl geben, der 
objektiv unmoralisch ist. Der Untergebene kann aus schuldlosem und un- 
überwindlichem Irrtum (errore inculpabili et invincibili) urteilen, ein ihm 
gegebener Befehl sei (obwohl gut) sittlich verwerflich und dürfe daher nicht 
befolgt werden. Grundsätzlich unterliegt jeder Befehl dem sittlichen Ur- 
teil des Untergebenen. Denn dieser kann sich gar nicht der Pflicht begeben, 
zu fragen und zu beurteilen, ob seine Handlung, die er unabdingbar selbst 
verantworten muß, sittlich berechtigt ist oder nicht. Dieses Urteil über seine 
Handlung kann er aber gar nicht fällen, ohne die sittliche Qualität des Be- 
fehls zu beurteilen. Bei diesem Urteil kann er die Zuständigkeit des Obe- 
ren, dessen guten Glauben usw. einkalkulieren und darf somit gewiß die 
moralische Legitimität des Befehles präsumieren. Aber dadurch wird er 
nicht von der genannten Pflicht des eigenen Urteils dispensiert, und die 
genannte Präsumtion ist nicht mehr als eine Präsumtion, die durch eine 
- wirkliche oder vermeintlich - bessere Einsicht aufgehoben werden kann. 

c) Wenn ein Untergebener erklärt, er könne nach reiflicher Überlegung 
einem bestimmten Befehl des Oberen nicht folgen, weil er ihn für unsittlich 
halte, so scheint der Obere in folgender Weise vorangehen zu sollen: 

(1.) Unter Umständen muß er den Untergebenen darauf aufmerksam 
machen, daß nicht alles, was weniger zweckentsprechend, persönlichkeits- 
fördernd usw. scheint und so erachtet wird, darum schon eoipso unmora- 
lisch sei. Wäre dem nämlich so, dann käme überhaupt keine Entscheidung, 
kein Befehl mehr zustande, weil jeder Inhaltlichkeit eines solchen Befehls 
eine noch zweckentsprechendere, noch mehr persönlichkeitsfördernde und 
-entfaltende Inhaltlichkeit entgegengehalten werden könnte. 

(2.) Wenn der Gewissensanspruch sich einerseits durch eine sachliche, in 
gegenseitigem Respekt und gegenseitiger Liebe durchgeführte Aussprache 
nicht beheben läßt (sei es dadurch, daß der Obere seinen Befehl als objektiv 
unmoralisch zurücknimmt, sei es dadurch, daß der Untergebene einsieht, 
daß sein Gewissenseinspruch unbegründet ist), dann sollte der Obere 
(a) wenn es sich um relativ geringfügige, nur diesen einzelnen betreffende 
Anordnungen handelt, aus Respekt vor dem Gewissen des Untergebenen 
nachgeben, nicht auf seinem Befehl diesem Untergebenen gegenüber beste- 
hen, sondern eventuell durch geeignete Maßnahmen dafür sorgen, daß die 
Sache des Befehls selbst durch andere ausgeführt wird, die diesen Gewis- 



Hans Urs von Balthasar 126 

senseinwand nicht machen. Ein solches Vorgehen scheint darum nahezulie- 
gen, weil man niemanden zu etwas zwingen darf, was gegen dessen Gewis- 
sen ist, und auch, wenn nichts anderes aus anderen Gründen zwingend 
geboten ist, niemand Nachteile darum erleiden soll, weil er seinem Gewis- 
sen folgt. Wenn jedoch (b) der Gewissenseinwand zur Verweigerung solcher 
Leistungen führt, die der Obere nach reiflicher Prüfung als für den Orden 
und sein Leben konstitutiv oder unerläßlich und notwendig erachtet, dann 
ist dem betreffenden Untergebenen, wenn er seinen Gewissenseinwand 
dezidiert aufrecht erhält, die Bitte um Entlassung aus dem Orden nahe- 
zulegen oder (wenn die Bitte nicht gestellt wird) er einfach aus dem Orden 
auszuschließen. Niemand darf zu einer Handlung gegen sein Gewissen 
gezwungen werden; aber der, der den Gewissenseinwand erhebt, hat auch 
kein Recht, durch seinen Einwand den Orden zu einer Handlung oder 
Duldung zu zwingen, die der Orden als Widerspruch gegen seine Substanz 
erachtet. (Niemand kann z.B. mit Berufung auf sein Gewissen Atheist 
oder Häretiker oder verehelicht und Ordensmann sein wollen.) Jede (kirch- 
liche oder profane) Gesellschaft nimmt grundsätzlich das Recht in Anspruch, 
unter bestimmten Umständen auch gegen •Gewissenstäter" vorzugehen9. 

Aktualität von Lisieux 
Hans Urs von Balthasar, Basel 

Es gibt in der ganzen Hagiographie keine annähernd so vollständige 
Dokumentation wie die über Therese von Lisieux; nicht nur eine Fülle von 
Briefen1, Fotografien2, selbstbiographischen Schriften3 stehen uns zur Ver- 

9 Vgl. z. B. meine Aufsätze: Theologie der Macht, in: Schriften zur Theologie IV, 485-508 
und: Würde und Freiheit des Menschen, in: Schriften zur Theologie I, 247-277. 
1 Lettres de Sainte Therese de F Enfant-Jesus ( = L) (Office Central de Lisieux 1948). Von 
der kritischen Ausgabe (4 Bände) ist erst Band I erschienen: Sainte Therese de l'Enfant- 
Jesus et de la Sainte-Face, Correspondance generate, Tome 1, 1877-1890 (Cerf-Desclee de 
Brouwer, Paris 1972). 
2 Therese von Lisieux wie sie wirklich war (Einsiedeln 1961) 
8 Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographische Schriften, Einsiedeln 1958, hier zitiert 
nach der französischen Faksimile-Ausgabe von P. Francois de Sainte-Marie, Manuscrits 
Autobiographiques de Sainte Therese de VEnfant-Jesus (= Ms), Office Central de Lisieux 
1956. Diese Ausgabe umfaßt die faksimilierten Manuskripte A, B und C und zusätzliche 




